

## اسلامی آرٹ: فن خطاطی اور ایران

ڈاکٹر امام کاظمی

اسلامی تہذیب کا شمار دنیا کی عظیم تہذیبوں میں ہوتا ہے۔ اسلام ایک تہذیب ساز نظریہ کا نتات بھی ہے اور ایک سیرت ساز نظام اقدار بھی۔ اس تہذیب کے درخشنده پہلوؤں میں اسلامی فکر اور اسلامی آرٹ نمایاں نظر آتے ہیں۔ زندگی کے ہر شعبد میں اسلامی فکر و فن کے نمونے جا بجا ملتے ہیں اور دوسرے مذاہب کے مانے والوں کی طرح مسلم دانشوروں اور فنکاروں نے بھی متنوع پیرایوں میں اپنے خالق سے محبت اور روحانی رشتہ کا اظہار کیا ہے۔ اسلام کے علاوہ اکثر مذاہب میں فنکاروں نے حقیقت مطلق (Ultimate Reality) خدا کی قدرت کا کسی نہ کسی طرح کا نمونہ سامنے رکھ کر اپنے تحلیقی شاہکاروں کے ذریعہ اس کے ساتھ اپنی محبت، بندگی و عقیدت کو پیش کیا ہے۔ اس ضمن میں ہندو ازם، عیسائیت اور بدھ مت وغیرہ مذاہب ہمارے سامنے ہیں۔ ہندو مذہب کو لیجئے: موبہن جو داڑ اور ہڑپا تہذیب سے لے کر ماڑن انہیں آرٹ یعنی بھگل اسکول (۱۸۹۵ء) تک اور ساتھ ہی بیسویں صدی سے آج تک لگ بھگ تمام آرٹ کی قسموں میں ایشور یا بھگوان اور دیگر دیوی دیوتاؤں کے ان گنت روپوں کو اس مذہب کے مانے والوں نے پیش کیا ہے۔ اسی طرح عیسائی آرٹ میں حضرت عیسیٰ کو خدا کا بیٹا مان کر عیسائی فنکاروں نے طبع آزمائی کی ہے اور ہر دور میں چاہے وہ ۲۰۰۰ء سے ۱۰۰۰ء ہو یا اس کے بعد سے جدید دور تک، ہر جگہ کسی نہ کسی طرح حضرت عیسیٰ، حضرت مریم اور عیسائی مذہب کے علم برداروں کی شبیہوں کو مصوری، سُنگ تراشی، فن تعمیر اور آرٹ کی درسی احصاف کے ذریعہ پیش کیا جاتا رہا ہے۔ تھیک اسی طرح بدھ آرٹ کو لیجئے جو دو سال قبل مسح سے شروع ہوتا ہے۔ اجتن کے غاروں کے دیواری نقوش (Murals) سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ کن کن طریقوں سے گوم بدھ کی مرقع سازی کر کے، ان کو مختلف شکلوں میں پیش کیا گیا ہے۔ مندرجہ بالا خاکہ سے ہم یہ بادر کرنا چاہتے ہیں کہ مذکورہ مذاہب میں ان کے مانے والوں نے اپنے خدا یا دیوی دیوتاؤں یا کسی مذہبی شخصیت کو اپنے فن میں بھسہ یا نمونہ بن کر اپنی عقیدت اور بندگی کا اظہار کیا ہے۔

جہاں تک اسلام کا متعلق ہے اس کی بنیاد توحید یہ ہے۔ خدا ایک ہے واحد ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں، وہ مرنی نہیں، یعنی ہماری ناہیری آنکھیں اسے دیکھنے میں سمجھیں اور نہ ہی وہ کوئی "شكل" (Form) رکھتا ہے۔ اس لئے اسے آرٹ کی مدد سے کسی مخلٰ یا بھروسے کے طور پر پیش کرنا اسلامی معتقدات اور شعائر کے معنی ہے۔ عمامہ نے مصوّری کے فن کی وحدت عین اسی ذرستے کی کہ لوگ کہیں بنائی ہوئی تصویروں کو پوچھنا شروع نہ کر دیں۔

اسلامی آرٹ کا بنیادی مقصود یہ رہا ہے کہ انسان اپنے خالق کی دریافت کر دے جلیقی قوتوں کو آزاد اور طور پر بروئے کا اور اللہ کی دی ہوئی نعمتوں سے فائدہ اٹھائے اور اس کا شکر بھالائے۔ ایک مسلم فنکار اپنے آرٹ کے ذریعہ اپنے خالق و مالک کو بیان کرتا ہے، اپنی گہری عقیدت اور بندگی کا اظہار، اللہ کے عنایت کر دے جلیقی ہو ہر کو بروئے کا راکر، کرتا ہے اور اس طرح وہ اپنی روحانی زندگی کو جلا سختا ہے۔ اپنے جلیقی فن پاروں میں خاص طور سے اللہ کی قدرت کے نظاروں یا عطاوں (Symbols) کے ذریعہ اپنے معبود جلیقی کا شکر بھالاتا ہے اور روحانی تکمیل حاصل کرتا ہے جو اس کی زندگی کا حاصل ہے۔ اس طرح اسلامی آرٹ کا مقصود اللہ کی پیچان، اس کی قدرت و جلیقی کے رازوں کا اکشاف و اعتراف ہے اور اللہ اور اس کے بندوں کے درمیان روحانی رشتہوں کی تقویت اور ان کا اظہار اس کی روح ہے۔ جملہ فون اور انکار اسی خالق متعلق سے مریط ہیں اور وہی ان سب کا خیج ہے۔

اسلامی فنون اور اسلامی شکر کے مأخذ (Sources) قرآن اور احادیث رسول ہیں۔ اس بنا پر اسلامی آرٹ کی تمام اقسام کا خیج توحید اور رسالت دو فون قرار پاتے ہیں، جن کو مد نظر رکھتے ہوئے مسلم فنکاروں نے آرٹ کے مختلف میدانوں میں اپنے کارناموں سے دنیا کو روشناس کر لیا ہے اور تکمیل حاصل کی ہے۔ اس حصہ میں آرٹ کی مشہور اقسام مثلاً فن خطاطی (Calligraphy)، فن صوری (Painting)، فن تعمیر (Architecture) صوفی شاعری (Sufi-Poetry)، موسیقی (Music)، "مجاہدات یا آرٹی فون (Decorative Arts)" جن میں خاص طور سے عمارت کی تاشی کے مختلف اجزاء شامل ہیں مثلاً ہندی نقش (Geometrical Designs)، سانچہ والے نقش (Carved and Moulded Designs)، تکل بولے کے نقش (Leaf Scroll Motifs)، غیرہ شامل ہیں۔ پھر فن کوزہ گری (Ceramic Art) ہے۔ مختلف دھاتوں مثلاً تانبہ، سیسہ، چاندی، اوہا، سونا وغیرہ کے بتن،

فن قالین بانی (Carpet Art)، فن پارچے بانی (Textile Art)، لکڑی سے بنی ہوئی اشیاء اور ان پر کندہ کاری (Wood Carving)، فن نقاشی کتاب (Book Illustration)، فن جلد سازی (Book Binding)، فن تزئین کتاب (Book Illumination) اور فن جواہرات گری (Art of Jewellery Making) وغیرہ وغیرہ بھی شامل ہیں۔ ان سب اور معدود دوسرے فنون میں مسلم فنکاروں نے اسلامی طرز زندگی کے تمام پہلوؤں کو پیش کرنے کی کوشش کی ہے اور آج بھی کر رہے ہیں۔

مندرجہ بالا اسلامی فنون اور اسی طرح کے دوسرے بے شمار اصناف میں ایران کا نام سرفہرست ہے۔ ایرانی فنکاروں نے ہر قسم کے فنون میں اس بات کا پدر جگہ اتم خیال رکھا ہے کہ انسان کی روحانی زندگی تابندہ تر ہوتی رہے اور صن و جمال کی بے شمار تیرنگیوں، یقانی اور حریت فرودنیوں کے خالق کے ساتھ، جو احسان الخلقین ہے، انسان کا ہر ممکن روحانی رشتہ استوار رہے۔ مذهب جو اس روحانی رشتہ کو تقویت دیتا ہے اور آرٹ ہے ایرانی فنکار عبادت کا ذریعہ مانتا ہے، دونوں کی آمیزش نے ان گفت فن پاروں کی تخلیق میں اس کی معاونت کی ہے۔ ایرانی مسلم فن کاروں کے باطن کو توحید اور رسالت نے جلا بخشی اور وہ اپنے تخلیقی جواہر کو بروئے کار لائے، جس کے مختلف نمونے آرٹ کے متعدد اصناف کی شکل میں ہمارے سامنے ہیں۔ اسلامی آرٹ میں ایران کی خدمات کے ضمن میں ہم یہاں آرٹ کی ایک نہایت ہی مشہور صفت "فن خطاطی" کا مختصر جائزہ پیش کرنے کی کوشش کریں گے تاکہ اندازہ کیا جاسکے کہ کس طرح اسلامی فرفنہ سے مربوط تہذیب کے نمائندوں نے اپنے تخلیقی ہنر سے اسلامی روح کو دنیا کے سامنے رکھنے کی ہر ممکن اور بہترین کوشش کی ہے۔

### اسلامی فن خطاطی (Islamic Calligraphy)

امام علی ابن الی طالبؑ کا کہنا ہے کہ "خوش نویسی عمدہ ہاتھ کی زبان اور پا کیزہ ذہن کا اظہار ہے" ۱) یہ عام طور سے خطاطی ہاتھ کی خوبصورت لکھائی کو کہتے ہیں۔ یوں تو ہر زبان میں اس کی اہمیت اور قدر ہے مگر اسلامی روایت میں اسے باقاعدہ فن کا درجہ دیا گیا ہے اور اس کی ترقی پر فنکاروں نے بطور خاص توجہ صرف کی ہے۔ آرٹ کی اس صنف کی شروعات بھی اس دلچسپی سے ہوئی کہ نزول قرآن کے دوران جب رسول اکرمؐ پر وحی نازل ہوئی تھی تو آپ ان آیات مبارکہ کو اپنے ذی شعور خواں یا

1. Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality, Golgoon Press, Suffolk, England, 1987, p.17.

صحابہ کرام کو ساتھ جو انہیں حفظ کرنے کے ساتھ ساتھ مختلف اشیاء میں لکھوی، پھوی، پھرے اور پھردوں وغیرہ پر تحریر کر کے محفوظ کر لیا کرتے تھے۔ اس طرح اسلام، قرآن اور رسول خدا سے صحت و جبت یاد رکھنی تکمیل کے لئے یہ دستور فطری طور سے ملکم ہوتا چلا گیا کہ قرآن شریف کے ہر حرف، ہر خط یا ہر آیت کریمہ کو خوبصورت سے خوبصورت انداز میں تحریر کیا جائے۔ لہذا قرآن مجید کی ابتدائی کتابت اس روحانی جوش و دلول سے شروع کی گئی جو اس کے چاروں اضلاع میں سب سے ملائی شان تھی۔ ان تحریروں سے تقدیس کی بھلک انسانی قلب و نظر کو منور کرنے لگی اور اُن خطاہی اسلام کے چاہئے والوں کے لئے روحانی تکمیل و ترقیت کا باعث تھی۔

عربوں نے بھی اس فن میں کافی روحی و کھالی مگر جو جوش و دلول فن خطاطی کی ترقی میں گام نے دکھایا، اس کی نظر میں ملکل ہے۔ مسلم دنیا میں فن خطاطی کی ابتداء مخط کوفی سے ہوتی اور اُجھے بھی خط مسلمانوں میں نہیں، اخلاقی و تہذیبی روح کو زندہ رکھے ہوئے ہیں، ان سب کا ضعف و تائید اسی خط کو کہہ سکتے ہیں۔ اس خط کی ایجاد اسلام و عراق کے شہر کوفہ میں ہوئی اور کوفہ کی بستی سے اسے ”خط کوفی“ کہا جاتا ہے۔ کہتے ہیں کہ اس خط کو کوفہ سے کم لانے والا عرب ہیں اُسی تھا محرر سید صہیں نہر کے مطابق اس سب سے پہلے قرآنی رسم الخط کی ابتداء و ایجاد و حضرت علیؓ نے کی جو اسرار لدھی سے واقف تھے اور اس محرر فن کے باوجود الطیبیاتی پبلوں کا علم رکھتے تھے۔ اسلام کے ابتدائی دور میں خط کوفی پوری طرح رائج ہو چکا تھا۔ اس کے ارتقائی میانزد کا اندازہ وہ رسمی صدی ہجری تک کے قرآن پاک کے قلمی نسخوں سے لگایا جاسکتا ہے جو دنیا کے مختلف مقامات پر محفوظ ہیں۔ خط کوفی میں تحریر کے لئے ان خوبصورت ناور نسخوں کو دیکھ کر اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اسلامی خطاطی کس شان سے معرض و جوہ میں آتی۔

خط کوفی کے بعد خط صغیر، وجود میں آیا اور پانچوں اور چھٹی صدی ہجری کے بعد قرآن مجید کی کتابت کے لئے اسی خط کا استعمال ہوا، اس طرح خط صغیر پوری طرح اسلامی دنیا میں چھا گیا۔ خط کوفی اور خط صغیر کے بعد فن خطاطی کی دنیا میں اور کمی خطوط عالم وجود میں آئے۔ ان میں خط ریحان، شمش، بحقیق، دیوانی، مختزلي، گلزار، تاج، شکر اور شبلیق وغیرہ مشہور ہیں، جس میں سلسلہ فوکاروں خاص کر ایرانی ستر و شاکرین نے قرآن، احادیث رسولؐ، اقوال ائمہ اور صوفیانہ شاعری کو خوبصورت انداز

میں تحریر کیا اور اکثر نمونوں میں اب بھی بڑے ذوق و شوق سے طبع آزمائی کر رہے ہیں۔ ایرانی فنکار ہر لفظ کی بناوٹ اور سجاوٹ پر پورا دھیان دیتا چلا آیا ہے اور اسے عبادت سمجھ کر اس کی تحریک کرتا رہا ہے۔ اس نے اسلامی دنیا میں فنِ نظامی کو جس میں خاص طور سے 'اللہ کا کلام، اور 'آدی کا ہاتھ' دونوں شامل ہیں ایک مبارک فن (Sacred Art) کا درجہ دیا گیا ہے۔

ایرانی مسلم فنکاروں نے فنِ نظامی کو اسلامی آرٹ کی دنیا میں خصوصاً اور عالمی آرٹ کی دنیا میں عموماً اعلیٰ مقام تک پہنچا دیا ہے اور ایک الگ صنف کی حیثیت سے اس مبارک فن کی پہنچان کرائی ہے۔ آج بھی اس فن میں نت نئے تخلیقی تجربے کئے جا رہے ہیں اور جدید تکنالوجی کی مدد سے اسے خوبصورت انداز میں سجا سناوار کر پیش کیا جا رہا ہے۔ مختلف مذہبی عمارتیں مثلاً عیبد گاہ، مدرسہ، امام بارگاہ وغیرہ کے علاوہ فنکاروں نے فنِ نظامی سے اپنے گھروں و محلوں کی دیواروں، چھتوں، دروازوں وغیرہ کی تزئین بھی کی اور آج بھی کر رہے ہیں۔

خط کوئی میں، خاص طور سے آٹھویں صدی ہجری اور عباسی دور کے مشہور خطاطوں میں بصرہ کے خوشنام، کوفہ کے المہدی، بغداد کے ابوعلی محمد اور نجی رسم الخط، جس کو دور سلجوقی میں کافی اہمیت حاصل تھی، کے ماہرین مابین ماتیع محمد ابن خازن، یاقوت، عبد اللہ سراتی، گیارہویں صدی کے علی خرسوی اور سترہویں صدی کے حافظ عثمان سے وغیرہ کے نام شامل ہیں۔ اسی طرح شیطیق، جو کہ عربی زبان کے دو الگ الگ رسم الخط تھے، اور تعلیق کا مرکب اور سر زمین فارس کی پیداوار ہے، تیموری سلاطین کے دور میں عروج پر تھا۔ چودہویں صدی سے ہی ایرانی خطاط اس رسم الخط میں طبع آزمائی کر رہے ہیں۔ چودہویں صدی کے آخری اور پندرہویں صدی کے ابتدائی دور کے مشہور خوش نویسوں میں میر علی تبریزی (جن کی تحریر کا نمونہ مسجد گوہر شادو اقیع مشہد میں ہے) جعفر بن تبریزی (شاہنامہ ۱۳۳۰) سلطان ابراہیم (جو شاہ رخ کے بیٹے تھے جن کے ہاتھ کا لکھا ہوا ۱۳۲۲) قرآنی نسخہ آج بھی امام رضا کے روضہ میں محفوظ ہے، عبد الکریم، اور بعد کے دوسرے ماہر خطاط جیسے سلطان علی مشہدی، سلطان محمد نیشاپوری، میر علی ہروی، میر عمار الحسنی اور علی رضا عباسی کے نام خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ جن تیموری اور صفوی

1. Runes, D.D., & Schricker (ed.), Encyclopedia of the Arts, Philosophical Library, New York, 1946.  
p. 486.

2. M.M. Sharif, (ed.) A History of Muslim Philosophy. (Vol.II). Otto Harrassowitz: Weisbaden (Germany), Pakistan Philosophical Congress. 1966, p.1181-2.

3. Runes . D.D., Schricker, p.486. 4. Ibid., pp. 486-7.,

پارشیوں نے اسلامی فن خطاطی کی ترقی میں کافی تجھی لی اور خط نسقیق کے علاوہ خط علقت کو بھی آگئے پڑھایا۔ یہ خط گیارہویں صدی میں وجود میں آیا اور آج بھی ایران میں کافی مقبول ہے۔ میوسیں صدی میں فن خطاطی نے نت نے انداز اختیار کئے اور ایرانی خطاطوں نے اس اعلیٰ فن کو مختلف طریقوں سے پیش کرنے کی کوشش کی۔ اور آج بھی ایک اچھی خاصی تعداد اس سیدان میں چانشائی سے اپنے جوہر رکھا رہی ہے۔ ہم عصر ایرانی افلم خطاطی میں یوں قوانین گفت فن کار ہیں مگر ستاون (۵۵) کے قریب فن خطاطی کے نیتے مشہور نامہ ریں ہیں، جنہوں نے اس فن کی علوفت قصور ملنا خواہ کرنی، نسخ، نسقیق، نسخہ، نسخہ، نسخہ، نسخہ اور عمرانی خط میں اپنے کمال دکھائے ہیں۔ ان میں سے چند فن کاروں کا ذکر کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

۱۔ فن خطاطی میں میوسیں صدی کی پہلی دہائی میں ایک مشہور نام سید حسین میر خانی کا ہے جو نسقیق رسم خط میں ماہر تھے۔ ان کی پیدائش ۱۹۰۰ء میں تہران میں ہوئی۔ ان کے والد مرتضیٰ کافی عرصہ بندوستان میں بھی رہے۔ کہتے ہیں جب

سید حسین کی عرف گیارہ سال کی تھی اس وقت انہوں نے شیخ حدیٰ کی کتب کو اپنے ہاتھوں سے لکھا تھا۔ بعد میں انہوں نے خط نسقیق میں ہی ایک بار ۱۹۵۹ء میں دوسری بار ۱۹۶۰ء میں قرآن مجید کو لکھا۔

میر خانی نے فن خطاطی کے کارنا موسوں کی بدولت ایران سے ”پہلے درج کافی“

(First Grade Art) کامیڈیں حاصل کی

اور قرآن شریف کے نسخوں کے لئے مصری

الاظہر یونیورسٹی نے اجنس اعلیٰ اخمام اور مدد

سے نوازد سید حسین میر خانی کے باحکم کا

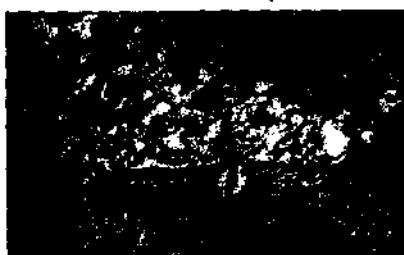
لکھا۔ قرآنی آیات کا ایک نمونہ

۲۔ عباس اخوین، ایک اور مشہور خطاط نے، بیسویں صدی کی چوتھی دہائی میں خط نتعلیق میں اپنا کمال دکھایا۔ ان کی پیدائش ۱۹۳۶ میں مشہد میں ہوئی۔ ”یہ اعلیٰ کاؤنسل (Supreme Council) کے



ڈائریکٹر اور ایرانی خطاط سوسائٹی کے ٹریسٹی بورڈ کے ایک اعلیٰ رکن رہے ہیں۔  
عباس اخوین کے نتعلیق کا ایک نمونہ

۳۔ ایمانی تہذیب و تہذیب کو مختلف فنون کے مسئلہ سے دنیا میں عام کرنے کا کام جسے کاشیان نے انجام دیا۔ اُن خاطلی کے علاوہ کاشیان نے مصوری اور نقش کوچک (Miniature Painting) میں بھی اپنے جوہر دکھاتے۔ ان کی پیدائش ۱۹۲۲ء میں تہران میں ہوئی اور آرٹ میں ان کا

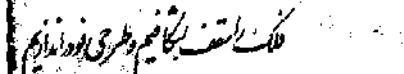


شہر صدر حاضر کے ایمان کے پندرہویں قرن کا کاروں میں ہوتا ہے۔ جسیں کاشیان فن کی دنیا میں چالیں سال سے زیادہ کا تجربہ رکھتے ہیں۔ انہوں نے اخداون (58) سے

زیادہ نمائش (Exhibitions) کیں جن میں چھیس (26) گروپ نمائش، علیارہ فرازدی اور دیگر طی میں نمائشیں میں جنہیں انہوں نے تخفیف میں۔ مثلاً مصر، پاکستان، اجیریا، جزیری، امریکہ، سویزر لینڈ، چین اور دیگر دیگر میں شاپنگ کے سامنے رکھا۔ کاشیان نے خط شنطیق میں اپنے نمایاں جو ہر دکھاتے۔

۴۔ خط شنطیق، خط شنکت اور خط سیاہ سنت میں جس جدید ایمانی خطاط نے اپنی تخفیق کے جوہر دکھاتے، اسے فن خاطلی کے شاپنگ

جال آجی کے نام سے پیاساگل بیٹھا ہیم وی درس غرناڈا ہم  
جانتے ہیں۔ ان کی پیدائش



تہران میں ۱۹۲۵ء میں ہوئی

اور انہوں نے فردیتی اور عالمگیری کو خون عاشقانہ میں خانقاہ۔ فردیتی، فردیوں کے کرعم کو خیر دکھنے کو خون عاشقانہ میں خانقاہ میں موسیری، روگی، کے کلام کو



مندرجہ بالا رسم الخط میں تحریر

کیا۔ خاص کر حافظ کی عشقی شاعری یا محبت نام (Love Story) کو عمدہ اور از جمال آجی کے تحریر کردہ خط شنطیق کا مسودہ میں پیش کر کے داد حاصل کی۔ ایمانی دنیا کے خاطلی میں ان کو کافی مقبولیت حاصل ہے۔

۵۔ ۱۹۶۶ میں ہمان میں بیدا ہوئے والے ایک اور مشہور ایرانی نسکار علیل رسولی نے خط فتحتہ اور خط شعلق میں اپنے کمال کا مظاہرہ کیا اور اپنے تحریری نمودروں کو مختلف رنگوں سے جلا کر پیش کیا۔ ان کی خطاطی کو دیکھنے کے بعد پا چلا ہے کہ ایک ایک حرف یا لفاظ پر رسولی نے کس قدر محنت اور لگن سے اپنے تحریری جوہر و کھاکے لے کر اپنے نسکار علیل کا تحریری کیا ہے۔ فارسی اور عربی زبان میں ان کی خطاطی مسلم دنیا میں قسمیں حاصل کریں گے۔



نامور ایرانی خطاط تحریری میں ۱۹۷۲ میں پیدا ہوئے۔ ان خطاطی کی شروعات ۱۹۷۴ میں فارسی کلام میں طبع آزمائی کے ساتھ ہوئی۔ اور مشہور کتب خلائی گستان سعدی، شاہنامہ، رباعیات عمر خیام، محمود همسری کی نظلوں کا محمود گلشن راز اور مناجات علیل کو خوبصورت انداز میں تحریر کیا۔ اپنی سمعتی تحریر کو خوبصورت انداز میں رنگوں کے ذریعہ مزمن کرنے کا فنِ علیل یک بخت زادی کو خوب آتا ہے۔

سید عبداللہ عازی بھی فنِ خطاطی کی دنیا میں کافی مشہور ہے۔ وہ شیراز میں ۱۹۵۵ میں بیدا ہوئے بھیجن سے لکھنے کا خون تھا۔ وہ خط شعلق کو خطاطی کی تحریر کا ذریعہ بنا لے۔

اپنی تحریر کو حاشیہ کی عمود ترین کے ساتھ چھین کیا۔

ہزار نھاٹی کے پوفیر ہیں اور شیراز

کالیگرافر (Calligraphers) سو ماں میں

عرصہ دراز سے اعلیٰ کرن کی جیت سے اپنے  
فرائض انجام دے رہے ہیں۔

۸۔ جیدہ رشا نادری ایک اور مشہور شیرازی خطاط ہیں  
جن کی پیدائش ۱۹۵۶ میں ہوئی۔ بھجن ہی سے  
نھاٹی کا شوق اپنے والد سے ملا تھا۔ ۱۹۸۲ سے

نعلیق رسم خط میں جو ہر رکھا رہے ہیں۔ خط عکت  
میں بھی مختلف طرز میں اپنے شوق کو پورا کیا۔ نادری  
کو ۱۹۸۹ میں ایران نھاٹا ریڈی ایش نے انعام

سے نوازتا۔ انہوں نے فن نھاٹی کی کمیٹیوں  
میں حصہ لیا۔ وہ اپنی حلقہ کاوشوں کی بدولت  
نعلیق اور خط عکستہ میں فیراز کالیگرافر

خط ایش کی جانب سے۔ (Calligraphers) ایش کی جانب سے۔

پوفیر مقرر ہوئے۔ انہوں نے زیادہ تر قرآن پاک کی

آیات کو اپنی نھاٹی کا مرکز بنایا۔

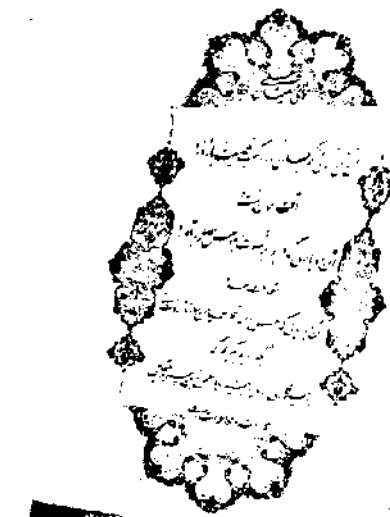
۹۔ جیدہ امیانی دیناۓ فن نھاٹی میں ایک اور نامور خطاط  
امیر احمد نعلیق ہیں۔ ۱۹۵۹ میں ان کی پیدائش ہوئی اور

باقاعدہ طور پر انہوں نے نعلیق رسم الخط میں ۱۹۷۳ سے

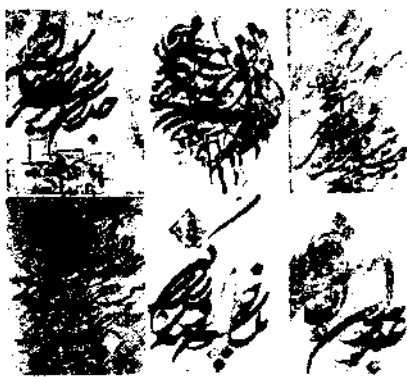
نھاٹی کی شروعات کی۔ ۱۹۸۰ سے ایرانی نھاٹا سو ماں میں

فن نھاٹی کا درس دینا شروع کیا اور ساتھ ہی ساتھ اس فن

پر اپنی کتابوں کے علاوہ تھیں (23) کتابوں کو فو بصورت



انداز میں تحریر کیا۔ ان کتابوں میں باباطاہر کا دیوان (Collection)، گلستان سعدی، دیوان حافظ، دیوان اقبال لاہوری، شاہنامہ کے کچھ مناظر، رباعیات عمر خیام اور چند دیگر فارسی کتب شامل ہیں۔ خط نستعلیق میں فلسفی نے پانچ انفرادی نماشیں ہندوستان، فرانس اور اپنے ملن میں کیں اور ہاتھیں سے داد حاصل کی۔



۱۰۔ اپنے منفرد انداز میں فن خطاطی میں ماہر استاد بہرام خنی نے خط شکستہ میں نام کمایا اور اپنی لیگانہ سعکتیک سے فن خطاطی کی دنیا میں چار چاند لگائے۔ ۱۹۶۹ء میں ان کی پیدائش ہوئی۔ بھپن سے ہی خطاطی اور دستکاری کا شوق تھا۔ ۱۹۵۸ء سے آرٹ کے مختلف میدانوں میں اپنی تعلیمی سرگرمیاں تیز کیں اور بی۔ اے۔ کی ڈگری حاصل کرنے کے ساتھ

ساتھ فن خطاطی کی تدریس کا کام بھی انجام دیتے رہے۔ تہران، دوہا، قطر، دہی اور دوسری کمی جگہوں پر خطاطی کی نماشیں کیں۔ خط نستعلیق میں بڑی شان و شوکت سے اپنے فن کا مظاہرہ کیا، مگر خط شکستہ میں اپنے نمایاں اسلوب کی بناء پر ان کی ایک الگ ہی پیچان بن گئی۔ ہر حرف کی بناوٹ و سجاوٹ متعدد انداز میں کرتے رہنا ان کی فطرت میں شامل ہے۔ انہوں نے فن خطاطی کے علاوہ مصوری، فن تعمیر، قالین بانی، مختلف دھاتوں سے خوبصورت اشیاء بنانا وغیرہ میں بھی اپنا کمال دکھایا۔



۱۱۔ جدید ایرانی فن خطاطی کی دنیا میں نہ صرف مرد فکاروں نے ہی اپنے فن کا مظاہرہ کیا ہے بلکہ ایرانی خواتین بھی ہر فن کی طرح اس فن میں بھی پیش پیش ہیں۔ محترمہ الہہ خاتمی اور محترمہ گلناز فتحی نے فن کے دوسرے اقسام کے ساتھ فن خطاطی میں بھی اپنے کمال دکھائے۔

البہ خاتمی نے خط نسخیق میں اپنے کمالات کا مظاہرہ کیا، جب کہ گلناز (پیدائش ۱۹۷۲، تہران) نے نسخیق کے ساتھ ساتھ خط غلتہ میں بھی اپنی نسخیق کے جو برداشتے۔ ترک، امریکہ اور کمی دوسرے ممالک کے ساتھ ساتھ اپنے ڈن ایران میں بھی اکثر جگہوں پر اپنے فن کا مظاہرہ کیا۔ انہیاً چودہ ہزار ان ممالک میں حصہ لے کر کئی انعامات بھی حاصل کئے اور ۱۹۹۵ میں "بہترین خاتون خطاط" (The Best Woman Calligraphist) کا خطاب بھی ایران میں حاصل کیا۔ ایران کی دس بڑی خواتین فنکاروں میں الہ خاتمی اور گلنازی کا شمار ہوتا ہے۔

۱۲۔ محترمہ سلی عبادی ایران کی ایک دوسری مشہور معروف خطاط ہیں آپ ۱۹۷۲ میں ایران کے صوبہ کرمانستان کے شہر پچار میں پیدا ہوئیں۔ ہنر خطاطی سے آپ کا انتہائی ذوق و شوق اور دلی لگاؤ اس چیز کا باعث ہوا کہ آپ کم عمر ہی میں ایران کے مشہور خطاط نویسان کی تحریست میں شمار کی جانے لگیں اور آپ کا بے انتہا ذوق و شوق ہی تھا کہ انہیں خوشنویسان ایران تہران نے آپ کو پہ عنوan استاد تدریس کی دعوت دی۔ آپ نے ایران کی بہت سی ایم و معتر نمائیوں میں شرکت کی۔ اس کے علاوہ آپ کو گر اندر اعزازات سے نوازا گیا۔ پانچ سال تک آپ نے [اکٹر سید جعفر شہیدی کے ترجمہ فنِ البانوں کی باریک قلم کے ذریعہ غلتہ نویسی کی غیر معمولی خدمت انجام دی (جس کے خط کا ایک [مندرجہ بالا] نمونہ اس نسخی کتاب سے آپ کی خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے۔)

۱۳۔ مذکورہ بالا فن خطاطی کے مشہور جدید ایرانی ماہرین فنکاروں کے ملاوہ دیگر نامور، سنتیوں میں علی اکبر اسما علیقی توچانی (خط نسخیق)، علی قصر مانی (خط نسخیق)، فتح علی و اشیانی فرحاںی (خط نسخیق)، حسن ذرین (خط نسخیق) اور سجادوں، ایرانیم بخت شکوہی (خط نسخیق)، جہاگیر نظام، اعلاء، خط نسخیق دیگرہ ایسے مشہور نام میں، جنہوں نے اسلامی خطاطی کو ایران اور یورپ اور ایران عام کیا اور دنیا



کے دیگر فن کی اقسام کے ماہرین کو اس بے مثال فن سے آشنا کرایا۔ اور شاکنین نے ان ماہرین فن خطاطی سے داد حاصل کی۔ اگئی خطاطی کے نمونے پیش خدمت ہیں: ۱)



مندرجہ بالا مشہور ایرانی خطاطوں کے علاوہ ان گنت تعداد شاکنین کی ہے جو اس فن کو، عبادت سمجھ کر، نت نے انداز میں پیش کر رہے ہیں۔ ان اسلامی فن خطاطی کے ماہرین کے زد یک آرٹ کی یہ صنف انہیں روحانی دنیا سے قربت عطا کرتی ہے۔ اور اسی لئے وہ مذہب کی اہمیت اور اپنے آرٹ کو خدا سے قربت کا ذریعہ سمجھ کر اسے زندگی کے ہر شعبہ میں اپنانے پر یقین رکھتے ہیں۔ یہ اسلامی آرٹ کا فیضان ہے جو خالق کے رشتوں کو جلا بخشنے میں معاون ثابت ہو رہا ہے۔ فن خطاطی اسلامی آرٹ کی ایک مضمونت کڑی ہے۔ اس آرٹ کی بقاء روحانیت کا ذریعہ ہے۔

1. Contemporary Iranian Calligraphers: (Source: Internet: Caroun.com)

