

# رائد

فصلنامہ

شماره: ۱۸۲ - اکتوبر تا دسمبر ۱۴۰۲

ایڈیشن، پرنٹر، پبلیشور

محسن ظفری

خانہ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران۔ ۱۸، تلک مارگ، ننی دہلی - ۱۱۰۰۰۱

فون: ۳۲۸۲۳۲۳۲-۳۲

فیکس: ۳۲۸۲۵۲۷

<http://www.iranhousenindia.com>

E-mail: mozafarishasan@yahoo.com

اواری و دیگر معلومات کے لئے مندرجہ میں پڑھ پہلی رابطہ تمام کیا جاسکتا ہے۔

خانہ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران ۳۲۔ مہارثی کروے روڈ (امیر کے روڈ) بال مقابل چٹپڑی روڈ، بولوے ائمہن۔ بھی

\*اعزازی ایڈیٹر:  
ڈاکٹر اختر مہدی

\*ہمکارانِ مجلہ:

\*تزيين کار: مجید احمدی  
 \*کتابت: قاری محمد یاسین  
 خانہ فرهنگ جمہوری اسلامی ایران  
 ۱۸۔ تلک مارگ۔ نئی دہلی۔ ۱۱۰۰۰۱

ناشر

راہ اسلام میں شائع ہونے والے ہر مقالے کا اسلامی جمہوریہ ایران  
 کے نظریات کا مظہر ہونا لازمی نہیں۔

# فہرست

| صفحہ | موضوعات                                                                |
|------|------------------------------------------------------------------------|
| ۳    | اداریہ: مظلوم افغانستان... مداخلت کامیدان اوارہ                        |
| ۹    | پروفیسر داعظزادہ خراسانی... ملاقات و گفتگو                             |
| ۲۶   | بے مجین امام لفڑی: دبیر سپاپوری                                        |
| ۲۸   | نجیبلاغ: عوام اور حکومت کے بآہی حقوق از: ڈاکٹر محمد مہدی رکنی یزدی     |
| ۳۹   | شاہزاداں، شیریزاداں، قوت پورڈگار، از: پروفیسر شاہ احمد فاروقی          |
| ۴۷   | سالی دہشت گردی از: ڈاکٹر اختر مہدی                                     |
| ۵۲   | شمع: نبی صبح از: ڈاکٹر بیک جعفری                                       |
| ۵۳   | غالب کے دور میں فارسی نثر                                              |
| ۶۳   | چین پاک اہل عباد کے فضائل پر ایک نظر از: قاضی سید شاہ رفیع الدین قادری |
| ۶۹   | کلام اقبال اور ذکر علی                                                 |
| ۷۸   | نجیبلاغ اسلامی فلسفہ و عرفان کا سرچشمہ از: رضا عباس                    |
| ۸۳   | شمع: صریح رسول از: کوثر نیازی                                          |
| ۸۵   | عبادت اور دعا... ایک منحصر جائزہ از: پروفیسر شاہ دیم                   |
| ۹۳   | ایران کا فن تعمیر                                                      |
| ۱۰۰  | شرق و سطی میں دہشت گردی از: محمد صن مظفری                              |
| ۱۰۷  | اقبال: فارسی دانشوروں کی نظر میں                                       |
| ۱۱۳  | تصوف: احیائے دین کی رو�ائی تحریک از: پروفیسر سید جعفر رضا              |
| ۱۲۲  | جیو اسلام... جناب محمود محمدی عراقی اهمال تعارف                        |
| ۱۲۷  | سالی ادارہ نمائی ٹکٹو ۱۷ قرآن اهمال تعارف                              |
| ۱۵۱  | کل بند "خواتین اسلام" کا سالانہ اجتیحہ اهمال روپرٹ                     |

## مظلوم افغانستان

یعنی

### بڑی طاقتوں کی رقبابت و مداخلت کا میدان

افغانستان دنیا کے فقیر و مغلس و پسمندہ ترین ملکوں میں سے ایک ہے۔ گذشتہ دو دہائیوں سے بھی زیادہ عرصہ سے یہ ملک مشرقی و مغربی بڑی طاقتوں کی رقبابت کا میدان بنا ہوا ہے اور اس ملک کے مظلوم عوام دھیانہ بیرونی حملات کا لٹکنے بنے ہوئے ہیں۔ اس ملک کے لاکھوں فوجی و غیر فوجی افراد، جن میں مردوں عورت اور بوڑھے و بچے بھی شامل ہیں، یا آوارہ طفیل و بے سر و سامانی کی زندگی بسر کرنے پر مجبور ہیں یا موت کے گھاٹ لکائے جا پکھے ہیں۔ اس ملک کے مفکرین و ماہرین دنیا کے دوسرے ملکوں میں پناہ گزین ہیں اور افغانستانی عوام ان دانشوروں کی خدمت و قیادت سے پوری طرح محروم ہیں۔ اس ملک کے عوام فقط تعلیم و تربیت، صحت و سلامتی، ہر قسم کے سیاسی اور اقتصادی حقوق سے ہی نہیں بلکہ بنیادی طور پر حق حیات سے بھی پوری طرح محروم ہو چکے ہیں۔ گذشتہ دو دہائیوں سے بھی زیادہ عرصہ سے اس ملک کے خلاف کی جانے والی جنگی کارروائیوں کی وجہ سے افغانی عوام آسمان پر چکتے ہوئے ستاروں سے بھی خوفزدہ رہنے لگے ہیں کیونکہ اس بات کا قوی امکان ہے کہ وہ ستارہ نہیں بلکہ بوم ہو جو ان بے دفاع لوگوں کو نیست و نابود کر دے۔ یہاں کے پہاڑی اور میدانی علاقوں اور کھیتوں میں اناج کی کھیتی کے بجائے دھماکہ خیز بارودی سر گوں کا جال، چھاڈیا گیا ہے جو آنے والے وقت میں بھی افغانی عوام کی تباہی و بر بادی کا بابعثت ہوں گی۔ پس یہ کہنا مبالغہ نہ ہو گا کہ اس طویل مدت کے دوران افغانستان میں آسمان سے خطروں کی بارش ہو رہی تھی اور یہاں کی زمین خوف و دہشت اگل رہی تھی۔ ایسے تاریک و مایوس کن ماحول میں دنیا کی نگاہیں اس ملک کے مستقبل پر لگی ہوئی ہیں اور یہ خیال کیا جا رہا

ہے کہ ممکن ہے حالات میں رونما ہونے والی حالیہ تہذیلی اور نئی حکومت کی تشكیل سے امید کی صبح خودار ہو جائے اور اس سرزین کے مظلوم و ستم رسیدہ لوگوں کو بھی اچھے اور درخشاں مستقبل کی خوشخبری حاصل ہو جائے۔

درحقیقت یہ تباہی و برداہی دنیا کے کمزور و پسمندہ ملکوں کے عوام کی تصرف کے فیصلے میں بیرونی بالخصوص دنیا کی بڑی طاقتون کی مداخلت کا نتیجہ ہے۔ انسانی تاریخ شاہد ہے کہ دنیا کے بیشتر لوگ انسان کی ذاتی یا جماعتی وسعت پسندی اور زیادہ طلبی کا شکار بننے چلے آ رہے ہیں اور افغانستان اس منحوس دیوبی کی ظالمانہ راہ و روش کا شکار بننے والا پہلا اور آخری ملک نہیں ہے۔ دنیا کے بشریت گذشتہ ایک صدی کے دوران دو تباہ کن عالمی جنگوں کو جھیل چکی ہے چنانچہ دوسری جنگ عظیم میں کامیابی حاصل کرنے والے ملکوں نے تنظیم اقوام متحده کا منشور تحریک دیا اور اس تنظیم کی تشكیل کے ذریعہ دنیا و اقوام کو ایک روشن مستقبل کا امیدوار بنا دیا۔ تنظیم اقوام متحده کے منشور کے مقدمہ میں، جو ۲۲ اکتوبر ۱۹۴۵ء کو تمام ممبر ملکوں کی حمایت سے منظور اور لا گو ہوا، ہمایت واضح لفظوں میں یہ کہا گیا ہے کہ:

ہم اقوام متحده کے جملہ ارکین نے منعقد طور پر یہ فیصلہ کیا ہے کہ:

ہماری زندگی کے دوران رونما ہونے والی دو عالمی جنگوں میں دنیا کے بشریت کو مختلف انواع مصائب و آلام کا سامنا کرنا پڑا ہے لہذا ہم آئندہ نسل کو جنگ کے مصائب سے محفوظ رکھیں گے۔  
ہم انسان کے بنیادی حقوق، ان کی عزت و آبرو، مرد و عورت کے مساوی حقوق اور دنیا کی چھوٹی بھی ملتوں کے درمیان مساوات اور برادری پر زور دیں گے۔

ہم ایسے حالات پیدا کریں گے جس میں عدالت اور تمام یمن الاقوامی معابدوں اور قراردادوں کا بھرپور احترام کیا جائے گا۔

ہم انسان کی سماجی ترقی کی زمین ہموار کریں گے تاکہ بہتر معیاروں کے ساتھ انسانی زندگی کو زیادہ آزادی حاصل ہو سکے۔ ان اغراض و مقاصد میں کامیابی حاصل کرنے کے لئے ہم تمام ممبر ملکوں نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ تخلی و برداہی سے کام لیتے ہوئے اپنے پڑوی ملکوں کے ساتھ صلح آمیز زندگی بسر کریں گے۔

صلح و سلامتی کے قیام و دوام کی خاطر ہم آپسی تعاون کی تقویت میں سرگرم رہیں گے۔  
بینیادی اصولوں کو قبول کرتے ہوئے اور اپنی راہ و روش کو ان بینیادی اصولوں کا بیرون قرار  
دیتے ہوئے ہم ممبر ممالک یا اطمینان دلاتے ہیں کہ فوجی طاقت کا سہارانہ لیتے ہوئے مشترکہ مفاد  
و منافع کی حفاظت کریں گے اور دنیا کے تمام لوگوں کے سماجی و اقتصادی حالات کی ترقی کی ترویج کے  
لئے تمام بین الاقوامی و سماں و امکانات کا بھرپور استعمال کریں گے۔

انہائی انسوس کے ساتھ یہ اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ دنیا کے مختلف ملکوں بالخصوص بڑی  
طاقوتوں نے ان وعدوں پر عمل نہیں کیا بلکہ عالمی سلامتی کا ونسل کے بعض دائی ممبر ملکوں نے، جو  
اقوام متحده منشور کی دفعہ ۹۰ کے مطابق عالمی صلح و سلامتی کے محافظ ہیں، عالمی صلح پر صلح و سلامتی  
کے قیام و دوام کی کوشش نہیں کی اور اپنی راہ و روش کو اس عالمی تنظیم کا بیرون نہیں بنا لیا۔ صرف اتنا ہی  
نہیں بلکہ منشور نے ان دائی ممبروں کو Veto Power ملکوں نے اپنی وسعت طلبانہ خواہشات کی محکمل اور عالمی صلح پر اپنا غیر قانونی رعب و بد بہ قائم کرنے  
کے لئے استعمال کیا۔

افغانستان کی گذشتہ میں سالہ تاریخ یہ ثابت کرتی ہے کہ اقتصادی، شفافی اور سماجی اعتبار سے  
پسمندہ ملک میں بھی، جس کی عالمی اور آزاد بھر کی راہوں تک کوئی رسائی نہیں ہے، بڑی طاقتوں کی غیر  
قانونی مداخلت عالمی صلح و سلامتی کے لئے بہت برا خطرہ بن سکتی ہے۔ ۱۹۷۸ء میں جب تراکی نے  
سودیت یونیون کی بھرپور حمایت کے ساتھ افغانستان جیسے نقیر اور غیر صحتی ملک میں کیوں نہیں بخاوت کا  
سلسلہ شروع کیا تو اس کو یہ نہیں معلوم تھا کہ اس کے آفیکی وسعت پسندی اور اقتدار طلبی آئندہ ہیں۔  
سال تک افغانی عوام کی تباہی و بر بادی اور قتل و غار غکری کا باعث ہو جائے گی، دیکھتے ہی دیکھتے سودیت  
یونیون کا شیرازہ مشترک ہو جائے گا اور خود حملہ آوروں کی قربانی کا سبب بن جائے گا۔ واضح رہے کہ  
افغانستان میں کیوں نہیں فوجی بخاوت کے ساتھ طرح طرح کی مجاہدین جماعتیں بھی ابھر کر سامنے آگئیں  
اور دیکھتے ہی دیکھتے افغانستان میں مغربی سرمایہ دارانہ بڑی طاقت کی مداخلت کے لئے زمین ہموار اور  
ماحول ساز گاہ ہو گیا۔

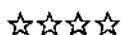
۱۹۸۷ء میں تراکی کے ہاتھوں افغانی عوام کے وسیع قتل عام کے باوجود حالات بہتر نہ ہوئے۔ حفیظ اللہ امین نے تراکی کے قتل کے بعد اقتدار کی بائگ ڈور اپنے ہاتھوں میں سنبھال لی۔ اسی سال دسمبر کے مہینے میں افغانستان میں روی فوج کی آمد کے ساتھ اس ملک میں پیر و فی اور بڑی طاقت کی براد راست فوج مداخلت کا سلسلہ جاری ہو گیا۔ دوسری طرف تنظیم القاعدہ جس کے خلاف آج امریکہ غیر معمولی زمین اور ہوائی جنگ میں سرگرم ہے، کے مجاہدین امریکی و سائل و امکانات کا استعمال کرتے ہوئے دنیا کے مختلف علاقوں سے افغانستان لائے گئے تھے تاکہ وہ روی حملہ آوروں کو اس سرزین سے باہر نکال سکیں۔ شاید اس وقت امریکہ القاعدہ سے وابستہ جنگجو جوانوں کو آکر کارکی حیثیت سے استعمال کرتے ہوئے اس علاقے میں اپنا اثر در سوخ بڑھانے اور مکمل تسلط قائم کرنے کی فکر میں سرگردان تھا کیونکہ ایران میں شاہی حکومت کی نابودی اور اسلامی انقلاب کی کامیابی کی وجہ سے اس علاقے میں امریکی اثر در سوخ بحدود ہو گئے تھے۔ بہر حال دس سال کی لگاتار مجاہدینہ سرگرمیوں کی وجہ سے افغانستان پر مسلط روی کٹھ پتلی حکومت کی چولیں مل گئیں اور حکومت کی بانڈور ایک ہاتھ سے دوسرے ہاتھ میں منتقل ہوئے گئی۔ خفیظ سے کارمل اور کارمل سے نجیب اللہ نے افغانی حکومت کی بائگ ڈور اپنے ہاتھوں میں سنبھالیں یعنی ان میں سے کوئی بھی افغانی حکمران مشرقی بڑی طاقت کے ارماں کو پورا نہ کر سکا۔ آخر کار سودویرت یونین کو افغانستان پر اپنے دس سالہ غاصبانہ تسلط کی بھاری قیمت چکانی پڑی اور ہزاروں فوجیوں کے قتل کے بعد روی فوج کو ۱۵ ار فروری ۱۹۸۹ء کو شرمناک شکست کے ساتھ افغانستان کی سرحدوں سے باہر گکھا پڑا اور ۱۵ ار اپریل ۱۹۹۲ء کو مجاہدین نے کابل کو اپنے قبضے میں لے لیا۔ مغربی بالخصوص امریکی حمایت کے ساتھ میں افغانی مجاہدوں نے پیر و فی حملہ آوروں کو تو نکال دیا یعنی افغانی مجاہدوں کی جماعتوں کے درمیان شدید اختلافات کی وجہ سے باہمی قتل و خار گھری کا سلسلہ جاری ہو گیا اور سرزین افغانستان میں صلح و سلامتی کی فضیحال نہ ہو سکی۔

ایسے حالات میں مغربی اور بعض علاقائی ملکوں کی بھرپور حمایت کے ساتھ افغانستان میں صلح و سلامتی قائم کرنے کے لئے ۱۹۹۳ء میں طالبان اس ملک کے سیاسی میدان میں داخل ہوئے تاکہ نہایت آسانی کے ساتھ اس علاقے میں گیس پاپ لائے جائے اور مشرق و سطی کے معدنی ذخائر

یعنی گیس اور دیگر اشیاء کو اس علاقتے میں منتقل کیا جاسکے۔ ۲ سال کی مسلسل جگہ و خونزیری کے بعد ۱۹۹۲ء میں طالبان نے کابل پر قبضہ جمالیا۔ اپنی کم مدت حکومت کے دوران افغانستان کے اکثر بڑے علاقوں مثلاً مزار شریف وغیرہ میں طالبان نے افغانی عوام ہاتھ میں ہزارہ جماعت کے لوگوں کا اعلانیہ قتل عام بھی کیا۔ مزار شریف نامی بڑے افغانی شہر پر اپنے دھیانہ حملوں کے دوران طالبانی فوج نے اس شہر میں واقع اسلامی جمہوریہ ایران کے سفارتی مشن پر دھماکہ بول دیا اور نہایت پیر جمی کے ساتھ سفارت ہجتہ کی عمارت کے تہہ خانے میں تمام ایرانی سفارت کاروں نیز ایک ایرانی صحافی کو بھی قتل کر دا۔ جماعت طالبان نے اپنی چند سالہ حکومت کے دوران ایرانی سفارت کاروں کے قاتلوں کے خلاف کسی طرح کی قانونی چارہ جوئی کی زحمت بھی گوارا نہیں کی۔

اگرچہ آج بھی امریکہ کا یہ دعویٰ دنیا کی کسی عدالت میں ثابت نہیں ہو سکا کہ نیویارک میں عالمی تجارتی مرکز اور پنٹاگن کی عمارتوں پر جو جودھا کہ خیز ملے ہوئے ہیں وہ طالبانی خود کش افراد نے کئے ہیں یا ان حملوں میں طالبان ملوث تھے نیز یہ بھی معلوم نہیں ہو سکا کہ ان حملوں میں طالبان کس حد تک شریک رہے ہیں لیکن یہ بات ایک مسلم الثبوت حقیقت کی طرح ابھر کر سائنسی آپچی ہے کہ بڑی طاقتوں کی مداخلت چاہیے وہ دنیا کے دوران تھا اور پسماںدہ ترین ملک میں ہی کیوں نہ کی گئی ہو، عالمی صلح و سلامتی کے لئے بہت بڑا اور مہلک خطرہ بن سکتی ہے۔ افسوس کی بات ہے کہ اقوام متحده کے منثور اور نیادی اصول و آئین کی خلاف ورزی کرتے ہوئے، جس میں اقوام عالم کے درمیان عدالت و مساوات کے قیام اور دنکنوں کے درمیان اختلاف کو غیر مسلمانہ طریقوں سے حل کرنے کی بات کہی گئی ہے، آج کی بعض بڑی طاقتوں نے بین الاقوامی روابط پر فوجی ماحول کو مسلط کر دیا ہے جس کی وجہ سے دنیا کے صلح دوست افراد و عوام بے حد پر بیشان ہیں۔

ایسے افسردارہ ماحول میں بارگاہ عالیہ نخداوندی سے یہ امید ہے کہ وہ ملت اسلامیہ افغانستان کو خوشحالی اور اقوام عالم کو حقیقی صلح و سلامتی عطا فرمائے اور بین الاقوامی روابط کے سلسلے میں مہلک طاقتوں کو نہیں بلکہ عقل و منطق اور عدالت و سعادت کو بالادستی حاصل ہو جائے۔ آمین



## عالیٰ تنظیم تقریب مذاہب اسلامی

کے جزل سکریٹری

## پروفیسر واعظ زادہ خراںی

### سے ملاقات و گفتگو

مختلف اسلامی جماعتوں کے درمیان وحدت اسلامی کی تشكیل بیشہ سے ایک اہم ضرورت رہی ہے اور مسلم مفکرین و دانشوروں کی ایک بڑی جماعت کی یہ کوشش رہی ہے کہ اسلامی مذاہب کے درمیان وحدت و اتحاد اور قربت و ہم آہنگی پیدا کی جائے۔ گذشتہ صدی کے دوران شیخ محمود ہلوت، شیخ محمد عبدہ، سید قطب، علامہ بر جردی، آیت اللہ مرعشی نجفی، سید جمال الدین اسد آبادی اور شیخ حسن البنا جیسے نامور علماء و دانشوروں نے مسلمانوں کے مختلف فرقوں کے درمیان اتحاد کی بھرپور کوشش کی۔ ان بزرگوں کی کوششوں کو آگے بڑھاتے ہوئے گذشتہ چند دہائیوں کے دوران علامہ اقبال اور امام عینی نے اس سلسلے میں جو خدمات انجام دی ہیں وہ یقیناً موثر اور سودمند ثابت ہوئی ہیں۔ دنیا کے مختلف علاقوں میں مسلمانوں کے درمیان قربت پیدا کرنے کے لئے متعدد سرکاری اور غیر سرکاری تنظیمیں پوری طرح سرگرم عمل ہیں۔ تنظیم تقریب مذاہب اسلامی انہیں اداروں میں سے ایک ہے جو ہر سال عالمی سطح پر ایک عظیم اسلامی اجتماع کا اہتمام کرتا ہے جس میں شرکت کرنے والے دانشور حضرات اپنے مقالات کے ذریعہ لوگوں کو باہمی اتحاد کی دعوت دیتے ہیں۔

ذیل میں اس تنظیم کے جزل سکریٹری واعظ زادہ خراںی سے کی جانے والی گفتگو کا

خلاصہ حاضر خدمت ہے۔

سوال: اسلامی مذاہب میں حکومت کا تصور و سویں وحدت اسلامی عالمی کانفرنس کا خصوصی

موضوع رہا ہے۔ اس موضوع کے اختیاب کی وجہ کیا تھی؟

جواب: حضرت امام شیخ رضوان اللہ علیہ کی قیادت کے ساتھ میں ایران میں عظیم الشان اسلامی انقلاب کی کامیابی کے بعد اسلامی دنیا کے ہر گوشے میں سیاسی اور علمی ماہرین کے درمیان ”اسلامی حکومت“ کے موضوع پر بحث و مباحثہ کا اتنا ہی سلسلہ شروع ہو گیا بلکہ یہ کہنا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہ اس زمانے کا انہم ترین اسلامی موضوع بن گیا۔ اس زمانہ میں پہلے ہی سے موجود اسلامی تحریکوں کی رفتار بڑھ گئی اور اسلامی اداروں نیز تنظیموں کی تعداد بھی روز بروز بڑھتی چلی گئی اور آج یہ تمام اسلامی ادارے اور تنظیموں اپنے مشن میں ہمہ تن سرگرم ہیں بس فرق یہ ہے کہ ان میں سے بعض اداروں کا گرماگر سیاسی یا فوجی جدوجہد سے کوئی سردار نہیں ہے اور بعض تنظیموں میں یہ دونوں عصر بھی موجود ہیں۔

آج بھی عالمی سیاسی فرہنگ و ثقافت میں ان اسلامی و سیاسی تحریکوں کی مختلف تحریرات پیش کی جاتی ہیں۔ عربی زبان میں ان تحریکوں کو ”الصحوة اسلامیہ“ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور مغربی دنیا میں اسلام دشمن جماعت سے وابستہ افراد اور ادارے اس کو ”اسلامی بنیاد پرستی“ کے نام سے خطاب کرتے ہیں البتہ اس حقیقت کو نکاہ میں رکھتا لازمی ہے کہ اہل مغرب کی منطق کے بھوجب بنیاد پرستی کو تشدد اور دہشت گردی کی فہرست میں رکھا گیا ہے۔ دنیا میں اسلام کے کسی ایک علاقہ میں رونما ہونے والی سیاسی تحریکیں کبھی کبھی تشدد آمیز اور قتل و غار مجرمی کی حامل رہی ہیں لیکن اسلام دشمن جماعتوں، سامراجی حکازوں اور عالمی صہیونیت کے خلیکیداروں نے ہر اسلامی تحریک کو قتل و غار مجرمی اور دہشت گردی سے جوڑ دیا۔

اس مختصر سی تہذیب کے ساتھ مختلف مذاہب و مکاتب فکر کے مطابق ”اسلامی حکومت“ کے ہارے میں بحث و مباحثہ کی ضرورت پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کیونکہ ہر اسلامی ملک میں ایک اسلامی مذہب رائج ہے اور یہ ایک فطری امر ہے کہ اگر اس اسلامی ملک یا علاقے میں اسلامی تحریک کامیاب ہو جائے تو اسی مذہب کے سیاسی قوائیں کی بنیاد پر ہی حکومت کی تشكیل کی جائی چاہئے۔ دوسری طرف ان میں سے اکثر تحریکوں میں لازمی علم اور اس علاقے میں رائج مذہب کے لئے قابل قبول قانون اور

مرتب پر گرام کا فندان ہے بلکہ یہ کہنا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی علاقوں میں رونما ہونے والی اکثر سیاسی تحریکوں میں فقہ یعنی مذہبی اصول و قوانین کے لئے کوئی جگہ نہیں ہے چنانچہ تحریکوں سے وابستہ لوگ کسی فقیر کو اپنے درمیان نہیں آنے دیتے یا حکومت کے لئے فقہ اور فقہا کی موجودگی کی اہمیت سے قطعی نادا اقتف ہوتے ہیں اور دنیا سے اسلام کے لئے یہ بذات خود ایک بہت بڑا سانحہ اور حادثہ ہے کہ دنیا کے کسی اسلامی علاقے میں اسلامی حکومت کی تشكیل عمل میں آئے اور اس میں فقہ یا فقہا کے لئے کوئی جگہ نہ ہو۔ ایسی صورت میں سب سے بڑا خطرہ یہ ہے کہ اسلامی قوانین اور مغربی نظام حکومت کی مخلوط اور کھجوری حکومت کی تشكیل عمل میں آجائے یا پھر ان کی سرگرمیوں کا دائرہ بعض حرمتات کی روک تھام مثلاً مرکزی فساد اور قمار خانوں پر کڑی پابندی کی حد تک ہی محدود رہ جائے۔ (جبیا کہ رفاه پارٹی نے ترکی میں کر کھا ہے) اور مالی، اقتصادی، قانونی اور عدالتی شعبوں میں مفصل اسلامی احکام کو صرف یہ کہ کچھوڑ دیا جائے کہ یہ اسلامی قوانین موجودہ دنیا میں رائج قوانین سے میل نہیں کھاتے ہیں اور ان کی جگہ پر ایسے احکام و قوانین کو گلے لگایا جائے جو اسلام کی روح سے مطابقت نہیں رکھتے ہیں۔ آخر یہ کیسے ممکن ہے کہ جو قوانین اسلام کی روح سے میل نہ کھاتے ہوں انہیں اسلام کے نام سے اسلامی حکومت کی چھتری کے سایہ میں مسلمانوں پر سلط کر دیا جائے۔

ان اسلامی تحریکوں کے لئے دوسرے بڑا اور بہلک خطرہ یہ ہے کہ عالمی سامراج، میں الاقوامی صیہونیت اور ثقافتی حملات کے سلسلے میں ان اسلامی تحریکوں کے درمیان غیر معمولی اختلافات موجود ہیں اور مذکورہ مسائل کے سلسلے میں اسلامی حماکت میں مختلف رجحانات پائے جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر ان اسلامی تحریکوں نے اسلامی جمہوریہ ایران کی حکومت کے سلسلے میں الگ الگ موقف اختیار کر رکھا ہے مثلاً ایک مقالہ میں یہ کہا گیا ہے کہ مصر میں سر دست دس اسلامی تحریکیں سرگرم عمل ہیں لیکن ان میں سے صرف ایک تحریک انقلاب اسلامی ایران کی حمایت کرتی ہے بقیہ تحریکیں یا ایران کی مخالف ہیں یا اس سے بالکل بیگانہ ہیں۔

اب اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ یہ تحریکیں کامیابی کی منزلیں طے کرتے ہوئے مسند اقتدار تک پہنچ جاتی ہیں تو ان کے درمیان اس قسم کے اختلافات اور بڑھ جائیں گے اور ان اختلافات کا

آخری نتیجہ یہ ہو گا کہ اسلامی تحریکوں نے اس ملک میں کامیابی تو حاصل کر لی ہے لیکن ان کی راہ دروش میں موجود بنیادی اختلافات کی وجہ سے اب تک اس ملک میں استحکام نہیں پیدا ہو سکا جبکہ تمام افغانی تحریکیں اسلامی اور جہادی ہونے کی دعویٰ ہیں ہیں۔

ہم اسلامی مذاہب کے نقطہ نظر سے حکومت کے فلسفے کو پوری طرح واضح کرتے ہوئے اس بات کی کوشش کریں گے کہ لوگوں کے انکار و عقاہد کے درمیان قربت و نزدیکی پیدا ہو اور جہاں تک ممکن ہو اسلامی تحریکیں واحد لائجہ عمل کو برداشت کار لاتے ہوئے آگے قدم بڑھائیں یا پھر ان کی راہ دروش میں قربت و نزدیکی پیدا ہو جائے اور اگر غور سے دیکھا جائے تو یہی وہ اسہاب و عوامل ہیں جن کے ذریعہ انقلاب اسلامی ایران نے عظیم الشان کامیابی حاصل کی ہے یعنی دوسرے لفظوں میں اگر مختلف جماعتوں کے درمیان فکری قربت و نزدیکی کو انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی کا راز کہا جائے تو قطعی مبالغہ نہ ہو گا۔

سوال: اسلامی مذاہب اور فرقوں میں موجود فقہی میراث میں اسلامی حکومت کے موضوع پر کس حد تک گفتوگو کی گئی ہے اور سن و شید جماعتوں میں سے کس فرقہ کے علماء نے اس سلسلے میں زیادہ علمی کام انجام دئے ہیں۔

جواب: ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اب تک "اسلامی حکومت" کے سلسلے میں دو طرح کی بحث و علمی کاوش عمل میں آئی ہے۔ ان میں سے ایک خلافت و امامت کا موضوع ہے اور یہ کہ کیا حکومت کی بنیاد پر اس سلسلے میں زیادہ شورا؟ یہ کسی اور شیعہ مذاہب کے درمیان ہونیوالی وہی طولانی بحث ہے جس کا شارع گرم ترین کلائی بحث میں ہوتا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی ساتھ اس سے زیادہ بے فائدہ کوئی دوسری بحث نہیں ہو سکتی۔ اس طولانی بحث کی سکرار کی بنیاد پر وہ فرقوں مذاہب کی پیروی کرنے والوں کے درمیان موجود حساسیت کے علاوہ اور کچھ نہیں ہے اور معاشرہ میں رائج نظام اور حکومتوں نے بھی اس بحث سے بھرپور فائدہ اٹھانے کی کوشش کی ہے اور اس اختلاف کو فروع دیتے میں نمایاں کردار بھی ادا کیا ہے اور ان مذاہب کے علماء نے اپنے طفداروں کے درمیان اپنی حیثیت کو اور زیادہ مختتم اور موثر بنانے کے لئے ان اختلافات کو قائم رکھنے میں نمایاں کردار ادا کیا ہے اور دونوں حق کا دفاع کرتے رہے ہیں۔

لیکن ہم نے اس بحث کو بے قابو اور بے فائدہ ترین بحث اس وجہ سے کہا ہے کہ اس بحث کا تعلق ماضی سے ہے اور مسلمانوں کی موجودہ حالت کو سنوارنے میں اس کا کوئی کردار نہیں ہے بلکہ اس سے نقصان زیادہ ہوتا ہے اور اس سے مسلمانوں کے درمیان عداوت و دشمنی میں اضافہ ہوتا ہے۔

جیسا کہ حکومت کی بنیاد کے سلسلے میں سنی اور شیعہ جماعتوں کے درمیان موجود یہ اختلاف مسلمانوں کے موجودہ سیاسی لائچے عمل میں مدد و معاون ثابت ہو سکتا ہے لیکن اس قسم کی عداوت اور مجاز آرائی نہ ہونی چاہئے کہ ایک دوسرے کو گالیاں دینے لگیں یا ایک جماعت دوسری جماعت کے مسلمانوں کو اسلام سے محرف، بدعتی اور مشرک کہنے لگے۔ جیسا کہ نہیں امت مسلم کے درمیان اختلاف کا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کیونکہ اس قسم کی بحث سے کبھی کوئی تنجیج حاصل ہونے والا نہیں ہے۔

بحث کی دوسری نوعیت اسلام کی موجودہ فقہی میراث میں اسلامی حکومت کے سلسلے میں ہے اور یہ وہی تعمیری بحث ہے جو "احکام السلطانیہ" جیسی کتابوں اور مذہبی محدث کی فقہی کتابوں میں موجود سیاسی مبادث سے تعلق رکھتی ہے۔

لیکن مذہب شیعہ کے اعتبار سے یہ بحث متأخرین کی کتابوں میں بدرجہ اکتم موجود ہیں یعنی صفوی دور حکومت اور اس کے بعد کے عہد میں، جب سیاسی اقتدار کی بانی ڈور شیعوں کے ہاتھ میں تھی، ان مباحثت پر پیر حاصل بحث دکھائی رہتی ہے جیسے "راضی خراجیہ"، "احکام احل کتاب" یا "اصل ذمہ"، "جہاد باکفار"، "سلطنت کی مژروعیت کی کسوٹی" یا "حکومت مژروطہ" اور فقہاء سلاطین کے درمیان سیاسی مسائل کے سلسلے میں انجام پانے والی بحث وغیرہ لیکن ان میں سے سب سے زیادہ مفصل اور بنیادی اہمیت والی بحث "فقیہہ کادائرہ اختیارات اور" فقیہہ کی ولایت مطلقہ کا نظریہ ہے جو بظاہر صفوی دور حکومت کے اوآخر اور قاجاری حکومت کے ابتدائی دور میں بالکل واضح انداز میں شیعی فقہ کا اہم حصہ بن گیا۔ اس سے قبل اس سلسلے میں جو بھی بحث عمل میں آئی وہ نہایت مختصر اور معنی و مفہوم سے عاری نظر آتی ہے اور وہ بھی فقہی کتابوں میں مختلف ابواب کے ذیل میں اس موضوع کی طرف اچھائی انداز میں اشارہ دکھائی دیتا ہے جیسے باب قضا، حدود، زکوٰۃ اور نماز جمہ وغیرہ میں اس موضوع کی ہلکی سی جملک محسوس کی جاسکتی ہے۔ البتہ اس سلسلے میں قدماء کی کتابوں کے مطالعے کے ذریعہ اس بات کی

تعقیل ضروری ہے کہ شیعہ علماء میں سے کس عالم دین نے اس موضوع پر پہلی بار بحث کی ہے اور موضوع امامت سے متعلق کلامی بحث سے الگ ہٹ کر ولایت فقیہ کی بات کی ہے۔

لیکن اس حقیقت کا اعتراف لازم معلوم ہوتا ہے کہ حکومتی امور و معاملات اور اسلامی حکومت کا تصور صدر اسلام ہی سے الی سنت کی نقیبی اور کلامی کتابوں میں موجود ہا ہے اور اس کے مختلف حصوں کو اجاگر کرنے کے لئے علماء نے نہایت مفید جواب فراہم کیے ہیں چنانچہ موجودہ دور میں اسلامی حکومت کے موضوع پر ایران میں جو کتابیں شائع ہوئی ہیں ان میں ان کتابوں سے پوری طرح فائدہ اٹھایا گیا ہے۔

انصاف سے دیکھا جائے تو اسلامی انقلاب کی کامیابی کے بعد شیعہ مذہب کے علماء بالخصوص ایرانی علماء نے اس موضوع کے بارے میں بہت کام کیا ہے اور یہ ایک سلم الشوٹ حقیقت ہے کہ اگر دوسرے مسلمان حضرات اسلامی حکومت کی بحث کو آگے بڑھانا چاہیں تو انہیں بہر حال عصر حاضر کے شیعہ علماء کے علمی آثار کا سہارا یہا پڑے گا۔

سوال: اسلامی جمہوریہ ایران کے سیاسی ڈھانچے میں فقیہ کی ولایت مطلقہ کو بنیادی محور و مرکز قرار دیا گیا ہے۔ کیا علمائے المسنت بھی اس نظریہ کو تسلیم کرتے ہیں؟

جواب: اصولی اعتبار سے دیکھا جائے تو ولایت فقیہ ایک شیعی اصطلاح ہے جو گذشتہ دو تین صد یوں کے دوران م النظر عام پر آئی ہے۔ ماضی میں اہلسنت بھی اسلامی حاکم یا خلیفہ کا عالم ہونا اور فقیہ ہونا لازمی سمجھتے تھے جو کتاب و سنت نبوی کی حد تک ”ولایت مطلقہ فقیہ“ کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے۔

مشائخ کو کوئی لینا، تینیوں کی سر پر سی کرنا، قاضی اور ائمہ جمعہ و جماعت کی تقریری کرنا، جنگ و صلح کا فرمان جاری کرنا اور حکومت سے متعلق دیگر تمام امور کے بارے میں، جن کا ذکر ”احکام السلطانیہ“ جیسی کتابوں میں موجود ہے، آخری فیصلہ اسلامی حاکم کیا کر سکتا ہے۔ لہذا اس سوال کے جواب میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ اہلسنت اسلامی حکمران کے لئے زیادہ اختیارات کے قائل ہیں جو کسی حد تک ”ولایت مطلقہ فقیہ“ سے مطابقت رکھتے ہیں لیکن اہلسنت اس کو ولایت فقیہ نہیں بلکہ ”اختیارات حاکم“ کے نام سے یاد کرتے ہیں۔

سوال: دینی افکار و عقائد کے احیاء میں امام خمینی نے کیا کردار ادا کیا ہے؟ مسلمان دانشوروں نے سیاسی مسائل کو کس حد تک دین نہیں اسلام کی روشنی میں دیکھا شروع کر دیا ہے؟

جواب: اس سلسلے میں ”دینی افکار کا احیاء اور امام خمینی“ کے عنوان سے میرا ایک مفصل مقالہ امام خمینی اور اسلامی انقلاب نامی کتاب میں شائع ہو چکا ہے اور یہ کتاب آستان قدس رضوی نامی تنظیم کی طرف سے شائع کی گئی ہے۔ اس مقالے میں میں نے یہ تفصیل سے حقیقی اسلامی افکار و عقائد کی تجدید میں امام خمینی کی ہر جہتی خدمات کا جائزہ پیش کر دیا ہے۔ سب سے پہلے میں اسلام کی حقیقی تعریف اور اس کی گوناگون صفات کا ذکر کیا ہے۔ اس ضمن میں میں نے اسلام کی آنحضرت ایک صفات کا ذکر کیا ہے جس کو لوگ بھلائے بیٹھے تھے اور اسلامی احکام کی بنیاد پر اسلامی حکومت کی تخلیل ان آنحضرت صفات میں سے ایک اہم صفت ہے۔ اس کے بعد میں نے ان فرماؤش شدہ صفات میں سے ہر ایک صفت کو اجاگر کرنے میں امام خمینی کی خدمت کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ میرے اس مقالہ کا خلاصہ کچھ اس طرح ہے۔

ماضی میں گھر مدرسہ اور اسلامی معاشرہ میں اصول و فروع دین کو اس انداز سے پیش کیا جاتا تھا کہ مذکورہ تمام باتیں تودرست ہو اکرنی تھیں لیکن ان باتوں سے اسلام کا حقیقی چہرہ سانے نہیں آتا تھا لیکن امام خمینی نے اسلام کے چہرے کی مکمل شاخت پیش کر دی اور اس کی مندرجہ ذیل صفات کو پوری طرح نمایاں بنادیا۔

۱۔ وحدت ۲۔ اعداء کے خلاف جہاد۔ ۳۔ امر بالمعروف اور نهي عن المنكر ۴۔ امت خير ۵۔

باہمی ذمہ داری ۶۔ اصلاح کی فکرے۔ اسلامی غیرت ۷۔ دین کی بنیاد پر حکومت امام خمینی نے ایران کی دینی درس گاہوں میں نیز جلاوطنی کے دوران نجف اشرف میں تقریباً ۳۰ سال پہلے اس سے پہلے سے درس خارج دینا شروع کر دیا تھا اور وہ علماء و فضلاء نیز مجتہدین اور مدرسین کی ایک ایسی نسل کی تربیت میں پوری طرح کامیاب رہے جو امت واحدہ کے حقیقی معنی و مفہوم سے بخوبی و اقتضاء کی طرف ہمہ تن متوجہ ہو، اسلام کو ایک مکمل کتب فکر کا درجہ عطا کرتی ہو، دنیا بھر کے تمام مسلمانوں کے سلسلے میں ایک مسلمان کی کیا ذمہ داری ہے اس سے بخوبی آشنا ہو۔ اسلامی

حکومت کی تکمیل کے فریضہ سے آگاہ ہو۔ امام ٹھینی کی تربیت کے سایہ میں پروان چڑھنے والے ان علماء کو اس بات کا بخوبی علم و احساس تھا کہ مسلمانوں کے جملہ امور کے سلسلے میں ان کا فریضہ کیا ہے، ان کی ذمہ داری کیا ہے اور غیر اسلامی افراد کی حفاظت کا کام کس طرح انجام دینا ہے۔ یہ لوگ اس قسم کے مسائل و معاملات سے بخوبی آگاہ اور اہم فرائض کی انجام وہی کے لئے ہمہ وقت اور ہمہ تن آمادہ رہا کرتے ہیں۔

اگر انہیں یہ توفیق حاصل نہ ہوتی اور انہوں نے علماء و دانشوروں کی اتنی بڑی تعداد کی تربیت کا کارنامہ انجام نہ دیا ہو تو دور تک ایسا کوئی نہ تھا جو حقیقی اسلام محمدی کی طرف لوگوں کو مدعا کرتا۔ لوگوں کو خراب غفلت سے بیدار کرتا اور حقیقی اسلام کو جو امتیازات حاصل تھے وہ لوگوں تک پہنچانے کا کام انجام دیتا۔ امام ٹھینی کو مزید یہ توفیق بھی حاصل ہوئی کہ وہ اپنے انہیں شاگردوں کی حمایت کے ذریعہ اسلامی حکومت قائم کریں اور اس حکومت کی ایقاہ و سلامتی کے لئے انہوں نے بعض دوسرے اہم عبادتی اور سیاسی فریضہ کا احیاء کیا جس کو ایرانی معاشرہ نے بالکل فراموش کر دیا تھا۔ دوسرے مرحلے میں انہوں نے ایرانی معاشرہ کے درمیان فریضہ حج کی ترویج و مقبولیت کا کام انجام دیا، تیسرا مرحلہ میں انہیں امت اسلامیہ کو سیاسی اقتصادی اور ثقافتی اعتبار سے پوری طرح آزاد رکھنے کی فکر دانکری ہوئی اور چوتھے مرحلے میں انہوں نے مسئلہ فلسطین کو اس انداز میں پیش کیا کہ پوری اسلامی دنیا اس کی طرف متوجہ ہو گئی۔ میں نے ان کے علاوہ کسی دوسرے آدمی کو نہیں دیکھا جس کو اسراeel کے خطرے کا تاتاگہرا احساس رہا ہو۔ اس میں کوئی دورائے نہیں کہ امام ٹھینی مسئلہ فلسطین کی طرف پوری بحیگی کے ساتھ متوجہ تھے اور فلسطینی مظلوموں کے درود کا انہیں تکملہ اور غیر معمولی احساس تھا۔

امام ٹھینی نے اسلامی دنیا میں ان مباحثت کو پیش کرتے ہوئے علمی سیاست و جدوجہد کے میدان میں قدم رکھا۔ انہوں نے ان تمام پہلووں کے ساتھ دنیا میں اسلام کو ایک زندہ مذہب کی حیثیت سے پیش کیا اور مسلمانوں کے خواہیدہ ضمیر کو پوری طرح بیدار کر دیا۔ انہوں نے امت اسلامیہ کو مخاطب کرتے ہوئے ”جاگتے رہو“ کی ایسی موثر آواز لگائی کہ ساری دنیا کے لوگ بالخصوص مسلمان اپنی ذمہ داریوں کی طرف متوجہ ہو گئے اور دنیا کے اسلام کے دانشوروں کی جماعت بھی امام ٹھینی کی

آواز سے ہمہ تن بیدا ہو گئی اور سبھی لوگ اسلام کے تعمیری پہلوؤں کو اجاگر کرنے میں سرگرم ہو گئے۔ سوال: آج علمی اور ثقافتی معاشروں میں ولایت فقیہ اور حق حاکیت کے درمیان رابطہ کے سلسلے میں گفتگو جاری ہے۔ کیا آپ کے خیال میں ولایت فقیہ کو لوگوں کے دوست یا ان کی بیعت سے مشرد عیت حاصل ہوتی ہے یا لوگوں کی بیعت فقط مصدق کا تعین کرتی ہے۔

جواب: ولایت فقیہ کی مشرد عیت امام کے حکم و اون سے اور امام و پیغمبرن کی ولایت کی مشرد عیت خداوند کے حکم و فرمان سے وابستہ ہے۔ اصولاً اسلامی نقطہ نظر سے سیواۓ خداوند عالم کے کسی انسان کو دوسرے انسان پر ولایت کا حق حاصل نہیں ہے۔ تمام بھی قوئی انسان خداوند عالم کی ولایت و حاکیت کے سایہ میں زندگی بسرا کرتے ہیں اور حق حاکیت فقط قادر مطلق کو حاصل ہے۔ یہ خداوند عالم کی ذات مقدس ہے جو انہیاء، انکر، فقہا اور ان کے مقرر کردہ حکام کو صاحب ولایت قرار دیتا ہے۔ ولایت کا عام مفہوم و مطلب امر و نہیں کا حق ہے جو اختیارات کے دائرہ میں پیش کیا گیا ہے اور تمام امور و مراتب میں جاری و ساری ہے اور اس کے تمام مراتب ولایت خداوندی سے وابستہ ہیں۔ لہ الخلق والامر ”پس ولایت کا جو مرتبہ سلسلہ مراتب کے ساتھ خداوند عالم کی ذات پر ختم ہوتا ہے وہ ہر اعتبار سے مشرع اور جائز ہے اور جمیع اعتبار سے تمام اسلامی فقہائی سی و شیعہ ماہرین علم فقہ اس کی حمایت و تائید کرتے ہیں اور ہر شخص پیغمبر کی نیابت میں اسلامی حکومت کا قائل ہے اور قاعدے سے ہونا بھی بھی چاہئے۔ یہاں تک کہ جو لوگ حکومت کو زہبی کام نہیں تسلیم کرتے ہیں بلکہ ایک سماجی اور عوای کام مانتے ہیں انہیں بھی تکمیل حکومت کے سلسلے میں کوئی قدم اٹھانے کے لئے خداوند عالم سے اجازت لئی چاہئے لیکن پیغمبر اسلام کی نیابت و خلافت میں نہیں بلکہ ایک مباح اور مشرع کام کی حیثیت سے جس کی شرع اجازت دیتی ہو۔

اس بنیادی بات کی کمل و ضاحت کے بعد اب اس سوال کا جواب تلاش کرنا ہو گا کہ ولایت فقید شرع سے وابستہ یا عوام کی بیعت اور پیروی سے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ مختلف اقوال و عقائد کے بھوجب اسلامی حاکم کی مشرد عیت کا تعلق خدا سے ہے یہاں تک کہ عوای اور شرعی احکام سے کوئی رابطہ نہ رکھے والی حکومتوں کے بارے میں بھی بھی کہا گیا ہے کہ یہ بھی خداوند عالم پر ملکی و محصر ہیں۔

لیکن اسلامی حکومت کی مشرد عیت، جو سلسلہ مراتب کے ساتھ خداوند عالم تک پہنچتی ہے، خداوند عالم کی نیابت کی حیثیت سے پوری طرح شرع سے وابستہ ہے کیونکہ کوئی شخص خداوند عالم کی اجازت کے بغیر اپنے آپ کو خدا کا ولی نہیں سمجھ سکتا ہے۔ یہاں تک کہ برادران الحسٹ، جو خلیفہ کی تقریری کے سلسلے میں دوٹ اور شور اپر انحصار کرتے ہیں اور نص پر تکمیل نہیں کرتے، خلیفہ کو پیغمبر کا جانشین اور خدا کا ولی مانتے ہیں کیونکہ لوگوں نے اس شخص کو نمایاں کر دیا ہے جبکہ جو لوگ نص کے قائل ہیں وہ لوگ نہ صرف امام کی حکومت کی مشرد عیت کو بنیادی طور پر مجانب خدا تسلیم کرتے ہیں بلکہ امام کے تقرر کو بھی حکم خداوندی کے مطابق مانتے ہیں اور لوگوں کے دوٹ کے ذریعہ کسی شخص کو امام اور ولی نہیں تسلیم کرتے اور غیبت کے زمانہ میں نص کے قائل افراد مرد فقیر کی حکومت کی مشرد عیت کو امام زمانہ کی اجازت کیوجہ سے مستند مانتے ہیں کیونکہ انہوں نے فقط ان صاحبان ولایت کو ہی اس کام کے لئے مقرر کیا ہے جو ان کے بیان کردہ اوصاف کے حامل ہوں۔ امام زمانہ کا رشاد گرای ہے۔ ”وَإِمَامٌ كَانَ مِنَ الْفُقَهَاءِ صَائِنًا لِنَفْسِهِ، حَافِظًا لِدِينِهِ، مُخَالِفًا لِهُوَاهِ وَمُطَبِّعًا لِأَمْرِهِ“ پس انہوں نے کسی شخص خاص کا تقرر نہیں کیا ہے بلکہ نہ کوہ صفات کے حامل فقیر کو ”خصوصی نیابت“ کہا نہیں بلکہ ”نیابت عامہ“ کا حق حاصل ہے۔

”خصوصی نیابت“ ان کی موجودگی کے ایام میں غیبت صغری کے دوران پچھے مخصوص افراد کو ہی حاصل تھی جو محدود اختیارات کے حامل تھے اور انہیں تکمیل حکومت وغیرہ کا حق حاصل نہیں تھا جیسے ”نواب اربید“ یا ان سے قبل وہ تمام افراد جو میراں کے نائب کی حیثیت سے دور و نزدیک کے علاقوں میں تعینات تھے۔ زیدیہ جماعت والے بھی اپنے ائمہ کی مشرد عیت کو ”جو حسن و حسین اور فاطمہ علیہم السلام کی نسل سے ہیں، شرع کی جانب سے مقرر کی گئی صفات کے مطابق جانتے ہیں۔“ کل فاطمی فقیہ عادل قائم بالسیف ” جی ہاں ! چونکہ فقیر کو عام نیابت حاصل ہوتی ہے لہذا مشرد عیت کی بنیاد امام کی طرف سے بیان کی گئی صفات کے ساتھ وابستہ ہے لیکن اشخاص کا تقرر قبرا عوام کی تشخیص سے وابستہ ہے لیکن یہ تشخیص بھی مخصوص شرعی اصول و ضوابط کے مطابق ہوگی۔ اب اگر عوام نے کسی شخص کو ان صفات کا حامل قرار دیا اور اس شخص کے سلسلے میں عمومی اتفاق حاصل

ہو گیا تو اس شخص کا فریضہ ہے کہ وہ تشكیل حکومت کا حکم جاری کرے لیکن عوام کے نمائندہ کے حیثیت سے نہیں کیونکہ اس کی حکومت کی شرودیت کی کسوٹی عوام نہیں ہیں بلکہ ایک نائب امام کی حیثیت سے ہے کیونکہ عوام نے بھی امام کے حکم اور اصول قوانین کی پیروی کرتے ہوئے انہیں ان صفات کا صدقان تھیں کیا ہے۔

جی ہاں! جواب یہ ہے کہ فقیرہ کی حکومت کی شرودیت کا تعلق شرع سے ہے اور عوام فقط صدقان کا تعین کرنے والے ہیں بالکل اسی طرح چیزے لازمی صفات واستعداد رکھنے والے افراد کو قاضی، امام جمعہ اور دیگر عہدوں پر مقرر کیا جاتا ہے۔

اس سلسلے میں میرا ذاتی خیال اس نظریے سے قدر سے مختلف ہے لیکن اس کو سمجھانے کے لئے تفصیلی بحث و تجویز لازمی ہے لہذا سر دست اس کا ذکر نہیں کیا جا رہا ہے۔

سوال: اسلامی نقطہ نظر سے حکومت کا ایک منظم و مفصل منصوبہ پیش کرنے میں اسلامی جمہوریہ ایران کے آئین کی برکتوں کا تذکرہ سمجھئے۔

جواب: میرا خیال ہے کہ اسلامی جمہوریہ ایران کا آئین ایک کامل ترین منصوبہ ہے جس کو شیعی عقائد کے مطابق اور مختصر فرق کے ساتھ دیگر اسلامی مذاہب کے عقائد کے مطابق اسلامی حکومت کی تشكیل کے سلسلے میں پیش کیا جاسکتا ہے اور جس کے نمایاں حصوں کو ذیل میں پیش کیا جا رہا ہے۔

۱۔ حکومت الہی اور رائے عامہ کے درمیان قربت و تال میں جو آج بھی بظاہر مشکل نظر آتی ہے۔

۲۔ مسکول افراد اور حکمران طبقے کی آزادی و خود انحصاری کی خلافت کرتے ہوئے جملہ اہم

امور و معاملات میں ولی فقیرہ کی حکومت قائم کرنا

۳۔ ایرانی پارلیامنٹ یا دیگر قانون ساز اداروں میں بنائے گئے قوانین کو شواری تکمیل کے

ذریعہ اس انداز میں کنٹرول کروانا کہ شرعی قوانین اور اسلامی جمہوریہ ایران کے آئین کی کسی دفعہ کی خلاف ورزی نہ ہو۔

۴۔ تفہیص مصلحت اجلاس کی تفہیل کے ذریعہ قوانین میں موجود رکاوٹوں کو دور کرنا۔

۵۔ اس قرآنی نص کے بوجب کہ حضرت رسول اکرمؐ کے لئے بھی ایک فریضہ رہا ہے۔ مقام معظم رہبری کے ذریعہ قائد کے مشاہدین کے مسائل کا حل۔

۶۔ تین اہم حصوں یعنی حکومتی، تعاونی اور ذاتی نظام کے سایہ میں اقتصادی سرگرمیوں کو فروغ دینا۔

۷۔ فقہی بنیاد پر عمومی اور حکومتی اموال پر اسلامی حکومت کے اختیارات کی حدود کی تعین

۸۔ اسلامی مذاہب کو سرکاری حیثیت عطا کرنا اور آئین کے متن میں ان مذاہب کا ذکر نہیں اسلامی جمہوری جمہوری کی آزادی کی حدود کا تعین کرنا۔

۹۔ حقیقی ارکان حکومت کے درمیان طاقت کی صحیح تقسیم اور ان کے درمیان توازن پر نگاہ رکھنا۔

۱۰۔ اسلامی ممالک اور مذہبی اقلیتوں کے ساتھ حسن روابط، خوش اخلاقی اور عمومی فرہنگ کی تبلیغ و اشتاعت پر زور دیتے ہوئے ملک کی خارجہ سیاست میں حکیمانہ موقف اختیار کرنا۔

سوال: بعض ملکوں میں متعدد مذاہب کا مسئلہ ایک ایسا موضوع ہے جو اسلامی فقہ کی بنیاد پر معاشرہ کی دیریت کو مختلف النوع مشکلات سے دوچار کر دیتا ہے۔ تقریب مذاہب کے اعتبار سے اس مسئلہ کا حل کیا ہے اور اس سلسلے میں اسلامی جمہوریہ ایران کا تجربہ کیا ہے؟

جواب: شیعہ مذاہب نے، جو ایرانی عوام کی اکثریت کا مذاہب ہے، ملک کے آئین کو جملہ قوانین کی کسوٹی قرار دیا ہے اور آئین میں تمام دوسرے مذاہب کا احترام کرتے ہوئے ان معروف اسلامی مذاہب کی پیروی کرنے والوں کو عبادات و احکام، قانونی الملاک، تعلیم و تربیت، عدالت، پارلمنٹی انتخابات اور جمٹوئے بڑے عہدوں کے لئے جدوجہد کی مکمل آزادی فراہم کی گئی ہے۔

سوال: اسلامی سیاسی مکتب فکر کے بوجب ایک اہم اور قابل تجزیہ موضوع خود حکومت کا ڈھانچہ ہے جس نے ایران میں اسلامی جمہوریت کے قابل میں عملی رنگ دروپ اختیار کیا ہے اور قانون کی حقیقی ماہیت کو مقام معظم رہبری کی حمایت و سرپرستی کے سایہ میں ہی تسلیم کیا گیا ہے۔ کیا جناب عالی کی نظر میں اسلامی نظام کے لئے یہ ڈھانچہ قابل قبول ہے؟ یا اسلام کے سیاسی اصول اور

معیاری اسلامی قدرتوں کو دوسرے اسلامی قابل میں بھی پیش کیا جاسکتا ہے؟

جواب: نہیں۔ اسلامی حکومت کو فقط "اسلامی جمہوریت" کے موجودہ ذمہ داری کی حد تک ہی محدود نہیں کیا جاسکتا ہے بلکہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ آئین میں ولایت فقید کی حاکیت کی بنیاد پر ہمارے حکومتی نظام کو، خواہ کسی بھی نام سے پکارا جائے، وہ درحقیقت اسلامی نظام ہے جس کو نظام ولایت فقید کے نام سے یاد کیا جانا زیادہ بہتر ہے۔

ایران کے آئین میں مثال کے طور پر رہبر کی بیعت اور مشاورین کے ساتھ قائد کے صلاح و مشورہ کی بات نہیں کی گئی ہے اور یہ بات ممکن تھی کہ قائد کے مشاورین کا خصوصی طور پر ذکر کر دیا جاتا۔ بالکل اسی طرح جیسے حکومت کی صدارت کا کام رہبر کے ذریعہ سپرد کیا جاتا ہے آئین میں اس کا بھی ذکر آ جاتا جبکہ نظام امامت و نظام خلافت میں یہ بھی بات موجود ہی ہے۔ آخر کار رہبر کو اس بات کا پورا حق حاصل ہے کہ وہ فرائض کی تعلیم کے لئے کسی کو بھی مقرر کر سکتا ہے بالکل اسی طرح فوجی طاقتوں کے درمیان علحدگی دوسری صورتوں میں بھی ممکن ہے لیکن حقیقی اور بنیادی اعتبار سے یہ تمام فرائض رہبر سے وابستہ ہیں جو پختہ اور ائمہ کا جانشین ہے جیسے خلیفۃ الرسول۔ ممکن ہے کہ مسلسل تحریکات کے پیش نظر اس نظام کے ریگ و روب میں دہیرے دہیرے کچھ تبدیلیاں لازمی ہو جائیں بالکل اسی طرح جیسے وزارت عظیمی اور عدالتی شبے میں شورائی طرز اور خود شورائی رہبری سے متعلق دفعات کو سابق آئین سے ڈف کر دیا گیا ہے اسی طرح مستقبل میں بھی تبدیلیوں کو کو بعد ازاں ممکن قرار نہیں دیا جاسکتا ہے۔

سوال: آج۔ "اسلامی بیداری" کی لہر مشرقی ایشیا سے لیکر جنوبی افریقہ اور یورپی و مغربی ممالک میں بھی دکھائی دیتی ہے اور ایسا الگتا ہے کہ اسلامی بیداری پوری دنیا پر چھا گئی ہے۔ اس ترقی پر یہ تحریک کے سلسلے میں آپ کا کیا خیال ہے؟

جواب: یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ اسلامی بیداری کی اس عالی لہر میں انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی کا نتیجہ رہا ہے لیکن الحاد و مادیت پر ممکن ممالک کی پسمندگی اور اسلامی ممالک نیز مشرق و مغرب کے دیگر ممالک پر حاکم نظام حکومت کی نکست و ناکامی کے بعد اس تحریک نے انقلابی

رہگ اخیار کر لیا تھا۔ اس کے علاوہ دنیا ”متعدن اور مہذب“ معاشروں میں فاسد حرکتوں کی بھرمار، لامذہیت اور بد نظری والا بابی پن سے پوری طرح تھک چکی ہے اور انسانی معاشرہ بلکہ عالمی انسانی برادری پہلے سے کہنل زیادہ ایک عادلانہ نظام حکومت کی تھانج ہے اور اسلامی بیداری ان کی کی اس ضرورت کو پورا کرنے کی بھرپور صلاحیت رکھتی ہے۔

یہ ایک سلمان الشبتوں حقیقت ہے کہ ۲۰ویں صدی معمونیات اور ادیان و مذاہب کی صدی تھی بالکل اسی طرح جیسے بیسوں صدی الحادی اور مادی افکار و عقائد کی صدی ہے اور ۱۹ویں صدی علم و صنعت کی صدی کہلاتی ہے۔ ایسے حالات میں مسلمانوں کا یہ فریضہ ہے کہ وہ اپنی تفہیمات کو ۲۱ویں صدی کے ساتھے میں ڈھال لیں اور ساری دنیا پر اس حقیقت کو بخوبی واضح کر دیں کہ موجودہ اسلامی نظام حکومت میں ۲۰ویں صدی کے تقاضوں کو پورا کرنے کی صلاحیت بدرجہ اتم موجود ہے۔

سوال: اسلامی تحریکوں میں عملی طور پر سرگرم افراد اور جماعتوں کے درمیان ترقیت و نزدیکی پیدا کرنے اور انہیں تفرقہ و اختلاف سے دور رکھنے میں ”تقریب مذاہب“ نامی تحریک نے کیا کردار ادا کیا ہے؟

جواب: جی ہاں! اسلامی بیداری اور عصر حاضر میں ہر ہی تیز رفتاری کے ساتھ رونما ہونے والی اسلامی تحریکوں کے لئے سب سے بڑا خطرہ اسی بات کا ہے کہ کہیں ان کے درمیان ترقیت و اختلاف نہ پیدا ہو جائے اسی وجہ سے عالمی ادارہ تقریب مذاہب اسلامی ہر سال عالمی وحدت اسلامی کانفرنس کے دوران نیز دیگر اجتماعات کی مدد سے ان خطروں کو دور کرنے کی راہیں ہموار کرتا ہے۔ اگر آج عالم اسلام کی اسلامی تحریکوں کو ہم آزاد چھوڑ دیں اور ان کے لئے لاتھ عمل تیار نہ کریں اور ان کے نظریات کو اسلامی حکومت کے سیاسی نظام میں جگہ نہ دیں اور ان افراد و جماعتوں کو سطحی اختلافات کے باوجود قریب لانے کی کوشش نہ کریں تو یہ اسلامی بیداری محض ایک حادثہ بن کر رہ جائے گی۔

سوال: جناب عالی! اس میں کوئی شک نہیں کہ آپ مختلف اسلامی اور غیر اسلامی ملکوں کا سفر کر چکے ہیں اور در این سفر مسلمانوں کے بڑے بڑے سیاسی اور سماجی لیڈر و مورثوں سے ملاقات و گفتگو بھی کر چکے ہیں۔ دنیا کے سیاسی لیڈر ان تمام ٹینی کے سیاسی نظام سے کس حد تک متوافق ہیں؟ ان معاشروں کے درمیان اسلامی انقلاب کا مقام کیا ہے؟ اور یہ لوگ مقدس اسلامی جمہوری نظام

سے کیا امید رکھتے ہیں؟

جواب: پہلے مرحلہ میں یہ سمجھ لجئے کہ ان لوگوں کا نظریہ ثابت ہے۔ یہ لوگ انقلاب اسلامی ایران اور امام خمینی کا غیر معمولی احترام کرتے ہیں اور ان لوگوں کو یہ قوی امید ہے کہ اسلامی انقلاب دنیا کے اسلام کی پریشانیوں کو دور کرنے میں یقیناً کامیاب ہو گا۔ لیکن یہ ابتدائی مرحلہ کا نظریہ ہے اور اسلامی انقلاب کے ابتدائی دنوں میں تقریباً عمومیت کا حامل تھا لیکن دھیرے دھیرے حکمران طبقے کے علاوہ مسلمان علماء کی زہر افشاںیوں نیز مغربی سارماج کے بے نیاد پروگنڈوں اور مذہب تشیع پر لگائے گئے جھوٹے الزامات کی وجہ سے بعد کی منزل میں انقلاب اسلامی ایران اور امام خمینی کے سلسلے میں اسلامی افراد اور جماعتوں کے نظریہ میں کامل تبدیلی پیدا ہو گئی۔ لیکن دنیا کے جن علاقوں میں اسلام دشمن پروگنڈوں کی رسائی نہیں ہو سکی ہے وہ لوگ آج بھی اپنے نظریہ پر قائم ہیں اور ہم لوگوں کو چاہئے کہ ہم ان علاقوں پر اسلام دشمن جماعتوں کا منہوس سایہ نہ پڑنے دیں۔ مثلاً مصر میں دس سرگرم اسلامی جماعتوں موجود ہیں لیکن انہیں سے صرف ایک ہی جماعت ایسی ہے جو ایرانی انقلاب اور امام خمینی کے سلسلے میں خوش عقیدہ ہے اور باقی تمام دوسری تنظیمیں مختلف افکار و عقائد کی حامل ہیں۔

ہمارے انقلاب کی ایک اہم پریشانی یہ ہے کہ مذہب تشیع کی شناخت و اشاعت کے سلسلے میں اسلامی انقلاب کے ترجیانوں کا طریقہ بالکل مختلف ہے۔ ان لوگوں میں سے اکثر افراد کا یہ عقیدہ ہے کہ امام خمینی کے اقوال و ارشادات کے بر عکس یہ انقلاب اسلامی نہیں ہے بلکہ شیعی ہے۔ ایسے افراد کی تعداد زیادہ ہے، جو حقائق کو اپنے نظریہ کے مطابق توڑ کر پیش کر رہے ہیں جس کی وجہ سے نامناسب رد عمل پر مشتمل حواoth و نہماہو نے لگتے ہیں۔ بہر حال اس داستان کی شرح بہت تفصیلی ہے جس کو ایک سوال کے جواب میں محدود نہیں کیا جاسکتا ہے بلکہ اس موضوع پر ایک مفصل کتاب لکھنے کی ضرورت ہے تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ میں کیا عرض کرنا چاہتا ہوں اور یہ کہ امام خمینی کے ابتدائی اقوال و ارشادات اور ان کے بعد بعض افراد کی راہ و روش کے درمیان جو فرق پایا جاتا ہے وہ معمولی نہیں ہے۔ سوال: تقریب مذاہب اسلامی عالمی تنظیم نے اسلامی انقلاب امام خمینی اور مقام معظم رہبری آیت اللہ سید علی خامنہ ای کے افکار و عقائد کی پیروی کرتے ہوئے کون سے عملی قدم اٹھائے ہیں۔

جواب: اس عالمی تنظیم کی عمود و ترین سرگرمی در حقیقت اسلامی نہ اہب کے ملکرین اور وانشوروں کو اپنے اعمال و اقدام کے ذریعہ متاثر کر تاہے ہے جس کو درج ذیل انداز میں پیش کیا جاسکتا ہے۔

۱- ادارہ تقریب مصر میں ۱۵ جلدی مجموعہ "رسالت الاسلام" کی دوبارہ اشاعت

۲- فصل نامہ رسالت تقریب کی اشاعت۔

۳- معاشروں کے درمیان وحدت و اتحاد پیدا کرنے والے مقالات اور کتب کی عربی و فارسی زبان میں اشاعت۔

۴- وحدت اسلامی عالمی کانفرنس کی تکمیل۔ یہ کانفرنس ہر سال ہفتہ وحدت یعنی حضرت ختنی مرتبت محمد بن عبد اللہ اور حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی ولادت پاسعادت کے موقع پر تہران میں منعقد کی جاتی ہے جس میں دنیا کے اسلام کے سیکڑوں نامور علماء و دانشوروں حضرات شرکت کرتے ہیں اور اپنے مقالات میں ایسے سیکڑوں موضوعات کا علمی تجربی پیش کرتے ہیں جن کے ذریعہ مسلمانوں کے مختلف نہ اہب کے درمیان قربت و نزدیکی اور وحدت و اتحاد قائم ہو سکے۔ اس سلسلے کی ۱۹ ویں عالمی کانفرنس "سازمان فرہنگ و ارتیاظات اسلامی کی طرف سے منعقد ہوئی تھی جس کا موضوع تحدی "جنیہر اکرم اور ائمہ اطہار کی سیرت کی روشنی میں وحدت اسلامی" اس کے علاوہ ۲۰ ویں عالمی کانفرنس کا موضوع "اسلامی نہ اہب میں حکومت کا تصور ہے"۔

۵- صوبائی سطح پر بالخصوص بر اور انہیں ایسیت کی اکثریت والے و علاقوں میں سینیماروں کا اہتمام۔ ان سینماروں میں یہ تنظیم بھرپور انداز میں شرکت کرتی ہے جس کے نتیجے میں بر اور انہیں ایسیت اور اہل تشیع کے درمیان اخوت و برادری کا ماحول پیدا ہوتا ہے۔

۶- مکہ مکہ میں حج اور وحدت اسلامی "سینیما کی تکمیل"۔ یہ سینما رجع کے زمانے میں منعقد ہوتا ہے جس میں ساری دنیا کے مسلمان علماء و دانشوروں شریک ہوتے ہیں اور ہر سال اس سینیما میں عالم اسلام کے ایک مسئلہ پر گفتگو کی جاتی ہے۔

۷- بیرون ملک علاقائی اور صوبائی سطح پر وحدت اسلامی کے موضوع پر مختلف اجماعات کی تکمیل جس میں اسی علاقے کے لوگوں کو نہ آکرہ میں شریک کیا جاتا ہے جس علاقے میں اجتماع منعقد ہوتا ہے۔ اس

طرح کے اجتماعات درحقیقت اسلامی بھائی چارہ کی تبلیغ و اشاعت میں بہت محاون اور کار آمد ثابت ہوئے ہیں۔

۸۔ تنظیم کے علماء و دانشوروں کو دیگر اسلامی مکونوں میں بھیجا اور اسلامی ممالک کے نامور افراد کو ایران مدعو کرنا۔ اس قسم کی باہمی ملاقات و گفتگو کے اہتمام کی برکت سے سنی اور شیعہ علماء کو یہ موقع فرماہم ہوتا ہے کہ وہ ایک دوسرے کو اچھی طرح پیچان سکیں اور دونوں مل کر وحدت اسلامی اور پرچم اسلام کی سر بلندی کے لئے لازمی کو شش انجام دے سکیں۔

۹۔ مختلف اسلامی مذاہب اور فرقوں کے سلسلے میں مطالعاتی اور تحقیقاتی مرکز کی تھکیل، اسلامی فرقوں کے عقائد و نظریات کی کھل شناخت۔ اس کے علاوہ مختلف اسلامی مذاہب سے مربوط علم فقہ۔ اصول اور کلام کا کامل تجویز یہ اس عالمی تنظیم کی نہایت مفید علمی سرگرمی کی دین ہے۔ اس قسم کے چھوٹے بڑے علمی اجتماعات کو منعقد کرنے والا مرکزی دفتر قم میں واقع ہے اور یہاں باصلاحیت افراد اسلامی مذاہب کا بھرپور مطالعہ کرنے میں سرگرم رہا کرتے ہیں

ان تمام سرگرمیوں کے نتیجے میں اب تک عربی اور فارسی زبان میں وحدت اسلامی کے موضوع پر سیکڑوں مقالات اور کتابیں مظہر عام پر آچکی ہیں جو مختلف اسلامی مذاہب کی مشترکہ میراث ہیں جس کے مطالعے سے اس بات کی قوی امید ہے کہ علماء و محققین کے ذہن میں غیر معمولی فکری انقلاب پیدا ہو جائے۔

۱۰۔ اسلامی مذاہب کی یونیورسٹی کا قیام۔ مختلف اسلامی مذاہب کے علوم و معارف پر مشتمل اس دانشگاہ کا قیام اس عالمی ادارہ کی بہت بڑی خدمت ہے۔ اس یونیورسٹی کا بنیادی مقصد مختلف اسلامی مذاہب کے مطابق علم فقہ، علم اصول اور علم کلام کی تعلیم و تحقیق کی سہولتیں فراہم کرنا ہے جس میں داخلی اور خارجی طالب علم و محققین اپنے مطالعاتی و تحقیقاتی پروگراموں میں لگے رہیں۔ اور اپنے مذاہب کی تعلیم کے ساتھ ہی ساتھ دیگر اسلامی مذاہب کے بارے میں مفید اطلاعات حاصل کر سکیں اور اس عالمانہ روش کے ذریعہ مذاہب کے درمیان اتحاد کی عملی راہ ہموار ہو سکے۔

☆☆☆☆☆

## ”بے چین امام“

از دبیر سید تاپوری

نکلو چانس بھی لیتے رہو گے چنیاں کب تک  
گذرتی چین سے ہے زندگی، لیکن یہاں کب تک؟  
بیٹھو گے ہمارے واسطے بھی اک مکان کب تک  
رہو گے تم دعا اور بدوا کے درمیان کب تک  
عدالت میں یونہی بڑھتی رہیں گی بیٹھیاں کب تک  
سنو گے دوستو، تفریح خانوں سے لااں کب تک  
پرانے آستانوں سے بھروسے چھولیاں کب تک  
کریں گے مدح خوبی لیکے اجرت مدح خواں کب تک  
نظم الفاظ سے کرتے رہو گے شادماں کب تک  
بجھو گے بغیر آواز کی شہنماں کب تک  
چھائے جائیں گی کٹھ ٹیکوں کو ڈوریاں کب تک  
جو کہتے ہیں ستائیں گے ہمیں اللہ میاں کب تک  
پکاریں گی مجھے اک ماں کی نوئی پیڈیاں کب تک  
مگر ہے ٹکر دنیا کو رہوں گا میں جواں کب تک  
گرم موسم یا کہتے ہیں رہوں گا میں نہیاں کب تک  
نظر آوے گے اے مولا سر آب روں کب تک  
غلط روستوں پر چھکاتے پھروسے گے جو تیاں کب تک

ذرا سوچو زبانوں پر یہ فرقت کا بیان کب تک  
خدا کا حق ہمارا حق نہیں یاد آتے بھولے سے  
تمہارے ہر محلے میں عزاءخانہ ہے مسجد ہے  
ہمارے ہو گرگھیرے ہوئے ڈلت گناہوں کی  
ارادہ نیکیوں کا ہے مگر نیکی نہیں کرتے  
کسی عجیب کو بے وقت کی شہنماں کہتے ہو  
خدا کی جایہ ذہنوں میں فقیروں کو بھیلا ہے  
ولا کا ہو گیا احساس دا بست لفافوں سے  
بہت اچھے مقرر ہو مگر کردار سے خال  
سو اتہذیب اور اخلاق کے سب کچھ ہے کالج میں  
کسی کی یہ پر طاقت کسی کی وہ پر طاقت  
میری تلوار کی خواراں بن جائیں گے وہ مشرک  
رہے گا انتقام خون نا حق بے زبان کب تک  
کروڑوں سال سے جیسے کے تیے حضرت شیطان  
امام وقت ہوں ہر روز ہر مومن سے ملتا ہوں  
بہت عباس یاد آتے ہیں جب تم اوگ کہتے ہو  
قیادت میں ہماری تم کو چلانا ہے جہاں والوں

یقین مجھ پر نہیں، وابستہ مردہ رہنماؤں سے  
مرداں سے میری آمد ہے "حق آیا گیا باطل"  
ہر اک ذرہ خن رکھتا ہے ہر شے میں تکلم ہے  
ظفر پائیں اہل پر اہل قلادہ والوں کی کوشش ہے  
زمیں پر آکے پڑھنی ہے نماذن کو میرے پیچھے  
اکھڑائیں ایک ہی جھٹکے سے باب نسیر باطل  
بلاستے ہو جھٹے لیکن ابھی محفل سے بھاگو گے  
نہدا طاہر نظر طاہر، نہیں طاہر مکاں طاہر  
دیپر آنے کے بارے میں نہ پوچھو بلکہ یہ پوچھو  
گناہوں کے لئے چھن جائیں گی آزادیاں کب تک

☆☆☆☆

### اقوام متحده کے صدر دروازہ پر کندہ

شیخ سعدی علیہ الرحمہ کے اشعار درج ذیل مفہوم کے حامل ہیں  
آدم کی اولاد آدمی ایک ہی جسم کے مختلف اعضاء کی حیثیت رکھتے ہیں  
کیونکہ ان کی تخلیق و آفرینش ایک ہی جوہر سے ہوتی ہے۔ جب زمانہ کی ایک  
عضو کو اذیت پہنچاتا ہے تو سارے اعضاء بدن بے چیز و بیقرار ہو جاتے ہیں۔  
اگر تو کسی شخص کو رنجیدہ و غمگین دیکھ کر رنجیدہ و غم زدہ نہیں ہوتا ہے تو یہ  
مناسب نہیں ہے کہ تیر انام آدمی رکھا جائے یا تجھے آدمی کہکر پکارا جائے۔

# نحو البلاغہ میں

## عوام اور حکومت کے باہمی حقوق

ڈاکٹر محمد مہدی رکنی یزدی

انسان ایک سماجی مخلوق ہے اور سماجی زندگی بس کرنا اس کی فطرت کا اہم حصہ ہے۔ اس بات کی تردید نہیں کی جاسکتی کہ زندگی میں ہر انسان ایک دوسرے کے سلسلے میں لازمی فرائض اور ذمہ داریوں کا حامل ہوا کرتا ہے اور یہ فرائض مختلف معاشروں میں احکام الہی یا حکومتی قوانین یا قوی اصول و ضوابط کی محل میں موجود ہیں۔ سر دست ہماری گفتگو کا موضوع یہ نہیں ہے کہ یہ قوانین کس طرح وجود میں آئے اور ان کا اصل مقصد کیا ہے بلکہ ان قوانین کی ضرورت و اہمیت کے بارے میں شک و تردید کی کوئی گنجائش نہیں ہے کیونکہ اگر یہ قوانین نہ ہوتے تو ”بیگن راج“ ہوتا اور اس طرح ”الحق“ لمن غلب“ یعنی معاشرہ میں جس کی لاٹھی اس کی بھیں کا حاولہ عملی بھل اختیار کر لیتا۔

نہ ہب اسلام میں اس فریضہ عمومی کو ”حق“ کے نام سے تبیر کیا گیا ہے جیسے والدین کا حق، مسلم کا حق، پڑوسی کا حق اور دوست و سا تھی کا حق وغیرہ۔ میرا خیال ہے کہ لفظ ”حق“ کے حقیقی معنی و مفہوم میں لفظ دعایت کا پہلو موجود ہے۔ اسی وجہ سے اس مقصد کے لئے اس لفظ کا استعمال کیا گیا ہے جبکہ قانون، اصول و ضوابط اور و نظیفہ و فریضہ جیسے الفاظ میں لفظ دعایت کا وہ پہلو کار فرمانہیں ہے کیونکہ لغت اور دائرۃ المعارف جیسی کتابوں میں ”حق“ کا مطلب ثابت ہے اجنب ہوتا اور لائق و مناسب ہونا۔ یہ بیان کیا گیا ہے۔ واجب و ثابت در حقیقت ہاٹل کی ضد اور بالآخر پروردگار قادر و متعال کا نام ہے جو حقیقی موجود ہے لیکن اس مقالے میں حق سے مراد وہ چیز ہے جس کا ادا کرنا واجب ہو۔ وہ فارسی و اورۃ المعارف میں حق کی اصطلاحی تعریف اس انداز میں بیان کی گئی ہے۔

”حق“ (جمع حقوق)، وہ طاقت یا انتیاز جو کسی فرد یا جماعت کے لائق ہوتا ہے (مثلاً حقوق

طبیقی) ایسی طاقت یا امتیازی صفت جو کسی قانون یا عرف کے مطابق مقرر ہو۔ لفظ حق کا اصطلاحی اعتبار سے معاشرتی نظام کی خواست کے لئے مقرر یا شناختہ شدہ رسم اور قانون دو قاعدے کے مجموعے پر بھی اطلاق ہوتا ہے۔

اسلامی احادیث میں اپنے ایمانی بھائی پر مومن کے حقوق کو نہایت اہم اور گرفتار تباہیا گیا ہے اور اس کا دائرہ قرابت داری اور رشتہ تعلیم وغیرہ سے کہیں زیادہ و سچ تباہیا گیا ہے۔ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام نے اپنے گرفتار "رسالہ حقوق" میں ایسے حقوق کی نشاندہی کی ہے جو ایک مومن بھائی کو دوسرے مومن بھائی پر حاصل ہوتے ہیں اور جن کو مخونا خاطر رکھنے کی تاکید بھی کی گئی ہے۔ محمد شین نے اس رسالہ کو نقل کیا ہے جس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے۔ "اللہ تبارک و تعالیٰ کے سب سے بڑے حقوق میں وہ ہے جس کو واجب قرار دیا گی اور جو تمام حقوق کی اصل اور بنیاد ہے یعنی جملہ انفرادی اور اجتماعی حقوق "حق اللہ" سے جلتے ہوئے ہیں کیونکہ انسان اگر اپنے خالق و پروردگار کے سامنے خود کو مسول و جوابدہ سمجھے تو پھر اس میں ایسا کوئی محکم نہیں رہ جاتا جو اسے دوسرے تمام حقوق کی ادائیگی کی طرف راغب کر سکے اور اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ وہ اپنے سماجی فرائض کو الہی افکار اور ایمان و اعتماد کی بنیاد پر ہرگز انجام نہ دے گا۔

سردست اس مقالے میں مولائے حقیقیان حضرت علی علیہ السلام کے اقوال و ارشادات کی روشنی میں عوام اور حکومت کے باہمی حقوق کا اجمالی تجربی پیش کرنا مقصود ہے۔ حضرت امیر المؤمنین نے اپنے دو خطبوں میں حاکم اور رعایا کے آپسی حقوق کا ذکر کیا ہے اور اسے حق خداوندی کے بعد سب سے بڑا حق قرار دیا ہے۔ مولائے کائنات کی نظر میں حکومت کی اتنی بڑی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ خود اسلامی حاکم منتخب اور منصوص ہے اور جملہ اصحاب کا اتفاق ہے کہ وہ غیر معمولی عقل و دانش اور حکمت الہی سے مالا مال رہا ہے اور اس کی زبان حقیقی اسلام کی ترجمان اور خالص اسلام ہے اور اس کے اقوال اس کے کردار کے آئینے دار ہیں یعنی وہ جو کچھ کہتا ہے اس پر خود بھی عمل کرتا ہے۔

مولائے حقیقیان نے اپنے جس خطبے میں حاکم اور رعایا کے حق کی وضاحت کی ہے وہ خطبہ نمبر ۲۱۲ ہے جو آپ نے صحنیں میں ارشاد فرمایا تھا جو پروفیسر جعفر شہیدی صاحب کی گرفتاری تالیف یعنی

”تربری فتح البلاغہ“ میں محفوظ ہے اور مطلوب ہے حصے کا ترجیح ذیل میں پیش کیا جا رہا ہے۔ ۵

”اما بعد، پیش خداوند عالم نے جب تم لوگوں پر حکر انی کا کام میرے پر دیا تو اس نے تم لوگوں پر میرا حق بھی رکھا اور تم لوگوں کو بھی مجھ پر حق عطا کیا۔ جس طرح حاکم کی حیثیت سے تم لوگوں کی گردن پر میرا حق ہے بالکل اسی طرح تم لوگوں کا حق میرے اور پر بھی ہے۔ پس اگر بیان کیا جائے تو یہ حق بہت وسیع ہے۔ اگر انصاف سے دیکھا جائے تو ایسا کوئی نہیں جس کی گردن پر کسی کا کوئی

اگر کوئی ایسا ہے جس پر کسی کا حق نہیں اور وہ دوسروں پر حق رکھتا ہے تو وہ کوئی اور نہیں بلکہ خود خالق کائنات کی ذات والا صفات ہے کیونکہ اس کو بندوں پر قدرت و توانائی حاصل ہے اور اس کی عدالت نمایاں اور ہر چیز پر اس کی قضا رواں اور اس میں دُرگوئی پوری طرح ظاہر ہے۔

حق نہ ہو اور وہ دوسرے پر حق نہ رکھتا ہو۔ اگر اس پر کسی کا حق نہیں تو وہ کسی پر حق نہیں رکھتا ہے اور لیکن خداوند عالم نے بندوں پر اپنی اطاعت و فرمانبرداری کو اپنا حق قرار دیا ہے اور اس کی اجرت دو گناہ بلکہ کمی گناہ کمی ہے اور عنفو بخشش کے دروازہ سے جو محض اس کی ذات سے وابستہ ہے اور لا محدود عطا و بخشش کے ذریعہ جو صرف اسی کیلئے سر فراز ہے۔

”... جس حق کو خداوند عالم نے سب سے زیادہ اہم حقوق میں قرار دیتے ہوئے واجب بھی قرار دیا ہے وہ رعایا پر حاکم کا اور حاکم پر رعایا کا حق ہے اور خداوند عالم نے دونوں کے حقوق کو واجب قرار دیا ہے۔ خالق کائنات نے ایک دوسرے پر باہمی حقوق کو ان کے درمیان تعلقات کا موجب بنا دیا اور یہی روابط ان کے دین کی عظمت و سر بلندی کا سبب بن گئے۔ پس رعایا کا حال اس وقت تک اچھا ہو ہی نہیں سکتا جب تک حاکم نیک کردار نہ ہوں اور حکر ان لوگ اس وقت تک نیک کردار نہیں ہو سکتے جب تک رعایا نیک اعمال نہ ہو۔ پس جب رعایا حاکم کا حق ادا کر دے اور حاکم رعایا کے حقوق کی طرف متوجہ رہے اور دونوں کے درمیان یہ حقوق و سیع تر ہوتے رہیں تو دین کی نشانیاں ظاہر اور عدل و انصاف

کی فراہمی دکھائی دے گی اور سنت پر جس طرح عمل کیا جانا چاہئے اسی طرح عمل ہونے لگے گا اور اس طرح زمانہ کا کام آرائتے ہو جائیگا اور لوگ حکومت کی پاکداری کے لئے سرگرم عمل رہیں گے۔ دشمنوں کی لائچ بھری نگاہیں خود بند ہو جائیں گی لیکن اگر حاکم رعایا پر غالب ہو جائے یا حاکم رعایا پر ظلم و تسم کرنے لگے تو اختلافات کا بازار گرم ہو جائے گا اور ظلم و جور کی علامتیں دور سے آشکار نظر آئیں گی۔ دین میں غیر معمولی تباہی و بربادی پھیل جائے گی۔ لوگ سنت کی راہ سے محرف ہو جائیں گے اور ان کی مرضی کے مطابق کام کرنے لگیں گے۔ لوگ احکام خداوندی کو ترک کر دیں گے اور ان کی جان کو مختلف قسم کی بیماریاں لگ جائیں گی....”

مذکورہ ارشادات سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام خداوند عالم کو جملہ حقوق کا نشا قرار دیتے ہیں کیونکہ وہ الک اور عادل ہے اور انہی حکمت کے ذریعہ اس نے رعایا پر حاکم کا حق میعنی کرتے ہوئے رعایا کو اس کا مطیع و فرمانبردار بنا دیا تاکہ معاشرہ میں نظم و ترتیب اور سلسلہ و سلامتی قائم رہے اور حاکم دوسری طرف یہ دھیان رکھے کہ اسے بارگاہ عالیہ الہی میں جواب دینا ہے لہذا سے مساوات اور پسمندہ افراد کی حمایت کے ذریعہ عوام کی فلاج و اصلاح کی کوشش میں لگے رہنا چاہئے۔ لیکن حق ہمیشہ دو طرفہ ہے اسی وجہ سے مولائے حقیقیان ارشاد فرماتے ہیں اے لوگو! فقط میراہی حق نہیں ہے بلکہ تم لوگوں کا حق میرے اور پر بھی ہے اور اس حق کو بھی خداوند عالم نے میعنی کیا ہے اور حاکم کو بہر حال یہ حق ادا کرنا چاہئے۔ اس کے بعد وہ ایک تینی حقیقت کی یاد آوری کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں۔ ”فالحق اوسع الاشياء فی التواصف واصييقها فی التناصف۔“ وہی ہاں! بہت زمانے سے ہی ہو رہا ہے کہ جب حق کے بیان اور اس کی وضاحت کی منزل ہوتی ہے تو مقررین کی تقریر کی وضاحت کا وارثہ کافی و سچ ہو جاتا ہے لیکن جب کروار اور عمل کی منزل آتی ہے تو وہ دائرہ تھک ہو جاتا ہے اور منصف افراد کی تقداد کم ہو جاتی ہے۔

اس کے بعد حضرت امیر حقوق کے درمیان بر ابری و مساوات کی بات کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حاکم پر رعایا اور رعایا پر حاکم کا حق در حقیقت سب سے بڑا حق ہے جس کو خداوند عالم نے واجب قرار دیا ہے کیونکہ معاشرہ کے دینوی و اخروی مفہود و مصالح کا اس سے گہرا تعلق ہے اور ان کی نظر میں یہ

ایسا فریضہ ہے جس کو خداوند عالم نے لوگوں کے درمیان افت و محبت کا باعث قرار دیا ہے اور دین کی عظمت و سر بلندی کو بھی اسی میں حضور پو شیدہ رکھا ہے لیکن یہ نتیجہ اس وقت حاصل ہوتا ہے جب حکومت اور عوام دونوں ایک دوسرے کے حقوق کی بھرپور رعایت کرتے ہوں۔ اس سلسلے میں نہایت منصفانہ اور نقل کرنے لائق جملہ ملاحظہ ہو۔ ”فَلِيَسْتَ تَصْلُحَ الرُّعْيَةَ إِلَّا صَلَاحُ الْوَلَاةِ وَلَا تَصْلُحُ الْوَلَاةُ إِلَّا بِإِسْتَقْدَامِ الرُّعْيَةِ۔“ وہ حقیقی پیشوای جو حق کے علاوہ کچھ نہیں کہتا ہے وہ سب سے پہلے حکمرانوں اور گورنرزوں کی اصلاح و درست کاری کی بات کرتا ہے کیونکہ یہ لوگ ہا فضیلت طبقے سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان کے اعمال و اقوال پر عوام نگاہ رکھتے ہیں اور خواہ خواہ لوگ بڑے طبقے کے لوگوں کو نمونہ عمل بنالیا کرتے ہیں پس اگر حقیقت کی نگاہ سے دیکھا جائے تو رعایا کی بھلائی و نیک کاری حکمران طبقے کے لوگوں کی نیک چلنی اور صلح اعمال سے وابستہ ہے لیکن حکمران طبقے کے لوگ بھی اس وقت تک صلح و نیک کردار نہیں ہو سکتے جب تک کہ لوگ الہی احکام دار شاد پر منیں ان کے حکم کی ہاتھ اور اطاعت و فرمانبرداری نہ کرتے ہوں اور ہر طرح کی دشواریوں کے باوجود لوگ حق، قانون اور حکم خداوندی پر ثابت قدم نہ رہتے ہوں۔

جب حاکم اور رعایا ہی حقوق ادا کر دیں گے تو ہر ان کے معاشرہ میں حق کی قدر و قیمت میں فطری طور پر اضافہ ہو جائے گا اور دیداری کی راہیں نمایاں اور ان پر گامزدہ لوگوں کی تعداد میں غیر معمولی اضافہ ہو جائے گا۔ اس طرح عدل و انصاف کا بول بالاد کھائی دینے لگے گا اور تمام امور و معاملات درست ہو جائیں گے اور اگر ایمانہ ہوا تو اختلافات کا بازار گرم ہو جائے گا۔ احکام میں ظلم اور درست درازی کی علامتیں نمایاں ہو جائیں گی اور جملہ کام ذاتی اور جماعتی مفاد کی خاطر انجام پانے لگیں گے جو اور حالات بد سے بدتر ہوتے چلے جائیں گے۔ ان حالات میں نیک لوگ زیل اور کام سے کثارہ کش اور برسے لوگ طاقت اور تمام معاملات پر مسلط ہو جائیں گے۔ چس معاشرہ کی اصلاح حاکم اور عوام کی اصلاح سے وابستہ ہوا کرتی ہے اور دونوں ہی لازمی ہیں لیکن ایسا محسوس ہوتا ہے کہ حاکم طبقے کے لوگوں کو مقدم قرار دیا جاتا ہے کیونکہ ان لوگوں کا تعلق سماج کے تعلیم یا فتوح اور دانشمند گروہ سے ہوا کرتا ہے اور ان کے اثرات عام لوگوں پر ہوا کرتے ہیں کیونکہ مختلف قسم کی ذمہ داریاں ان کے اختیار میں ہوا کرتی

ہیں اور اسی وجہ سے لوگ ان سے زیادہ توقع بھی رکھتے ہیں۔ چنانچہ مختلف روایات میں اس کو بڑی وضاحت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے مثلاً جب لوگ آنحضرت سے عوامِ الناس کی نیک و فاسد حرکتوں کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو وہ اسے معاشرہ کے خواص سے وابستہ قرار دیتے ہیں اور خواص کے درمیان وہ حکمران طبقہ کا نام لیتے ہیں کیونکہ یہ لوگ خداوند عالم کی خلائق کے محافظ و تکمیلہ بان ہوتے ہیں اور اگر یہ لوگ ظالم ہو جائیں اور احکام میں ظلم اور دروغ گوئی سے کام لیتے لگیں تو سماج یقیناً فاسد ہو جائے گا۔ ۱۱

بہر حال اس پیکر عدالت نے کلامِ الہی کی پیروی کرتے ہوئے حاکم اور عوام کی خوبیوں اور خرابیوں کو بخوبی واضح کر دیا اور اس کے بعد اپنی بات کا سلسلہ جاری رکھتے ہوئے ارشاد فرمایا: ”پس تم لوگوں کا یہ فریضہ ہے کہ اس سلسلے میں ایک دوسرے کو نصیحت کرتے رہو اور آپسی تعاون کا جو حق ہے اسے بخوبی ادا کرتے رہو اور اچھی طرح سمجھو کہ خداوند عالم کی اطاعت و بندگی کا جو

خداوند عالم کی اطاعت و بندگی کا جو حق ہے وہ کوئی بھی شخص ادا نہیں کر سکتا  
چاہے وہ اپنے معبدوں کی رضاخوشنودی حاصل کرنے کیلئے کتنا ہی حریص  
کیوں نہ ہو اور بندگی کی راہ میں زیادہ سے زیادہ کو شش کیوں نہ کرتا ہو۔

حق ہے وہ کوئی بھی شخص ادا نہیں کر سکتا چاہے وہ اپنے معبدوں کی رضاخوشنودی حاصل کرنے کیلئے کتنا ہی حریص کیوں نہ ہو اور بندگی کی راہ میں زیادہ سے زیادہ کو شش کیوں نہ کرتا ہو۔ لیکن بندوں پر خداوند عالم کو جو حقوق حاصل ہیں ان میں ایک دوسرے کو نصیحت کرنا اور اپنے درمیان حق کو قائم رکھنے میں ایک دوسرے کی مدد کرنا بھی شامل ہے۔ دنیا کا کوئی بھی انسان، چاہے وہ کتنی ہی عظمت و فضیلت کا حال کیوں نہ ہو، اس بات سے ہر گز بے نیاز نہ سمجھے اور آنکھیں اسے بے قیمت کیوں نہ سمجھتی ہوں، وہ اس سے زیادہ چھوٹا نہیں ہے جو حق کی انجام دہی میں کسی شخص کی مدد کرے یا کوئی دوسرے شخص اس کی مدد کے لئے اٹھ کھڑا ہو۔ ۱۲

اس حصے میں مولاے تھیں دو ایسے سماجی سیاسی موضوعات پر زور دیتے ہیں جو سماج و معاشرہ کی حفاظت اور سلامتی کیلئے بے حد لازمی ہیں اور دونوں کا تعلق بندوں پر الہی حقوق سے ہے۔ پہلا موضوع نصیحت یعنی برادران ایمانی کی خیر خواہی اور دوسرا موضوع تعاون یعنی ایک دوسرے کی امداد سے مربوط ہے اور وہ مدد و امداد بھی سماج میں حق قائم کرنے کیلئے ہے۔ اس کے بعد وہ تاکید فرماتے ہیں کہ کوئی شخص نہ ہی اعتبر سے کتنا ہی بافضلیت اور پیرو حق کیوں نہ ہو، حق کے قیام میں دوسروں کی مدد کرنے سے بے نیاز نہیں ہے یعنی حق کے قیام میں اسے دوسروں کی مدد بہر حال کرنی ہے۔ بالکل اسی طرح کوئی شخص بظاہر کتنا ہی چھوٹا اور حقیر و ناچیز کیوں نہ ہو، حق کی پیروی و قیام میں دوسروں کی مدد کرنے یاد دوسروں سے مدد حاصل کرنے میں ناتوان نہیں ہے۔ پس یہ بات بخوبی واضح ہو جاتی ہے کہ اسلامی معاشرہ میں سبھی لوگوں کو نصیحت اور دوسروں سے مدد حاصل کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔

نجی ابلاغ میں حکومت اور رعایا کے باہمی حقوق کے سلسلے میں خطہ نمبر ۳۲ کے آخری حصہ میں ایک نیا موقف دکھائی دیتا ہے۔ اپنی اس تقریر کے ابتدائی مرحلہ میں وہ لفکر معاویہ کے خلاف جنگ و نبرد آزمائی سے روگردانی کرنے والی فوج کی نافرمانی پر اپنی ناراضگی کا انہصار فرماتے ہیں۔ اس تقریر کے آخری حصے میں وہ ایک الہی حاکم کی حیثیت سے لوگوں سے یوں خطاب فرماتے ہیں۔

”اے لوگو! مجھے تم لوگوں پر ایک حق حاصل ہے اور تم لوگوں کو میرے اور پر بھی ایک حق ہے اور میرے اور جو حق ہے وہ یہ ہے کہ میں تمہاری خیر خواہی میں کوئی لاپرواہی نہ کروں اور بیت المال سے تمہارا حق تمہارے حوالے کر دوں۔ تم لوگوں کو تعلیم دوں تاکہ تم نادان نہ رہ جاؤ اور تم لوگوں کو لازمی آداب بھی سکھا دوں۔ البتہ تم لوگوں پر میرا یہ حق ہے کہ تم نے جو بیعت کی ہے اس پر ثابت قدم رہو اور خفیہ و ظاہر دونوں صورتوں میں خیر خواہی کا حق ادا کرتے رہو۔ جب میں تمھیں آواز دوں فوراً آجائے اور تم کو جو حکم دوں اسکی اطاعت و فرماتبرداری کر دیں۔“

خطبہ سابق کی طرح وہ اس خطبے میں بھی حق کو دو طرف شمار کرتے ہوئے رعایا اور حاکم دونوں کیلئے تین میں حقوق کا ذکر کرتے ہیں۔ پہلے وہ حاکم پر رعایا کے حقوق کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

۱۔ حاکم کو چاہئے کہ وہ مسلمانوں کا خیر خواہ ہو اور ایسی کوئی چیز، جس میں ان لوگوں کی دین دنیا

کی بھلائی نہ ہو، نہ سوچ نہ کہے، نہ حکم دے اور نہ عمل کرے۔ یعنی حاکم کا فریضہ ہے کہ وہ ہر حال میں اپنے عوام کی دنیوی و آخری بھلائی کو نگاہ میں رکھے۔

۲۔ عوام کے مالی حقوق کو بخوبی ادا کرے بلکہ ملک کے مالی و سماں و ذرائع کے اضافے کی فکر میں لگا رہے تاکہ کام میں ترقی اور آمد نی میں اضافہ کا ذریعہ فراہم ہو سکے اور علگ دست و مغلس افراد تنگی اور مالی پریشانی و مظلوم احوالی سے نجات حاصل کر سکتیں۔

۳۔ حاکم کو چاہئے کہ وہ اپنی مملکت میں دینی تعلیمات اور اسلامی آداب کی ترویج کرے اور وہ اسیاب دعویں فراہم کرے جس سے لوگ الہی احکام سے آگاہ ہو سکتیں۔ اس حق کی روشنی میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ لوگوں کی تعلیم و تربیت کا انتظام کرنا نیز انہیں اسلامی ثقافت سے بخوبی واقف و آگاہ رکھنا اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے۔ یہ بات یقیناً شرمندگی کا باعث ہے کہ اسلامی حکومت کے سایہ میں ملت اسلامیہ کے درمیان کوئی جاہل رہ جائے یا پڑھے تکھے لوگ قرآن مجید کی تلاوت نہ کر سکتیں اور قرآن پڑھنے والے افراد آیات قرآنی کے مفہوم سے ناواقف رہ جائیں۔

اس کے بعد وہ رعایا پر حاکم کے حقوق کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

۱۔ حاکم سے جو وعدہ کیا ہے اس کو بخوبی پورا کرنا یعنی حاکم کی بیعت کے ذریعہ اور موجودہ دور میں ووٹ دے کر جو عہد دیا ہے اس کو پورا کرنا۔

۲۔ خفیہ اور ظاہر دونوں صورتوں میں اسلامی حاکم کے سلسلے میں خیر خواہ ہونا رعایا کی ذمہ داری ہے لیکن اس خیر خواہ کے ساتھ ہی ساتھ محبت آمیز انداز میں تعمیری تعمید اور شد و بدایت ہیے امور سے بازنش رہنا چاہئے۔ رعایا پر حاکم کو بھی یہ حق حاصل ہے۔

۳۔ نفت انگیزوں، فساد پیدا کرنے والوں اور دشمنوں کی نابودی اور صلح و سلامتی نیز تعمیر و ترقی کے لئے حاکم کی اطاعت و فرمانبرداری رعایا کا بنیادی فریضہ ہے اور یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ حکمران طبقے کے اس حق کو ادا نہ کرنے کی وجہ سے سماجی نظام میں گزبہ بیدا ہو جائے گی اور عمومی بد عوائی چیل جائے گی اور کبھی لوگوں کو دنیوی اور دینی نقصانات کا بوجھ اٹھانا پڑے ہو گا۔

در حقیقت امام علی علیہ السلام کے حکیمانہ ارشادات کی وضاحت کی چند اس ضرورت نہیں ہے

البتہ فقط لفظ "نصحت" کی وضاحت لازمی معلوم ہوتی ہے کیونکہ ایک بھی مدت گزر جانے کیوجہ سے اس لفظ کا مفہوم بالکل بدل گیا ہے۔ عربی زبان میں اس لفظ کا مفہوم غیر معمولی اہمیت رکھتا ہے۔ عام طور پر ہم لوگ نصحت کا مطلب یہ سمجھتے ہیں کہ نوجوانوں کو اچھی باتوں کی طرف راغب کرنے والی باتیں۔ لیکن اس خطبے سے صاف واضح ہو جاتا ہے کہ مولائے ترقیان نے اس لفظ کو تمام لوگوں یعنی حکر انوں اور عوام الناس دونوں کے لئے استعمال کیا ہے اور یہ ارشاد فرمایا ہے کہ حکر ان طبقے پر عوام کو عوام پر حکر ان طبقے کو نصحت کا ایسا حق حاصل ہے جس کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس لفظ کے حقیقی معنی و مفہوم کی وضاحت کے لئے ذیل میں کچھ احادیث نقل کی جاتی ہیں جن کی روشنی میں بات بالکل واضح ہو جائے گی۔

ابن منظور "مادہ نصح" کے ذیل میں لکھتا ہے "نصح الشئی خلص" (خلص ہو گئی) الناصح کا مطلب ہے "الخالص من العسل" سے گئے۔ اس لفظ کے مصدری معنی و مفہوم کو بیان کرنے کے بعد ابن اثیر کے مندرجہ ذیل قول کو بطور حوالہ نقل کرتا ہے۔ "النصحة" کلمہ یعنی بہا عن جملہ ہی ارادۃ الخیر للمنصوح لہ۔ فلیس یمکن ان یعنی عن هذا المعنی بكلمة واحدة تجمع معناها غیرها و اصل النصح : الخلوص۔ "یعنی نصحت کا معنی مفہوم ہے جس کو نصحت کی جاتی ہے اس کے بارے میں نیک ارادہ رکھنا اور اس مفہوم کو لفظ نصحت کے ذریعہ ہی ادا کیا جاسکتا ہے۔ پس نصحت میں ہمیشہ مرد مقابل یعنی عام مسلمانوں کی بھلائی اور خیر خواہی کو رکھنا چاہئے اس میں کسی شخص واحد کی انفرادی یا کسی گروہ کی جماعتی خیر خواہی مقصود نہیں ہو سکتی ہے بلکہ اس سے مراد تمام امت سلسلہ ہے۔ اس معنی و مفہوم کی حامل متعدد احادیث موجود ہیں لیکن ذیل میں فقط دو احادیث نقل کی جاتی ہیں تاکہ بات کو پوری طرح واضح کیا جاسکے۔

امام محمد باقر علیہ السلام سے محتقول ہے کہ حضرت رسول خدا نے ارشاد فرمایا کہ تم مسلمانوں میں سے ہر ایک کو چاہئے کہ وہ اپنے بھائی کے حق میں ویسی ہی خیر خواہی کرے جیسے وہ اپنی خیر خواہی کرتا ہے۔ ۱۵

علامہ مجلس اس حدیث کی وضاحت کرتے ہوئے مومن کے حق میں مومن کی نصحت کے

سلسلے میں بیان کرتے ہیں کہ نصیحت سے مراد ہے اس شخص کے دینی و دنیوی مفاسد و مصالح کے سلسلے میں اس کی حدایت نیز اگر وہ نادان ہو تو اس کی تعلیم و تربیت، اگر نادا قف ہو تو اس کی آگاہی کا سامان فراہم کرنا، اگر کمزور ہے تو اس کی عزت و آبرو کا دفاع کرنا، اس کا احترام کرنا، اس کے بارے میں حسد نہ رکھنا، تمام نقصانات کو اس سے دور رکھنا اور اس کو ہر طرح کا فائدہ ہوئے ہو نچانا۔

امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت ہے کہ ایک مرد مومن پر واجب ہے کہ وہ اپنے دوسرے مومن بھائی کی نصیحت و خیر خواہی کرے۔ ۱۱

معنقر لفظوں میں یہ سمجھ لیجئے کہ اگر بھی لوگ یعنی حاکم و رعایا آپس میں حقوقِ الہی کو نگاہ میں رکھیں اور ایک دوسرے کا حق ادا کرتے ہوئے باہمی خیر خواہی سے کام لیں تو آج اسلامی معاشرہ میں جو فتنہ اگیزی اور کینہ پروری دکھائی دیتی ہے وہ اتحاد اور ہدفی و خیر خواہی میں بدلت جائے گی اور ایک خداپسند معاشرہ وجود میں آجائے گا۔

حوالہ:

- ۱۔ ایک شل کیا جاتی ہے جس کا صہیم جو غلبہ حاصل کر لے جن اس کا ہے
- ۲۔ منتهی الارب فی لغة العرب، عبد الرحمن صفتی پور
- ۳۔ لسان التنزیل، مؤلف نامعلوم، مطبوعہ با اہتمام دکتر مہدی حق
- ۴۔ لسان العرب، ابن منظور
- ۵۔ لغت نامہ دخندا
- ۶۔ دائرۃ المعارف فارسی بہ سر پرستی ڈاکٹر غلام حسین صاحب جلد اول۔ ۸۵۷، ۸۵۶
- ۷۔ اس گرفتار رسمائے کے متن و ترجمہ کے لئے ملاحظہ کیجئے کتاب "زندگانی علی ابن الحسین علیہ السلام" مولفہ ڈاکٹر جعفر شہیدی

- ۸۔ پورے خطبے کا مطالعہ کرنے کے لئے ملاحظہ کیجئے "ترجمہ فتح البالاغ از ڈاکٹر جعفر شہیدی میں ۲۵۰۔ ۲۲۸
- ۹۔ ابن میثم نے فتح البالاغ پر لکھی گئی اپنی شرح میں اقوال و ارشادات علوی کی پلاغی تھوڑی تھوڑی مخصوصیات کا بھی ذکر کیا ہے۔ ملاحظہ کیجئے شرح فتح البالاغ این میثم ترجمہ حسیب روحانی مطبوعہ بنیاد پڑو ٹھٹھی اسلامی جلد ۳۔ ۷۔ ۸۔ ۷
- ۱۰۔ اس سلسلے میں امام ٹیکنی رحمۃ اللہ علیہ کا جواب نقل کرنا بجا معلوم ہوتا ہے کہ جب لوگوں نے بعض روحانی

جماعتوں کے درمیان نظر یا اخلافات کا ذکر کرتے ہوئے ان سے مسئلہ کا حل دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ جائیے سب لوگ مل کر خدا کے لئے کام کیجئے یہ اختلاف نصانیت کی دین ہے۔ اگر ایک لاکھ چو میں ہر اور تین گھر ایک جگہ جمع ہو جائیں تو بھی ان کے درمیان کوئی اختلاف پیدا نہ ہو گا کیونکہ ان لوگوں کا مقصد ایک ہے اور وہ متعدد خدا ہے۔

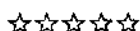
۱۱۔ حضرت علی علیہ السلام سے عامہ مردم کے حالات کے بارے میں سوال کیا گیا تو حضرت نے معاشرہ میں رائج فساد اور بے سر و سامانی کے لئے معاشرہ کے طبق خواص کو ذمہ دار قرار دیا۔ اس کے بعد معاشرہ کی پانچ جماعتوں کو طبق خواص میں شامل کرتے ہوئے ان میں سے ہر ایک کے فرائض کا تعین کر دیا کہ ان لوگوں کو یہ الہی و سماجی فرائض انجام دینے ہیں۔ علماء اور ہنرخدا کی طرف یہ جانے والے ہیں۔ زاہد حضرات خدا کی راہ پر گمازن ہیں، تاجر و سوداگر بناج میں خدا کے امین ہیں، فوچی حضرات دین خدا کے یاد و مد و گار ہیں اور حکماء حضرات مخلوق خدا کے محافظ و نگہبان ہیں۔ اگر ان پانچ طبقوں سے تعلق رکھنے والے لوگوں نے اپنے الہی و سماجی فرائض کو سچوںی انعام شدیا تو معاشرہ میں فساد و تباہی کا پیدا ہونا چیزیں ہے۔

۱۲۔ نجی البالاغہ کے خطبہ نمبر ۲۱۶ ص۔ ۲۲۹، فیض الاسلام سید علی نقی کے ترجمہ میں یہ خطبہ ۷۰ کی حیثیت سے موجود ہے۔

۱۳۔ راغب نے المفردات فی غیر ب القرآن میں بھی اس بات کو نقل کیا ہے۔

۱۴۔ الشیخ عباس القمی، سفینۃ البخار و مدنیۃ الحکم و الاثار۔ ص ۵۰۸ بقلالہ: الکانی جلد ۲ ص۔ ۲۰۸ حدیث۔

۱۵۔ ایضاً بحوالہ الکانی



شاہ مروال، شیریزدال، قوت پروردگار

# حضرت علی کرم اللہ وجہہ

از: پروفیسر نثار احمد فاروقی

☆ پروفیسر نثار احمد فاروقی موجودہ صدی کے ہندستان کی نامور علمی شخصیتوں میں سے ایک ہیں جن کو اردو، عربی، فارسی اور اسلامیات پر یکساں قدرت حاصل ہے۔ اپنے احباب کے درمیان یہ علامہ کے نام سے پہچانے جاتے ہیں۔ موصوف کا یہ مضمون روزنامہ راشٹریہ سہارا اردو میں ۲۱ مریضان المبارک ۱۴۲۲ھ (یوم شہادت حضرت علی علیہ السلام کے موقع پر) شائع ہو چکا ہے لیکن مقالہ کی عالمانہ حیثیت اور افادت کو نگاہ میں رکھتے ہوئے اسے اس شارہ میں بھی شائع کیا جا رہا ہے۔ (ادارہ)

ماہ رمضان کی ایسویں تاریخ امیر المومنین حضرت علی بن ابی طالب گرم اللہ وجہہ کا یوم شہادت ہے۔ شہادت صوت کی طرح فتاۓ تمام نہیں، بیتاۓ دوام ہے۔ یہ شام و سحر اور زمان و مکان کی قیود سے آزاد ہو کر زندہ جاوید ہو جانا ہے۔ خود قرآن کریم اس کی گواہی واضح لفظوں میں دے رہا ہے: ”جو اللہ کی راہ میں مارے جاتے ہیں انہیں مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں، البتہ تم (اپنے ظاہری حواس سے) اس کا راک نہیں کر سکتے“ (۱۵۲) (۱۴۱۶ھ) ہمارا ناس اور مدد و علم یہ کہتا ہے کہ زندہ رہنے کے لئے رزق بھی ضروری ہے، تو اللہ نے یہ بھی کہہ دیا کہ شہیدوں کو اپنے رب کے پاس سے رزق ملتا ہے (۳۱۶۹)۔ حضرت علی بن ابی طالب تاریخ اسلام کی ایسی ممتاز، محظوظ، محترم۔ عظیم اور زندہ جاوید شخصیت ہیں کہ شہادت یعنی زندگی جاوید ان کے گھر کی کنیت ہے۔ یہ ان کا اور ان کے خاندان کا خون ہی تو ہے جو دین اسلام کی راگ و پے میں زندگی بن کر دوڑ رہا ہے۔ یہ نیگی، یہ لالہ کاری، یہ آب و تاب، یہ قوت اور حرارت اسلام کو کہاں سے ملی ہے؟ یہ حضرت علی اور ان کے اہل بیت کا صدقہ ہے۔ ان میں سے جس کی طرف بھی نظر اٹھائیے غلام ہمانی صحافی امرد ہوئی کا شعیریاد آتا ہے۔

خوشنیں کفن شہید الفت

دولہا سامنا ہوا کھڑا ہے!

حضرت علیؐ کئے ناموں سے پکارے جاتے ہیں ابو الحسن، ابو تراب (یہ دونوں لقب انہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عطا فرمائے تھے۔ خود حضرت علیؐ کو اپنے لقب ابو تراب پسند تھا، اگر تھا تو آپ خوش ہوتے تھے۔) کوئی اس لقب سے خطاب کرتا

علیؐ مرتفعی، اسد اللہ، شیر خدا، مشکل کشا، خیر شکن، حیرر کرار، یہ سب انہیں کی شانیں تاریخ اسلام کی ایسی ممتاز، ہیں، جو قرآن کریم میں بھی کہیں اعلانیہ بیان ہوئی محبوب، محترم۔ عظیم اور ہیں اور کہیں ستر پر دوں میں بھی نہیں چھپ رہی ہیں۔

مجموعہ ایسا نہیں جس میں زندہ جاوید شخصیت ہیں کہ حضرت علیؐ کے فضائل کی روایات نہ ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہیں

یہ انہاں فرماتے ہیں کہ من ان کے گھر کی کنیز ہے۔ یہ اس کے آقا ہیں۔ کبھی جس کا میں آتا ہوں علیؐ بھی

فرماتے ہیں: اے اللہ جو علیؐ ان کا اور ان کے خاندان کا سے محبت کرے تو بھی اس کو دوست رکھیو۔ کہیں ارشاد خون ہی تو ہے جو دین اسلام

ہوتا ہے ”انا مدینۃ العلم وعلیؐ بابہا“ میں علم کا شہر ہوں، علیؐ اس کا دروازہ ہیں (ترنی، المطہری، کی رگ و پے میں زندگی بن المسدرک) اب ہمارے زمانے میں تو شہر کے کردوڑ رہا ہے۔

ابھی پرانی دہلی میں دو ایک جب شہر پناہ ہوا کرتی تھی اس کے دروازے دن چھپے بند کر دئے جاتے تھے، پھر شہر میں کوئی بھی کسی طرح داخل نہیں ہو سکتا تھا، جب تک وہ دروازہ نہ کھلے۔ رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مدینہ علم ہیں تو ان تک پہنچنے کا ذریعہ حضرت علیؐ ہیں۔ خدا علیم مطلق ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

نے ہمیں اس کی ذات و صفات سے آگاہ کیا، اس تک پہنچا ہے، حضرت علی ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچاتے ہیں، تو یوں یہ سلسلہ آگے تک پہنچا ہوا ہے۔

حضرت علی کے فضائل و مناقب کثیر ہیں، اسی لئے ان کے رتبے کو سمجھنا آسان نہیں۔ ایک طرف فصیری فرقہ علی کو خدا بنا کر پیش کرتا ہے تو دوسری جانب ایسے بدجنت بھی ہیں جو ان کے اسلام میں بھی شک کرتے ہیں۔ تاریخ انسانیت میں ایسی مثالیں بہت ہی کم ملیں گی کہ ایک ہی شخصیت کے بارے میں اختلاف رائے اس حد تک ہو۔

حضرت علی کے مناقب و فضائل کچھ تو وہ ہیں جو دن کی روشنی سے زیادہ واضح ہیں۔ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حقیقی پیغمبر ابوبطالب کے فرزند ہیں۔ وہ رسول اللہ کی چیزیں صاحبزادی حضرت فاطمہ زہراؓ کے شوہر اور لام الشہداء حضرت حسینؑ کے والد ماجد ہیں۔ اس پر اجماع امت ہے کہ وہ بچوں میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے ہیں۔ مختلف روایات میں اسلام قبول کرتے وقت آپ کی عمر زیادہ سے زیادہ دس سال اور کم سے کم سات سال بیان کی گئی ہے۔ ابو علی نے حضرت علیؑ سے روایت کی ہے کہ ”بعثت پیر کے دن ہوئی اور میں نے منگل کو اسلام قبول کر لیا تھا۔“ زید بن ارقم، بن کے گھر میں ابتدائی زمانے میں مسلمان چھپ کر عبادت کیا کرتے تھے، کامیاب ہے کہ سب سے پہلے علیؑ نے نماز پڑھی تھی۔ ابن سعد کا بیان ہے کہ علیؑ نے کبھی کسی بت کی پوچھا لیا نہیں کی۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھرت کا حکم ہوا تو انہوں نے حضرت علیؑ کو اپنے بستر میں سلاکر مدینے کی طرف بھرت کی تھی اور وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس رکھی ہوئی اہل مکہ کی ساری اہنگیں واپس کرنے کے بعد تیرے دن مکہ سے روانہ ہوئے تھے۔ حضرت علیؑ تمام غزوات میں شریک رہے، وہ مسلمانوں کا جنڈا لے کر آگے چلتے تھے، اور ہر سڑک میں اپنی جان پر کھلیں کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کرتے تھے۔ حضرت سعید بن اسحیب کا بیان ہے کہ جنگ احد میں علیؑ کے جسم پر رسول زخم آئے تھے، اس کے باوجود وہ ثابت قدم رہے۔ شہیدوں کی لا شیں اخفاہ کر لاتے تھے اور انہیں دفن کرتے تھے۔ صرف غزوہ تبوک میں وہ شریک نہیں تھے، اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں مدینے میں اپنے گھر اور اہل و عیال کی خبر گیری اور حفاظت کے لئے اپنا تائبہ بنا کر

چھوڑا تھا۔ اس پر بعض ستم طریقوں نے چہ میگویاں شروع کر دیں کہ رسول اللہ نے ضرور کوئی بات ناپسند کی ہے اس لئے علی کو اپنے ساتھ نہیں لیا۔ حضرت علی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا: آپ مجھے کیوں چھوڑے جاتے ہیں؟ فرمان رسالت ہوا: ”اے علی! اکیا تم اس بات سے خوش نہیں ہو کہ میرے ساتھ تمہارا ہی رجہ ہے جو موسیٰ کے ساتھ ہارون کا تھا۔ اس اتنا ہے کہ میرے بعد نبوت نہیں ہے۔ یعنی اگر سلسلہ نبوت منقطع نہ ہو اہو تاتو تم نبی بھی ہوتے۔ بخاری و ترمذی نے حضرت سعد بن و قاصؓ سے یہ روایت اخذ کی ہے۔ ترمذی، ابن ماجہ اورنسائی میں یہ بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”علی منی و انا من علی“ (میں علی سے ہوں اور علی مجھ سے ہیں) حضرت عبد اللہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کے بارے میں حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے فرمایا: انت اخی فی الدنیا والآخرة (تم دین اور دنیا دونوں میں میرے بھائی ہو) حضرت ابو ہریرہؓ نے روایت کیا کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے فرمایا: علی کی تین خصوصیات ایسی ہیں کہ اگر ان میں سے ایک بھی مجھے نصیب ہو جاتی تو میں اسے سرخ اونٹوں کے انعام سے زیادہ پسند کرتا۔ کسی نے پوچھا دا کہ کوئی خصوصیات ہیں؟ فرمایا: ایک تو یہ کہ حضرت فاطمہ کے شوہر ہیں، دوسرے ان کا گھر مسجد نبوی کے اندر ہے، تیسرا یہ کہ غزہ و خیر میں وہ علم اخھائے ہوئے تھے“ (مسند احمد بن حنبل)

جب شام میں حضرت جعفر طیار کی شہادت ہو گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اگر علی کو کہیں کسی مہما کسی کام کے لئے روانہ کرتے تھے تو دعا مانگتے تھے، ”یا اللہ مجھے تمہارے چھوڑ بیو تو ہی سب سے اچھاوارث ہے“ (۲۱/۸۹) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو ظاہری علوم دنیا کو دیئے تفسیر، حدیث، فقہ وغیرہ ان سب علوم کے ترجمان علی ہی تھے۔ قرآن تو ان کے گھر میں نازل ہوا تھا اور جبریل علیہ السلام ان کی آنکھوں کے سامنے آتے تھے، اسی لئے جب کوئی مقدمہ ان کے سامنے پیش آیا تو انہوں نے وہی فیصلہ دیا جو روح اسلام کے میں مطابق ہوا۔ جسٹن امیر علی نے صحیح لکھا ہے۔ ”رسول اللہ کی جو تعلیمات بچپن ہی سے علی کے دل و دماغ میں جا گزیں ہو گئی تھیں ان کے ثمرات آگے چل کر ان کے خطبات و موعظا میں نظر آرہے ہیں۔ صرف یہی نہیں ابتدائی دور میں حضرت عبد اللہ بن عباس اور حضرت علی کی شخصیات ہی ایسی ہیں جو عربی گرامر، لغت، تاریخ، انسانیت، ریاضی، ہندسہ وغیرہ علوم میں بھی

وچھی لئی نظر آتی ہیں۔ فقہ اور قانون میں حضرت علیؑ کی امتیازی خصوصیت یہ ہے کہ انہوں نے احکام شرعیہ کو علیؑ تاویلات کی روشنی میں بھی پرکھا ہے۔ حضرت علیؑ سے ۱۵۸۶ھ تاریخ مروی ہیں۔ ان سے روایت کرنے والوں میں محمد بن الحفیہ، حسن و حسین، عبد اللہ بن مسعود، عبد اللہ بن عمر، عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن زیبر، ابو موسیٰ الشعرا، ابو ہریرہؓ، عثیمین جیسے ممتاز اصحاب کرام شامل ہیں۔

دوسرے پہلو یعنی اسلام کا روحاں پہلو، اسلامی تعلیمات کے رموز، ان کی روح اور رو رحمیت کو بھی حضرت علیؑ نے اپنے اعمال و اقوال سے شائع کیا ہے۔ اس کے ثبوت میں صرف یہی کہنا کافی ہو گا کہ تصوف اسلامی کے جتنے سلسلے رانج ہیں، نقشبندی طریقے کو چھوڑ کر ان سب کا مصدر اور مرجع بھی حضرت علیؑ ہی کی ذات گرامی ہے۔

جب یمن کے جبشی گورنر زاہرہ نے ہاتھوں کے ساتھ خانہ کعبہ پر چڑھائی کی تھی، جس کا تذکرہ قرآن کی سورہ الغیل میں ہے، اس حدادتے کے تمیں برس بعد ۱۳۱ھ رجب کو حضرت علیؑ کی ولادت ہوئی تھی، جتنی عمر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پائی یعنی ۲۳ سال اتنی ہی عمر میں آپ نے ظلعت شہادت پہنچا۔ ایک ازی بدنصیب اور شقی انسان نے ۱۹رمضان ۳۰ھ کو نجھر کی نماز سے پہلے کونے کی مسجد میں چھپ کر زہر آکو نجھر سے آپ پر حملہ کیا، جس کے نتیجے میں آپ ۲۱رمضان کو اپنے رفیق اعلیٰ سے جا لے۔ یہ شب تھی جسے قرآن نے ہزار مہینوں سے بہتر کہا ہے۔ این سعد کا یہاں ہے کہ حضرت حسینؑ نے نماز جنازہ پڑھائی اور خوارج کے ذر سے نہایت راہداری کے ساتھ انہیں کوفہ کے دارالامارہ میں دفن کر دیا گیا، بعد میں کسی وقت حضرت حسنؑ نے ان کے تابوت کو مدینہ منورہ میں لا کر دفن کیا۔ اس بارے میں دوسری روایات بھی شائع ہو گئی ہیں۔

حضرت علیؑ کی مدت خلافت چار سال نوماہ اور تین یوم ہے۔ یہ تاریخ اسلام کا بڑا ناکر زمانہ تھا۔ حضرت علیؑ کی کوشش یہ تھی کہ مسلمانوں کے درمیان جنگ نہ ہو، یہ طاقت مجتہن ہو کر بڑھے اور اعلیٰ مقاصد کے حصول میں کام آئے، مگر اسی زمانے میں فتنے بھی اسی طرح پھونے جیسے برسات میں گھاس اگتی ہے۔ ادھر کوفہ میں جو حضرت علیؑ کا دارالخلافہ تھا ان کی فوج کا وہ حال تھا جو شیخ البلاعہ کے ایک خط سے ظاہر ہے کہ وہ اہل شام سے لڑنے کے لئے فوج بھیجا چاہئے ہیں مگر فوجی ہاں مٹول کر رہے

ہیں۔ آخر یہ خبر ملتی ہے کہ شای فوج ابخار کے علاقے میں گھس آئی اور وہاں کی چوکی کو لوٹ کر تباہ کر دیا۔ یہ خبر پا کر حضرت علی نے ایک خط لکھا اور حکم دیا کہ نماز جماد کے بعد کونے کی مسجد میں پڑھ کر سنا دیا جائے۔ اس خط کے ایک ایک لفظ میں جو تاثیر اور کرب ہے وہ بیان نہیں کیا جاسکتا، خدا تو نہیں دے تو محوس کیا جاسکتا ہے، حضرت علی نے لکھا تھا۔

”بسم الله الرحمن الرحيم، خدا کے بندے علی امیر المؤمنین کی طرف سے ان کے کوئی حامیوں کے نام۔ سلام عليکم، بے شک جہاد جنت کا دروازہ ہے۔ جس نے جہاد ترک کیا خدا نے اس کو ذلت کی پوشک پہنادی اور اس پر پستی مسلط کر دی۔ میں نے اس قوم کے خلاف دعوت جہاد دی، صبح کو بھی شام کو بھی، رازداری سے بھی، کھلے بندوں بھی۔ میں نے تم سے یہ کہا کہ ان لوگوں سے ہمڑ جاؤ قبل اس کے کہ وہ تم پر چڑھائی کریں۔ وہ قوم ذلیل ہو جاتی ہے جس کے دشمن اس کے گمراہ گن میں گھس کر لڑیں۔ دیکھو برو اور بخ عامر ابخار تک آپنچا ہے، اس نے اہن حسان الحکری کو قتل کر کے تمہاری چوکی کو اس کی جگہ سے بنا دیا ہے۔ کتنی حیرت کی بات ہے کہ دشمن باطل پر ہوتے ہوئے بھی جی جان سے ایک ہیں، تم حق پر ہوتے ہوئے بھی تتر تتر ہو۔ خدا کی قسم تم نے میر اسید غم اور غصے سے پر کر دیا ہے، میری ہر سانس کو میرے لئے تلخ ترین گھونٹ بنا دیا ہے اور میری داش کو خود میری ہی نظر میں پر آنندہ کر دیا ہے، قریش کہنے لگے ہیں کہ ”علی بن ابی طالب آدمی تو صاحب شجاعت ہے مگر آداب جنگ سے نادا قتف ہے۔ میں انہیں ان کے باپ کے نام پر خدا کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں کیا ان میں کوئی ایک بھی ایسا ہے جس نے جنگ کی سختیاں مجھ سے زیادہ جھیلی ہوں؟ میں نے اس وقت سے جنگ میں حصہ لینا شروع کیا تھا جب میری عمر ہیں برس بھی نہ تھی، آج میں سانچھے سال کا ہوں، بات یہ ہے کہ جس کا حکم نہ مانا جائے اس کی رائے کیا اور داش کیا؟“

کسی نے حضرت علی سے کہا تھا کہ پہلے خلافاء کے زمانے میں تو اتنا انتشار نہ تھا آپ کے مہد میں ایسا کیوں ہے؟ حضرت علی نے فرمایا: ان خلافاء کا مشیر میں تھا اور میرے تم لوگ ہو۔“

غرض ایمان میں سبقت ہو یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نصرت یا ان سے قربت اور قرابت، جان و مال کی قربانی اور قناعت یا کتاب و سنت کا گہر اعلم و حکمت، جہاد فی سبیل اللہ ہو یا میدان

جنگ میں شجاعت اور استقامت، درع و تقویٰ ہو یا زہد و عبادت، علم اور عمل میں فضیلت و امتیاز کا کون سا پہلو ایسا ہے جس پر نگاہ کریں اور حضرت علیؑ کی سیرہ ایک مثال بن کر ہمارے سامنے نہ آئے۔ ان کی سادگی کا یہ عالم تھا کہ دیکھنے والے راویوں نے اکثر معمولی کرتے اور چادر اور تہبند میں ملبوس دیکھا ہے، کبھی کرتے میں پیوند بھی ہوتے تھے، کسی نے نوکا: امیر المومنین آپ پیوند لگا کر تاکیوں پہننے ہیں، فرمایا اس سے طبیعت میں اکسار پیدا ہوتا ہے اور یہ دوسرے مسلمانوں کے لئے نمونہ بھی بتتا ہے۔ بازار میں

”جب حضرت علیؑ اس دنیا سے گئے تو ایک تلوار، اور قرآن کریم کا ایک نسخہ ترکے میں چھوڑا تھا۔ صرف سات سو درہم نقد تھے جو عطا کرنے سے رہ گئے تھے، بعض مورخ کہتے ہیں کہ وہ اس رقم سے کوئی غلام خریدنا چاہتے تھے تاکہ اسے آزاد کریں۔“

تشریف لے جاتے ہیں، ایک معمولی کپڑے کا کرتا خریدنا ہے، دکاندار سے پوچھا: مجھے پہچانتے ہو کون ہوں؟ اس نے عرض کیا کیوں نہیں، آپ امیر المومنین علی اہم ابی طالب ہیں! اسے سلام کر کے آگے بڑھ جاتے ہیں اور اس دکاندار سے خریدتے ہیں جو انہیں جانتا۔ خاوات کا یہ عالم تھا کہ ان کے عہد میں بیت المال اکثر خالی رہا۔ یہ کیسے ممکن تھا کہ بیت المال میں روپے موجود ہوں اور کوئی ضرورت منداشی کسی احتیاج کے لئے پریشان رہے۔ ”جب حضرت علیؑ اس دنیا سے گئے تو ایک تلوار، اور قرآن کریم کا ایک نسخہ ترکے میں چھوڑا تھا۔ صرف سات سو درہم نقد تھے جو عطا کرنے سے رہ گئے تھے، بعض مورخ کہتے ہیں کہ وہ اس رقم سے کوئی غلام خریدنا چاہتے تھے تاکہ اسے آزاد کریں۔“

☆☆☆☆☆

## علمی دہشت گردی، صحیو نیت

لور

## اسلام

از: ذاکر اختر مہدی

کسی بھی واقعہ کی تفہیش کا عام طریقہ یہ ہوا کرتا ہے کہ مقررہ قوانین کے مطابق حادثہ کا فیکار ہونے والے فرد یا ملک سے یہ معلوم کیا جائے کہ اس کی کسی سے کوئی عداوت یاد نہیں تو نہیں تھی؟ امریکہ پر ۱۱ ستمبر ۲۰۰۱ء کو ہونے والے جملے کے حوالے سے اس سوال کے جواب میں امریکہ کے دشمنوں کی ایک لمبی فہرست دکھائی دینے لگتی ہے۔ دیتام، جاپان، عراق، ایران، بوسنیا، ہر زیگویانیا، لبنان، شام، بیلیا، سوڈان اور فلسطین وغیرہ وہ ممالک ہیں جن کی امریکہ سے گہری عداوت رہی ہے لیکن خود امریکہ کا یہ دعویٰ ہے کہ ان حادثہ کا اصلی ذمہ دار مخرف سعودی شہری اسامہ بن لادن ہے، وہ افغانستان میں چھاپا ہوا لبذا افغانستان پر خوفناک فوجی حملہ کر کے بن لادن کا کام تمام کر دیا جائے۔ اب تک اس سلسلے میں کسی قسم کا کوئی خوبصورت ثبوت موجود نہیں ہے اور جب تک کسی ملزم پر عائد کیے گئے الزام کی تصدیق نہ ہو جائے یعنی ملزم، مجرم نہ بن جائے دنیا کا کوئی قانون اس کو کوئی سزا نہیں دے سکتا ہے پھر دہشت گردی کے خلاف علمی جگہ کے نام پر افغانستان پر دھیانہ امریکی بمباری کیوں کی جا رہی ہے؟

اب دوسرا ہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ بن لادن کون ہے؟ اس کو اتنی بڑی طاقت کہاں سے مل گئی کہ یہ دنیا کی سب سے بڑی طاقت سے نکرانے کا حوصلہ رکھتا ہے؟ ظاہر ہے کہ معمولی سوچ بوجھ رکھنے والا انسان بھی اس سوال کے جواب میں امریکہ کا نام لے گا لیکن دوسرا سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ امریکہ یہ سب کچھ کیوں کر رہا تھا؟ اس سوال کا جواب دینے کے لئے گزشتہ دو دہائیوں کے درمیان

اسلامی دنیا میں رونما ہونے والے حالات و حوادث کا اجمالی تجزیہ لازمی معلوم ہوتا ہے۔ فروری ۱۹۷۹ء میں سر زمین ایران میں امام خمینی کی قیادت میں کامیابی کی منزلیں طے کرنے والے اسلامی انقلاب میں موجود جاذبیت نے پوری دنیا کو اپنی طرف متوجہ کر دیا تھا جو نکلے یہ انقلاب ایک عظیم مقصد کے لئے رونما ہوا تھا اس لئے اس کو بڑی سے بڑی قربانیاں بھی پیش کرنی پڑیں۔ اس کی اکثر دیشتر نعمتوں اور برکتوں کا تعلق تواریخ سے تھا لیکن عالمی سطح پر اس نے تمدنی ایسے اہم کارناامے انجام دئے ہیں جو یقیناً ناقابل فراموش ہیں۔ پہلا کارناامہ عالمی سطح پر اسلام کا احیاء ہے۔ دوسرا کارناامہ ظالم صہیونی حکومت کے مقابلے میں فلسطین کی بھرپور حمایت اور تیسرا کارناامہ وحدت اسلامی پر مشتمل قرآنی اور الہی پیغام کو عملی جامہ پہنانا ہے اور انقلاب اسلامی ایران کے انہیں تھیں اہم بین الاقوامی پہلوؤں کی وجہ سے ہی امریکی صہیونی طاقت نے یہ پروگنڈہ شروع کر دیا تھا کہ ایران اپنے

پاکستانی ایٹھی بھم کو اسلامی بھم کے نام سے پکارا گیا تاکہ ہندوستانی غیر مسلم عوام کو یہ پاور کر اسکیں کہ ان کا دشمن پاکستان نہیں بلکہ اسلام ہے اور اس طرح صدیوں سے باہمی احترام و تعاون کے ساتھ زندگی بسر کرنے والے ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کی جان کے پیچھے پڑ جائیں

انقلاب کو ساری دنیا میں ایکسپورٹ کرنا چاہتا ہے، دنیا کی اسلام کو اس انقلاب سے دور رکھنے کے لئے یہ کہا گیا کہ یہ شیعہ انقلاب ہے تاکہ غیر شیعہ برادران اسلام جن کی اکثریت ہے، اس انقلاب سے بیزار ہو جائیں۔ اس کے بعد ایران پر خوفناک وجاہ کن جنگ کا بوجہ لادیا جاتا ہے تاکہ وہ فلسطینی مظلومین کی حمایت نہ کر سکے۔ ابھی زیادہ دونوں کی بات نہیں ہے کہ پاکستانی مسلمانوں نے ۱۹۸۰ کی دہائی کے دوران آیت اللہ سید علی خامنہ ای کا ایسا شاندار استقبال کیا تھا کہ ساری دنیا ہیران ہو گئی تھی۔ شاید یہی وجہ تھی کہ امریکی اور یہودی طاقتوں نے پاکستان کو ہی سنی شیعہ اختلاف کا ایسا مرکز ہادیا کہ رمضان المبارک کے

ہمیں میں ایک جماعت کے اسلحہ بردار اور نام نہاد مجاہدوں نے مسجد میں دوسری جماعت کے روزہ بردار مسلمانوں کو نماز کی حالت میں گولیوں سے بھون ڈالا اور اپنی خام خیالی میں خود ساختہ جنت کے حقدار بن گئے۔ اس کے ساتھ ہی پاکستانی ائمہ بم کو اسلامی بم کے نام سے پکارا گیا تاکہ ہندوستانی غیر مسلم عوام کو یہ پادر کر سکیں کہ ان کا دشمن پاکستان نہیں بلکہ اسلام ہے اور اس طرح صدیوں سے باہمی احترام و تعاون کے ساتھ زندگی بسرا کرنے والے ہندو اور مسلمان ایک دوسرے کی جان کے پیچھے پڑ جائیں اور صرف حکومت ہند ہی نہیں بلکہ غیر مسلم ہندوستانی عوام ہر مسلمان میں طالبان اور بن لادن کی جھلک محسوس کرنے لگیں۔ حکومت طالبان کے ذریعہ افغانستان میں محفوظ گو تم بدھ کے ہزاروں سال پرانے بھروسوں کو چکنا چور کروانے کا نبیادی مقصد ہی تھا کہ دنیا کے مختلف ملکوں اور علاقوں میں پھیلے ہوئے بودھ مذہب کی پیروی کرنے والے لوگ اسلام سے نفرت کرنے لگیں اور بر صیرہ ہند میں مسلمانوں اور غیر مسلموں کے درمیان کشیدگی پیدا ہو جائے۔

تاریخ شاہد ہے کہ اسلام کی عداوت میں امریکہ اور یہودیت کے درمیان ہمیشہ سے غیر معمولی اتحاد رہا ہے اور اسی مقصد کے پیش نظر مسلمانوں کے قلب یعنی فلسطین میں اسرائیل کی تھکیل کا منصوبہ ہتھیا گیا تھا ورنہ امریکہ، سابقہ سوویت یو نین اور جرمنی و لندن میں یہودیوں کی بہت بڑی تعداد آباد تھی اور ان ملکوں میں سے کسی ایک علاقے میں ملک اسرائیل کی تھکیل کی جا سکتی تھی لیکن یہودیت اور عیسائیت کی ملی بھگت کے نتیجے میں فلسطین میں اسرائیل ہائی ملک کی تھکیل کا کام انجام دیا گیا جس کا نبیادی مقصد اسلام اور مسلمانوں کی تابودی تھا اور اسرائیل کے حکمران پار بار اس مقصد کی وضاحت کرتے رہے ہیں۔ کبھی دریائے نیل اور دریائے فرات کے درمیان واقع اسلامی علاقوں کو اسرائیلی سر زمین ہتا کر کبھی تشدد اور دہشت گردی کو اسلام اور مسلمانوں سے جوڑ کر اس مقصد میں کامیابی حاصل کرنے کی کوشش کی گئی۔

جی ہاں! امریکہ میں رونما ہونے والے انسانیت سوز حادث سے اسلام اور مسلمانوں کو داہست کرنے کا نبیادی مقصد اسلام اور مسلمانوں کی ذلت و سوائی اور تابودی ہے اور اس سازش میں امریکہ اور صحیوں نیت دونوں ملوث ہیں۔ دونوں کی باہمی سرمایہ کاری سے اسلام محمدی کے

مقابلے میں امریکی اسلام کی ایجاد عمل میں آئی۔ جس سر زمین میں حقیقی اسلام کا ظہور ہوا تھا وہاں سے بن لادن کو منتخب کیا گیا اس کے علاوہ مسلمان نوجوانوں کی مختلف جماعتوں کو اسلام دشمن خفیہ تنظیم نے مختلف کپموں میں فوجی تربیت ہوئی تاکہ انقلاب اسلامی ایران کے سایہ میں عالمی سطح پر جو اسلامی بیداری پیدا ہو گئی ہے اور دنیا کی دیگر اقوام کے درمیان اسلام کو جو مقبویت حاصل ہو گئی ہے وہ پوری طرح تابود ہو جائے۔ اب یہ اور بات ہے کہ جس بوقت میں امریکی اور صہیونی ماہرین بن لادن اور جماعت طالبان کی پورش کر رہے تھے وہ ثوٹ گئی اور امریکی آغوش کے پور وہ ان مسلمانوں کو اسلام سے حقیقی جنت پیدا ہو گئی اسی وجہ سے امریکہ اور صہیونیت دنیوں نے بن لادن اور طالبان دنیوں کو دہشت گرد قرار دیتے ہوئے بظاہر ان کے خلاف لیکن در حقیقت اسلام اور مسلمانوں کے خلاف عالمی جگ چھیندی۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ واشنگٹن اور نیو یارک میں رونما ہونے والے ان واقعات میں گزشتہ وہ دہائی کے دوران جگ و نبرد آزمائی اور قتل و عار بھری کے خوفناک شکلوں میں جعلے ہوئے ان افغانی مسلمانوں کا کیا قصور ہے جن پر آج بھی امریکہ بمباری کر رہا ہے؟ اور اس خوفناک منصوبے کو عملی جامہ پہنانے کے لئے افغانستان کا انتقام کیوں کیا گیا ہے؟ شاید اس کی بنیادی وجہ یہ ہو کہ ایران کے پڑسی ملک کی حیثیت سے افغانستان اسلامی انقلاب سے غیر معمولی طور پر متاثر رہا ہے اسی وجہ سے پاکستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کو بھی اس سازش میں لپیٹا جا رہا ہے اور حکومت ہند کو یہ باور کر لیا جا رہا ہے کہ خدا نخواست اسلام دہشت گردی کا نزدیکی ہے اور سارے ہندوستانی مسلمان دہشت گرد ہیں! اجکہ ایسا ہرگز نہیں ہے۔ صہیونی پروگنڈہ کے بوجب آج جن اسلامی مدارس کو دہشت گردی کا اذہ کہا جا رہا ہے اسی درستگاہ کے پور وہ مسلمان آزادی ہند تحریک کے دوران جام شہادت نوش کر کے اپنی وطن دوستی کا ثبوت پہلے ہی فراہم کر چکے ہیں۔

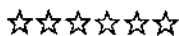
ان اسلام دشمن طاقتوں اور جماعتوں کو اس حقیقت کا اندازہ نہیں ہے کہ اسلام ایک انسانیت دوست الہی آفاقتی پیغام کا نام ہے جس کو ملکوں اور جغرافیائی سرحدوں کے دائرہ میں ہرگز محدود نہیں کیا جاسکتا ہے۔ آخر وہ اسلام دہشت گردی کی حمایت و سرپرستی کیسے کر سکتا ہے جس کی مقدس کتاب ایک

بے گناہ شخص کے قتل کو پوری انسانیت کے قتل سے تجویز کرتی ہے اور جس کا خدا نظر مسلمانوں کا رب نہیں بلکہ رب العلمین ہے۔

جی ہاں! وہ شست گردی کے ان واقعات کا مشاہدہ کرنے کے بعد یہ قطعی مناسب بات نہیں ہے کہ امریکہ مثالی عالمی دہشت گردی کا سراغنہ بن جائے اور بے شمار افغانی مسلمانوں پر وحشیانہ بمباری کرنے لگے۔ یہ ایک وحشیانہ عمل ہے لہذا بمباری کے بجائے امریکہ کو اپنی خالصہ سیاست اور فوجی سرگرمیوں کا محاسبہ کرنا چاہئے اور یہ دیکھنا چاہئے کہ جو اسلحہ آج طالبانی فوجیوں کے ہاتھوں میں دکھائی دیتا ہے وہ انہیں امریکہ نے ہی فراہم کیا ہے اور جب تک طالبان کے روپ میں یہ افغانی مسلمان ان اسلحہ کے ذریعہ اپنے مسلمان بھائیوں کا خون بھاتتے رہے امریکہ کو دہشت گردی نہیں دکھائی پڑی اور کچھ ہی دنوں بعد پلک جھکتے ہی یہ مسلمان دہشت گرد بن گئے۔ امریکہ کل یہ غلطی ایران عراق جنگ کے دوران بھی کر چکا ہے۔ سعودی اور کویتی پر ڈرڈا لار کے بدالے میں امریکہ نے عراق میں خوفناک اسلحہ کا انتہا لگادیا تھا اور جب دونوں ملکوں کے درمیان جنگ بندی کا اعلان ہو گیا تو امریکہ نے ان اسلحہ کی تابودی کے بھانے عراق کے مختلف شہروں پر ایسی بمباری کی کہ پوری دنیا نے بشریت لرزہ بر انداز ہو گئی اور اس بمباری کی وجہ سے ذہنی اور جسمانی طور پر محدود پیدا ہونے والے عراقی پچ امریکی حکام سے بارہ پانی زبان بے زبانی میں یہ سوال کر رہے ہیں کہ ہمارا تصور کیا ہے؟ اور چپ بات یہ ہے کہ عراق پر بمباری کا سارا خرچ کویت اور سعودی عرب سے وصول کیا گیا۔ ان حقائق کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ اسلام امن و سلامتی اور صلح آمیز ہمیشہ کا مذہب ہے۔ اس کو دہشت گردی سے جوڑنا انتہائی ناعاقبت اور بیشانہ قدم ہے کیونکہ عیسائیوں کے بعد دنیا میں مسلمانوں کی سب بڑی تعداد آباد ہے اور یہ تعداد جغرافیائی اعتبار سے کسی ایک گوشے میں نہیں بلکہ پوری دنیا میں پھیلی ہوئی ہے اور عالمی سطح پر جنگ کی آگ کو بھڑکانا مناسب نہیں ہے۔ امریکہ کو اسلام و شہنشی کی عینک ہٹانا کر اصل مجرم کی تلاش کرنی چاہئے اور اپنے گریبان میں جھاٹک کر دیکھنا چاہئے کیونکہ اتنا بڑا مجرمانہ عمل نامور ماہرین کی تھنکنیکی مدد کے بغیر انجام دینانا ممکن ہے اور کوئی آئین کا ساتھ ہی یہ کام انجام دے سکتا ہے۔

افغانستان ہو یا عراق یا دنیا کا کوئی بھی دوسری ملک بالکل اسی طرح اسلام ہو یا دیگر ادیان

وہ اہب الہی یا انسانی اصول و ضوابط پر مبنی حکومتی نظام ہر جگہ یہ بنیادی قانون موجود ہے کہ ظالم کو ظالم  
اور مظلوم کو مظلوم کہا جائے۔ جس نے جرم کیا ہو اس کو اپنے دفاع کا حق دیا جائے اور جب حکم اتنا  
وہ دار کی روشنی میں جرم پوری طرح ثابت ہو جائے تو جرم کے تابع سے جرم کو سزا دی جائے۔  
لیکن علمی ترقی کے موجودہ دور میں صورتحال بالکل مختلف نظر آ رہی ہے۔ کوہیت پر حملہ کر کے جرم کا  
ار تکاب صدام نے کیا تھا اور سزا عراقی عوام بھگت رہے ہیں۔ جی نہیں تھا عراقی عوام ہی نہیں بلکہ  
بیر و نی ممالک کی فوجوں کی موجودگی سے علاقے میں واقع تمام ممالک کے لوگوں کا دام گھٹ رہا ہے وہ  
حق کو حق اور باطل کو باطل کہنے میں گھبر اہٹ محسوس کر رہے ہیں اور دوسری طرف بن لادن کی جنجو  
کے بھانے افغانی مسلمانوں کی ریش تراشی اور وہاں کی مسلم خاتمین کے ہاتھوں بر قع سوزی کی نمائش کے  
ذریعہ اسلامی قدرتوں کو پہاں کیا جا رہا ہے۔ شاید اسلام دشمن طاقتوں کو اس حقیقت کا بخوبی اندازہ نہیں  
ہے کہ افغانستان ہو یا عراق یہ دونوں اسلامی ممالک ہیں اور ان ملکوں کے اسلامی کردار کو محروم تو کیا  
جا سکتا ہے لیکن نابود نہیں کیا جاسکتا ہے اور انشاء اللہ تھوڑے ہی دنوں میں اسلامی تغییبات کے مطالعہ  
سے یہ بات ثابت ہو جائے گی۔ کہ اسلام کا دہشت گردی سے کبھی کوئی سر و کار نہیں رہا ہے۔ حقیقت  
کے مطالعہ سے یہ بات ثابت ہو جائے گی کہ مسلمان کے اسلام کی شاخت کی کوشش نہ کرنی چاہئے بلکہ  
اسلامی اصول و ضوابط کے ذریعہ مسلمانوں کی شاخت کرنی چاہئے تاکہ حقیقت پوری طرح واضح  
ہو سکے۔ سر دست اجدادی آوارہ وطنی کی وجہ سے افغانی پناہ گزین دنیا کے ان شہروں اور علاقوں میں بھی  
پھوٹ گئے ہیں جہاں پہلے کوئی مسلم خانوادہ آباد نہیں تھا۔ یہ افغانی عوام جن میں سن رسیدہ بزرگ بھی  
شامل ہیں۔ اپنے عبادتی امور مثلاً نماز، روزہ اور حسن اخلاق کے ذریعہ اسلام کی تبلیغ و اشاعت کا وسیلہ  
بھی بن سکتے ہیں کیونکہ خداوند عالم نے قیامت تک اسلام کی خلائق کا وعدہ کیا ہے۔ اور خدا کی لا یزال  
طاقت کے آگے کسی بڑی طاقت کا زور چلنے والا نہیں ہے۔



## نئی صبح

ڈاکٹر پیر جعفری اترولوی

حصار تیرہ شی جلد ٹوٹ جائے گا  
یقین ہے کہ سویرا ضرور آئے گا  
بھار آئے گی ہر پھول مکرانے گا  
چن میں دور خزان اب نظر نہ آئے گا  
مرا امام نئی صبح لے کے آئے گا

اندھیرے دور بہت دور بھاگ جائیں گے  
تمام شہر دم صفات جگنا گیں گے  
فلک سے حضرت عیسیٰ اور کے آئیں گے  
نقاب چہرہ روشن سے جب اٹھائے گا  
مرا امام نئی صبح لے کے آئے گا

زمانہ نور محمد سے جگنا گئے گا  
علیٰ کا دور حکومت پلٹ کے آئے گا  
حسن کی صلح کا انعام رنگ لائے گا  
حسینیت کا اجالا جہاں پہ چھائے گا  
مرا امام نئی صبح لے کے آئے گا

نقوش کفر و جہالت مٹائے جائیں گے  
چراغ علم وہدایت جلائے جائیں گے  
تمام گھوڑے مقدر بنائے جائیں گے

یہ اجری بستیاں پھر سے وہی بائے گا  
 مرا امام نتی صبح لے کے آئے گا  
 نہ قتل ہوں گے نہ چھڑا رہے گا قاتل کا  
 جہاں سے خاتمہ ہوگا ہر ایک مشکل کا  
 پتہ ٹلے گا مسافر کو اپنی منزل کا  
 پیام اسن بھی پیکر وہ ساتھ لائے گا  
 مرا امام نتی صبح لے کے آئے گا



## غالب کے دور میں فارسی نثر

### ایک اجمالی تجزیہ

نگہت فاطمہ، جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی

ہندوستان میں فارسی زبان و ادب کی جو ترقی مغلوں کے دور میں ہوئی وہ ہماری تاریخ کا ایک روشن باب ہے۔ مغلوں کی فارسی زبان و ادب سے دلنشی اور تشویق کے نتیجے میں شعراء علماء و ادباء کی ایک کثیر تعداد درباروں سے وابستہ رہی۔ پاہر سے لیکر بہادر شاہ ظفر تک سبھی مغل بادشاہوں نے فارسی زبان و ادب کی سر پرستی کی۔ بہادر شاہ ظفر آخری مغل بادشاہ تھے جو فارسی زبان و ادب کے ولد اداہ تھے۔ غالب (۱۸۲۹ء/۱۲۴۲ھ-۱۸۶۹ء/۱۲۸۵ھ) اسی بادشاہ کے دربار سے وابستہ تھے۔ بہادر شاہ ظفر کے عہد میں انگریز ہندوستان کے مختلف حصوں پر اپنا تسلط قائم کر چکے تھے۔ چونکہ فارسی زبان کی جویں ہندوستان میں کامی گھری اور قدیم تھیں۔ اسی وجہ سے فارسی زبان انگریزی زبان سے مغلوب نہیں ہو سکی۔ اس دور میں بھی ہندوستان میں فارسی شعراء و ادباء کی خاصی تعداد تھی مثلاً مولانا فضل حق خیر آبادی ثم اللہ حلوی، مولانا مفتی صدر الدین خان مغلوص بہ آزروہ، مولوی عبد اللہ خان علوی، مولوی امام بخش صہبائی، حکیم مومن خان مومن، نواب مصطفیٰ خان حسرتی، نواب ضیاء الدین احمد خان نیر، سید نعام خان و حشت وغیرہ۔ بقول حالی

”در حقیقت ان لوگوں کا مرزا کے عصر میں موجود ہونا ان کی شاعری کے حق میں بعینہ ایسا تھا جیسا عرفی، نظری کے حق میں خانخانان ابوالفتح کا ان کے زمانے میں ہونا۔“

غالب کو اپنی ترک نژادی اور فارسی دلائی پر نیاز تھا۔ وہ اپنے دادا کے ہندوستان آنے کا حال بڑے ذوق کے ساتھ بیان کرتے ہیں مہر نیر و روز میں لکھتے ہیں:

”نیای کان کہ در قلمروی ملورالنہر سمر قندی... از سمر قند بہ هند

آمد۔ ۲

غالب کو فارسی میں غیر معمولی استعداد حاصل تھی اور انہوں نے اسی زبان کو اپنے اظہار و ابلاج کا ذریعہ بنایا۔ صرف شاعری میں بلکہ نثر میں بھی جو اہم یادگاریں ہو ادب کی جان ہیں۔ غالب کو نہ صرف اپنی فارسی شاعری پر بلکہ فارسی نثر کے اسلوب پر بھی ناز تھا اور وہ اپنے فخر کا اظہار مہر نیروز میں اسی طرح کرتے ہیں۔

”این پارسی آمیختہ بتازی کہ از زبان چیرہ دستی عرب بر عجم در گیتی پدید آمد خسروی گنجینہ“ دربستہ بود کہ خامہ من قفل درش را کلید آمد پرویز کجاست تابنگرد کہ درین رہووی کدام رہ سپرده ام و بهرام کجا است تا فرار سد که سخن را از کجا بکجا بردہ ام۔“

غالب کے فارسی نثری آثار سے ان کے عہد کے حالات کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے۔ خاص کر غالب کے خطوط سے ہمیں غالب اور ان کے عہد کے بارے میں جانے اور سمجھنے میں بہت مدد ملتی ہے۔ غالب اس زمانے میں سن شعور کو پہنچنے جب ایک طرف تو غیر ملکی ہندوستان میں اپنی طاقتیں بڑھا رہے تھے تو دوسری طرف مغل حکمرانوں کی طاقت اگرچہ زوال پر یہ تھی مگر ملک کے مختلف گوشوں میں ان حکمرانوں کی عزت، احترام اور بزرگی قائم تھی۔

۱۸۵ کاغذ غالب کے لئے روح فرسا حاوش تھا۔ غالب نے اپنے مکاتیب میں ان خونیں جادو خات و دو اتحاد کو بہت موثر پیرایہ میں بیان کیا ہے اور اسی وجہ سے ان کے خطوط تاریخی اہمیت کے حامل ہیں۔ غالب کی نثری تصانیف میں خطوط کے علاوہ بیج آہنگ، مہر نیروز، دشبو، کلیات نثر غالب، قاطع برهان، در فش کاویانی وغیرہ شامل ہیں۔

غالب کی فارسی نثری تصانیف ان کی بے مثال تخلیقی صلاحیتوں کا نمونہ ہیں۔ زبان و بیان پر ان کو استادانہ مہارت حاصل تھی۔ فارسی نثر کے بارے میں انہوں و قاتفو قاتا اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ غالب نے نثر میں سادہ نویں اپنائ کر جد تیس بیدا کیں۔ جہاں ایک طرف انہوں نے خطوط میں لے چوڑے القاب سے پہیز کیا وہیں دوسری طرف عبارت کو آرائش سے پاک کر کے نفس مضمون کو عبارت آرائی سے زیادہ اہمیت دی اور وچھیہ جملوں سے گریز کیا۔

غالب اپنی مشہور تصنیف بیخ آہنگ کے آہنگ اول میں جو کہ القاب و آداب سے متعلق ہے، طرز نگارش سے متعلق اپنے خیالات و نظریات کا انہمار اس طرح کرتے ہیں:

”بдан ای ہوشمند سخن پھیوند کہ نامہ نگار را آن باید کہ نگارش را از گزارش دور تر نہ بردہ، بنخشش را رنگ گفتن نہ د و مطلب را بدان روش گزارد کہ دریافت ن آن دشوار نبود، واگر مطلبی چند داشتہ باشد در تقدیم و تاخیر ڈرف نگھی بکار برد، از آن پھر ہیزد کہ در سخن گرہ درگرہ گردد و اجزاء مدعایا بهم دیگر فرو خورد. زنهار استعارہ های وقیق و لغات مشکله و نامانوس در عبارت درج نکند و در هر نوورد رعایت رتبہ مکتوب الیه در نظر دارد و تاتواند سخن را درازی ندهد و از تکرار الفاظ محترز باشد و بیشتر به مذاق اهل روز گار حرف زند و از احاطه“ قواعد و قوانینی کہ قرار دادہ این مردم است به در نزود اما اندازہ خوبی زبان نگاہ دارد و این پارسی آمیختہ بتازی را در کشاکش تصرفات هندی زبانان و پارسی نویس ضایع نگزارد و لغات عربی جز بقدر بایست صرف ننماید و پیوسته در آن گوشہ کہ سادگی و نغزی شعار او گردد و در اقسام مکاتیب خاصہ در خطوط و عرائض که به حکام نویسد و مشتمل بر معاملات باشد از اعلاق و اغراق احتراز واجب داند و سخن به استعارہ و اشارہ نگزارد و نرم گوید و سنجیدہ گوید و آسان گوید۔“

مندرجہ بالا عبارت کو مد نظر رکھتے ہوئے خطوط نگاری میں غالب کے نظریات واضح ہوتے ہیں۔ مثلاً غالب کے مطابق خط لکھنے کا طریقہ اور طرز تحریر ایسی ہو جیسے دو انسان آپس میں گفتگو کر رہے ہیں۔ زبان سادہ اور سلیس ہو۔ ناماؤں الفاظ سے پہیز کیا جائے اور خالص فارسی طرز کی پیروی کی جائے۔ جہاں تک ممکن ہو سکے عربی الفاظ کے استعمال سے گریز کیا جائے اور صرف نہایت ضروری حالات میں ہی ان کا استعمال کیا جائے۔ خاص کر عراکض تویی میں سادہ اور روان طرز اختیار کی جائے۔

تیرہویں صدی ہجری رانیسویں صدی عیسوی میں عہد غالب میں جہاں ہندوستان میں غالب کے توسط سے نثری ادب میں خاص طور پر نئے رجحان آنے شروع ہوئے۔ اسی دور میں ایران میں بھی ادبی تحریک کا آغاز ہوا تھا۔ عہد اشتار کے بعد بارہویں صدی ہجری کے آخر میں یعنی کریم خان زند (۱۱۶۳ھ-۱۲۹۳ھ) کے دور سے ایران میں ایک بار پھر امن و امان قائم ہوا جس کو تاچار خاندان (۱۱۹۳ھ-۱۲۵۷ء-۱۳۳۲ھ) کے بادشاہوں نے بڑی حد تک برقرار رکھا۔ اور ایران میں دوبارہ علم و ادب کا بازار گرم ہوا۔ دور کے کچھ سبجدہ اور باذوق لوگوں نے اس وقت رائج مصنوعی اور مغلق انداز نگارش کے خلاف صدای احتجاج بلند کیا۔ چنانچہ تیرہویں صدی کی ابتداء ہوتے ہوتے یعنی عصر غالب میں ایران میں ایک اہم ادبی تحریک کا آغاز ہو چکا تھا جو در حقیقت اس مصنوعی اور جو چیدہ سبک کے خلاف بغاوت تھی۔ یہ تحریک تاریخ ادبیات ایران میں سلک بازگشت کے نام سے مشہور ہے۔ اس بازگشت ادبی میں شعراء و ادباء نے ایران کے کلاسیکل سبک کی پیروی کی اور سادگی کو اپنا یا۔ سادہ نویسی کی یہ تحریک ادبی نثر میں مقابلہ بعد میں اور آہستہ تر وجود میں آئی۔ اسکے ابتدائی نقوش گنجینہ محدث تالیف میرزا عبد الوہاب نشاط (۱۲۱۷ھ-۱۲۵۷ء-۱۳۳۲ھ-۱۲۸۳ء) انجمن خاقان تالیف فاضل خان گردی (۱۱۹۸ھ-۱۲۵۳ھ)، حدائقِ ابجان تالیف عبدالرزاق بیگ دبلی (۱۲۱۷ھ-۱۲۳۳ھ) میں دیکھے جاسکتے ہیں۔ تیرہویں صدی کے آغاز کے ساتھ جہاں ہندوستان میں انگریزی طاقت زیادہ جمعت ہو گئی تھی وہیں ایران بھی یوروپ سے متاثر اور مغربی افکار و آثار سے آشنا ہوا تھا۔ ایرانی حکام، اسراء، ہوشمند ادیب اور پڑھا لکھا طبقہ اپنے ہمسایہ ممالک کے مقابلے میں اپنی پس ماندگی سے آگاہ ہوئے۔ اور جو لوگ اس عقب ماندگی کے اسباب کو بخوبی جانتے تھے ان میں ناصر الدین شاہ (۱۲۳۱ھ-۱۲۸۱ھ-۱۲۹۶ء) کے وزیر میرزا تقی خان امیر کبیر (۱۲۲۳ھ-۱۲۲۸ھ-۱۲۳۵ھ) اور محمد شاہ (۱۲۲۲ھ-۱۲۳۴ھ-۱۲۴۰ء) کے صدر اعظم قائم مقام فرمائی (۱۲۷۷ء) اور کو ششیں شروع کیں ان میں ایک سب سے اہم کو شش سلیس طرز نگارش کی طرف عوام کو راغب کرنا تھا۔ ان دونوں کا شمارہ تیرہویں صدی اور عصر غالب میں ایران کے ماہر نثر نویسیوں میں ہوتا ہے۔

انہوں نے سادہ نویسی کی اس مہم کو خود دربار سے شروع کیا اور سب سے پہلے رسمی مکاتیب کے تکلفات کو ختم کر کے اس کو مصنوع عبارت سے نجات دلوائی۔ امیر کبیر اور قائم مقام نے اپنی تحریروں کے ذریعہ لوگوں کو اس بات کی طرف متوجہ کیا کہ سمجھیدہ طالب کے اظہار، خطوط نویسی، تاریخ نویسی، شرح حال نویسی وغیرہ میں آرائش اور رنگار گی ریکار ہے جس سے اصلی معنی و مفہوم فوت ہو جاتا ہے۔  
یعنی آرین پور ”از حبایاتیا“ میں قائم مقام کی شرکے بارے میں اپنے خیالات کا اظہار اس طرح کرتے ہیں:

”قائم مقام به مقدار زیادی از عبارات متکلف و متصنع و مضامین پیچیدہ و تشبیهات بارد و نابحکاکاستہ و تاندرازہ ای انشای خود را، مخصوصاً در مراسلات خصوصی، به سادگی و گفتار طبیعی فزدیک ساختہ است، نثاراً، بر خلاف آثار اسلاف وی کہ پر از جملہ ها و عبادت های طویل و قرینہ سازیهای مکررو سجعهای خستہ کننده است، از جملہ های کوتاه ترکیب شده و قرینہ هابه ندرت تکرار می شود... از ذکر القاب و تعریفهای تملق آمیز حتی المقدور اجتناب می ورزد. به اشعار فارسی و عربی و آیات قرآنی و احادیث و اخبار که شیوه نویسندگان سابق است، خیلی کمتر از اسلاف خود تمسک می جوید و بسیار بحا و بموضع تازه و متدالو، که به کاربردن آنها برای منشیان و نویسندگان محافظہ کار بسیار سخت و دشوار بود، پرواه نمی کند و بالا خرہ نامہ های اونسبت به رسم و عادات آن زمان جامعتر و فشرده تر و خاصہ در مواردی کہ میل ندارد مطلبی را صریح بنویسد و موجزو کوتاه و بامقام و مقال متناسب است۔“<sup>۵</sup>

عصر غالب میں ایران میں جن شرکاروں نے رواں اور سادہ طرز نگارش کو عام کیا ان میں امیر کبیر اور قائم مقام کے علاوہ مرتضیٰ تقیٰ علی آبادی معروف بے صاحب دیوان (وفات ۱۲۵۱ھ)، فاضل خان گردی معروف ہے راوی (۱۲۵۳-۵۳ھ) عبدالرزاق بیگ رنگی (۱۲۷۶ھ- ۱۲۸۳ھ) وغیرہ کے نام خصوصیت کے ساتھ لیے جاسکتے ہیں۔ ذیل میں امیر کبیر اور قائم مقام کی شرکا

نمونہ پیش کیا جاتا ہے : نمونہ امیر کبیر :

”قریبان خاکپای ہمایون مبارکت شوم۔ دستخط ہمایون زیارت شد۔ مقرر فرمودہ بودند کہ فردایک ساعت بعد از ظہر ایلچی بباید۔ خبر کردم اما چنان می دانم کہ بیکار نباشد۔ بہ یک دو چیز حدس می رنم۔ اگر طرف عصر کاری نداشتہ باشند بیرون تشریف می آورند خواستم عرضی بکنم کہ مبادا فردا جوابی برخلاف مصلحت دولت خودتان بفرمائید۔ درباب فقرہ ثانی حضور اعرض می شود۔ زیاد جسارت نوروز باقی الامر ہمایون۔“ ۔

نمونہ کشہر قائم مقام:

”ایلچی آن دولت را در پائیتخت این دولت، بہ اقتضای حوادث و دھر و غوغای کسان او باجہال شهر، آسیی رسید کہ تدبیر و تدارک آن برذمہ کار گزاران این دوست واقعی واجب و لازم افتاد۔ لہذا اولاً برای تمہید مقدمات عذر خواہی و پاس شوکت و احترام آن برادر گرامی، فرزند ارجمند خسرو میرزا را بہ پایتخت دولت روسیہ فرستادہ۔“ ۔

اگر امیر کبیر، قائم مقام اور دوسرے نشانگاروں کی نشہ کا مطالعہ کریں تو اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ ان لوگوں نے بھی اسی طرز نگارش پر زور دیا جو غالب کی نشہ کا خاصہ تھیں۔ خطوط میں القاب و آداب اور تکلفات سے پر ہیز کر کے طویل اور چھیدہ جلوں سے اجتناب کیا۔ اشعار، آیات و احادیث اور عربی عبارات سے بہت کم استفادہ کیا۔ مختصر جلوں کا استعمال اور مطالب کا اختصار کے ساتھ اظہار کرنے پر زور دیا۔ ساتھ ہی نفس مضمون کو عبارت آرائی پر ترجیح دی۔

اور جیسا کہ پیش آہنگ کے اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہی خصوصیات اس وقت غالب کی نشہ نویسی اور خصوصاً خطوط میں نمایاں ہیں۔ غالب کے فارسی خطوط میں بھی مردوج القاب و آداب، خاتمه اور دعا کے کلمات سے اجتناب کیا گیا ہے اور مکتوب الیہ کو اس طرح مخاطب کیا گیا ہے کہ اس سے تحریر مکالہ کے بہت قریب ہو جاتی ہے۔ چند نمونہ بطور مثال پیش ہیں:

حضرت سلامت، می دانید که ... (نامہ بنام منشی محمد حسن، ص ۹۶)

حضرت سلامت من که مرازبان در ستایش بیقرار است... (نامہ بنام نواب مصطفیٰ خان بہادر، ص ۱۰۸)

مخلص نواز اولاً نامہ ستر فراز کرد... (نامہ بنام نواب مصطفیٰ خان بہادر، ص ۱۰۸)

مهر بان روی مهر بان خوی سلامت... (نامہ بنام الف بیگ نام دوستی، ص ۱۱۰)

اسی طرح قائم مقام کے مشکلات کا مطالعہ کرنے پر اس نتیجہ پر وکیٹے ہیں کہ انہوں نے بھی زائد القاب و آداب سے پرہیز کیا۔ مثال کے طور پر:

”مخدوم مشق من...“، ”نایب السلطنة بداند...“، ”خداؤندگارا، صاحب

اقتدارا...“<sup>۵</sup>

ذیل میں غالب کی کچھ نظری خصوصیات کا مقایہ قائم مقام کی نشر سے کیا جاتا ہے۔

لہجہ کی صراحت اور صفائی غالب کے خطوط کا اہم حصہ ہے۔ مولوی سید ولایت حسن خان بہادر کو کچھ گئے نظر کے اقتباس سے غالب کی نظر کی اس خصوصیت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

”قبلہ حاجات، ہر چند دشوار است بہ هجران زیستن و دانم کہ بیدوست

نتوان زیستن لیکن بند ارادت از جانب خویش بدان اندازہ استواری می نگرم کہ اگر بفرض محل صد سال و صد ہزار سال بہ فراقم گردد خاطر را ہمان بہ سوی وفا گرایش و مهر بان ہمان روی در افزایش خواهد بود۔ امید کہ ہم درین شمار

تفقدوالتفات ازان طرف تیز روز افزون باشد...“<sup>۶</sup>

اس خصوصیت کو مر نظر رکھتے ہوئے قائم مقام کے ایک خط کا، جو دیکھنے نکار کو لکھا گیا ہے،

اقتباس ملاحظہ ہو:

”جادہ خراسان را شما پیش پائی ما گذاشتید و حالا می فرمائید پول

پارسالی ہنوز نرسیدہ است۔ شما لطف کنید مارا بر حسب دلخواہ باز آرید۔ پنج را

پنج ہزار بگیرند۔ ما کجا اینجا کجا؟ مرغ مسکین چہ خبر داشت کہ گلزاری

ہست!... ۱۰۱

شُفَقَة، شِيرِین اور دلپُر یہ انداز از بیان جایجا غالب اور قائم مقام دونوں کی نظر میں نمایاں نظر آتا ہے۔ ذیل میں دیے گئے اقتباسات سے ان کے اس دلنشیں انداز کی تائید ہوتی ہے۔ مولوی سراج الدین احمد کو لکھنے کے اس خط میں غالب کہتے ہیں:

” زینهار صد زینهار ای مولوی سراج الدین بترس از خدای جهان آفرین  
که چون قیامت قائم گردد و آفرید گار بہ داد بنشینند من گریان و موبیه کنان در آن  
هنگامہ آید در تو آویزم و گویم که این آنکس است که یک عمر مرا بے محبت فریفت  
و دلم برد چون من از سادگی بروفاتکیہ کردم و این راز را از دوستان برگزیدم نفس  
کچ باخت و بہ من بیوفائی کرد. خدا را بگوکہ آنزمان چہ جواب خواہی داد و چہ  
عذر پیش خواہی آورد۔“

قائم مقام کو بھی زبان و بیان پر ایکی قدرت حاصل تھی کہ معمولی بات بھی نہایت دلچسپ  
انداز میں پیش کرتے تھے۔ مثال کے طور پر:

” بے خدا کہ بی آن جان عزیز شهر تبریز برای من قب خیز است بلکہ از  
ملک آذر بایجان آذر هابه جان دارم...“<sup>۱۱</sup>  
غالب کے شرکی ایک اور امتیازی خصوصیت مختصر جلوں کا استعمال ہے۔ غالب نے طویل جلوں سے  
گریز کیا اور اسی وجہ سے ان کی نئی خصوصاً خلوط روز مرہ گفتگو سے قریب ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر  
غالب کہتے ہیں:

” حضرت سلامت، رسیدن دلنواز نامہ دل راتنومند و شاخ آرزو را برومند  
ساخت. گله از نار سیدن پاسخ نامہای خویش میکنند و از خداشرم ندارند. من خود  
راجائب شما نگرامی داشتم کہ کجائید و چہ در سر دارید. باری پرده از روی کار  
شما برگرفتم و دانستم کہ یکچند مرا فراموش کرده اید...“<sup>۱۲</sup>  
قائم مقام کے ایک خط کا اقتباس ملاحظہ ہو جس میں یہ خصوصیت پوری آب و تاب کے

ساتھ نظر آتی ہے:

”نایب سلطنتہ بداند کہ مقرب الخاقان قائم مقام را کہ بہ در بار دولت ہما یون فرستادہ بود، وارد شد واز مطالب مصھوی اور استحضار حاصل آمد، عرضها را کردو و عذر ہارا خواست.....“<sup>۱۷</sup>

غالب اور قائم مقام کی مندرجہ بالا نظر کی خصوصیات کو مد نظر رکھتے ہوئے ہم کہہ سکتے ہیں کہ غالب نے جس زمانہ میں ہندوستان میں جس سادہ نویسی کی تحریک کا آغاز کیا اور سلیس اندازہ بیان کو اپنایا، غیر ضروری عبارت پردازی سے احتساب کیا، تقریباً اسی دور میں یہ تحریک ایران میں پروان چڑھی اور اس کے زیر اثر ایران میں روشن فکر لوگوں کا ایک طبقہ پیدا ہوا۔ انہوں نے فارسی طرز تھارش کو یکسر بدل دیا اور جدید رجحانات کو اپنا موضوں بھایا۔

حوالہ:

- ۱۔ یادگار غالب، حال، غالب انسٹی ٹیوٹ، نی دہلی، ۱۹۸۲ء۔
- ۲۔ کلیات نظر غالب، مہر نیکروز، چاپ نو لکشور، ۱۸۷۷ء، ص ۲۷۴۔
- ۳۔ کلیات نظر غالب، مہر نیکروز، چاپ نو لکشور، ۱۸۷۷ء، ص ۲۷۴۔
- ۴۔ کلیات نظر غالب، مہر نیکروز، چاپ نو لکشور، ۱۸۷۷ء، ص ۵۔
- ۵۔ از صباتانیا تکمیل آرین پور، ج اول، انتشارات زوار، چاپ چہارم، ۲۳۳۰ھ، ص ۲۵۔
- ۶۔ میرزا تقی خاں امیر کبیر، عباس اقبال آشیانی، چاپ سوم، تبران ۱۳۱۳ھ، ص ۳۶۸۔
- ۷۔ از صباتانیا، ص ۱۸۵۔
- ۸۔ تاریخ ادبیات، دکتر توفیق ھ. سجافی، ج ۳ مرکز چاپ و انتشارات، انوکاہ بیام نور، چاپ ششم، ۱۳۱۴ھ، ص ۱۸۵۔
- ۹۔ کلیات نظر غالب، ص ۱۸۵۔
- ۱۰۔ از صباتانیا، ص ۱۷۔
- ۱۱۔ تاریخ ادبیات، ص ۲۲۔
- ۱۲۔ تاریخ ادبیات، ص ۲۲۔
- ۱۳۔ کلیات نظر غالب، ص ۱۲۳۔

☆☆☆☆☆☆☆

# نجت پاک اہل عباد کے فضائل پر ایک نظر

قاضی سید شاہ رفیع الدین قادری، کرناٹک

فمبلغ العلم فيه انه بشر  
وانه خير خلق الله كلهم

”حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں ہمارے علم کی انتہاء یہ ہے کہ آپ خیر البشر ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کی تمام مخلوق سے افضل ہیں۔

اللہ تعالیٰ کے قرب اور کمال کے جس مرتبے تک آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پہنچے وہاں نہ کسی بھی مرسل کی رسائی ہوئی نہ کسی مقرب فریشتے کی۔

اجل ائمہ مثلاً امام فخر الدین رازی وغیرہ نے تصریح کی ہے کہ اگر تمام انبیاء و رسول علیہ صلواۃ والسلام کے فضائل شخص واحد میں جمع ہو جائیں اور انکا مقابلہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فضائل جلیل سے کیا جائے تو آپ کے فضائل ان پر غالب ہوں گے۔ حضرات انبیاء علیہ الصلوۃ والسلام کے خصوصیات کا لحاظ ہو یا عموم کا حضرت آقا نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فضائل ان سب سے افضل و اعلیٰ ہیں۔ اور آپ کی شریعت بھی تمام انبیاء کی شریعتوں سے اعلیٰ ہے۔ اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت تمام انبیاء و رسولین کی امت میں افضل ہے۔ اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اہل بیت اور اصحاب تمام انبیاء کے اہل بیت و اصحاب سے افضل ہیں۔

ہر مسلمان پر واجب ہے کہ آپ کے فضائل و اوصاف شریفہ میں کامی گئی کتابوں مثلاً شفاء شریف موابہب الدینیہ اور سیرت پاک کی دیگر کتابوں کا مطالعہ کرے تاکہ ہمارے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مقام اور اللہ تعالیٰ کے عطا کردہ فضائل و کمالات کو جانے جن کی حقیقت بیان کرنے سے زبان قاصر اور قلم عاجز ہیں۔ اور دون بدن آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مرتبہ میں ترقی ہی ترقی کا انکشاف ہوتا چلا جا رہا ہے۔

عُنقری ہے کہ ہمارے آقاء و مولا تا جدار انبیاء علیہ صلواتہ و السلام تمام مخلوق خداوندی میں سب سے افضل ہیں اور تمام آسمانی کتابوں میں اس کی صراحت موجود ہے۔ اور آپ سے اور پراللہ تعالیٰ کے سوا کسی کا مقام نہیں ہے ”بعد از خدا بزرگ توئی قصہ مختصر“۔

امام ترمذی وغیرہ نے حضرت اسامة بن زید سے روایت کی ہے کہ رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے مجھے اپنے اہل و عیال میں سب سے زیادہ محبوب فاطمہ ہیں۔ امام بخاری راوی ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا فاطمہ میرے جسم کا حصہ ہے۔ اس کی ناراٹھگی کا سبب میری ناراٹھگی کا سبب ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ جس نے انہیں ناراض کیا اس نے مجھے ناراض کیا۔ ابن عبد البر راوی ہیں کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ یعنی کیا تم اس پر راضی ہو کہ تم دنیا کی تمام عورتوں کی سردار ہو۔ انہوں نے عرض کیا۔ ابا جان! پھر حضرت مریم کا کیا مقام ہے؟ فرمایا وہ اپنے زمانے کی عورتوں کی سردار ہیں۔ بہت سے محققین، جن میں علامہ تقی الدین سکل علامہ جلال الدین سیوطی علامہ بدر الدین زرکشی اور تقی الدین مقریزی بھی شامل ہیں، تصریح فرماتے ہیں کہ حضرت بی بی فاطمہ تمام دنیا کی عورتوں میں حتیٰ کہ سیدہ مریم سے بھی افضل ہیں۔ علامہ منادی کا ارشاد ہے سلف و خلف کی ایک جماعت نے فرمایا کہ ہم کسی کو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی لخت گجر کے برابر قرار نہیں دیتے۔ بعض حضرات نے فرمایا اس سے معلوم ہوا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی باقی اولاد حضرت بی بی فاطمہ کی مثل ہے۔ رضوان اللہ علیہم۔ ابو یعلیٰ کی حضرت عمر فاروقؓ سے روایت کردہ مرفع حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حکماء کی نظر میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحب زادیوں کو ازواج مطہرات پر فضیلت ہے۔ مزید یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت بی بی فاطمہ و حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی اولاد کو کلیدِ رحمت خزانہ حکمت اور امت کے لئے امین بنایا۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ غزہ تجوک کے علاوہ تمام غزوات میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ شریک ہوئے۔ اس موقع پر آپ گو مدینہ طیبہ میں مقرر فرمائے جاتے ہوئے فرمایا۔ کیا تم اس پر راضی نہیں ہو کہ تمہیں مجھ سے وہی مقام حاصل ہو جو حضرت سیدنا موسیٰ علیہ السلام سے حضرت بارون علیہ السلام کو حاصل ہوا۔ یعنی ان کی حیات مبارکہ میں خلیفہ ہے۔ اکثر غزوات میں جہنڈا آپ

کے باتحہ میں رہا۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابی کرام (مهاجرین و انصار) کو آپس میں بھائی بھائی بنا ل تو ان سے فرمایا تم میرے بھائی ہو۔ ان کے مناقب بے شمار ہیں۔ یہاں تک کہ حضرت امام احمد نے فرمایا جتنے فضائل حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے لئے متفقون ہیں کسی صحابی کے لئے اتنے فضائل متفقون نہیں۔ حضرت عمر بن حسین رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا تم علی مرتضی سے کیا چاہتے ہو۔ بے شک علی مجھ سے ہے اور میں علی سے ہوں۔ اور وہ میرے بعد ہر صاحب ایمان کے دوست ہیں۔ حضرت عباس کہتے ہیں حضرت علی مرتضی کو علم کے دس میں سے نو حصے عطا کئے گئے اور بخدا وہ باقی دسویں حصے میں بھی لوگوں کے ساتھ شریک تھے۔ حضرت براء بن عازبؓ فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا کہ آپ نے حضرت حسن بن علی کو کندھ پر بخالیا ہوا ہے اور دعا فرمادے ہیں (اے اللہ میں اسے محبوب رکتا ہوں تو بھی اسے محبوب رکھ) حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ فرمایا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اے اللہ میں اسے محبوب رکھتا ہوں تو اس سے محبت کرنے والے کو بھی محبوب رکھتا ہوں۔

جب حضرت امام حسن رضای اللہی کے لئے خلافت سے دست بردار ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے آپ کو اور آپ کے اہل بیت کو اس کے عوض خلافت باطنیہ عطا فرمادی تھی کہ ایک جماعت اس بات کی قائل ہے کہ ہر زمانے میں قطب اولیہ اہل بیت ہی سے ہوا کرتے ہیں

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حسین مجھ سے ہے اور میں حسین سے ہوں۔ اے اللہ جو حسین کو دوست رکھے تو اس کو محبوب رکھ۔ حسین ان کے نواسوں میں سے ایک تھے۔ حضرت حسین نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بہت زیادہ مشاہد تھے۔ امام طہرانی نے یہ حدیث بیان کی ہے اللہ تعالیٰ نے ہر نبی کی اولاد ان کی پشت میں رکھی ہے اور میری اولاد علی بن ابی طالب کی پشت میں رکھی ہے۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت ام سلم کے گھر میں استراحت فرمادے تھے۔ آپ نے حریر کی نبی ہوئی چادر زیب تن کی ہوئی تھی۔ اتنے میں حضرت بی بی قاطرہ ایک ہندی لالائیں جس میں خزیرہ (قیمه میں آنمازوں کرا سے اچھی طرح پکاتے ہیں) تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے

ارشاد فرمایا کہ اپنے شوہر (حضرت سیدنا علی کرم اللہ وجہہ) (اور اپنے صاحب زادوں حضرات حسین کریمین رضوان اللہ علیہم) کو بڑا۔ حضرت خاتون جنت نے انہیں بلا یادہ بھی تناول فرمائی رہے تھے کہ آئے تطہیر نازل ہوئی ۔ ائمہ ریسید اللہ لیذہب عنکم الرّجس اہل الْبیت ویطہر کم تطہیر آ۔ سورہ الحزاب آیت (۲۳) حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سب کو چادر سے ڈھانپ لیا۔ اور دست مبارک باہر نکال کر آسمان کی طرف اٹھایا اور دعا کی۔

اے اللہ یہ میرے اہل بیت اور حمایتی ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ میرے خواص ہیں۔ ان بے پیدی دور فرماؤ را نہیں پاک و صاف فرمائیں کلمات تین مرتبہ کہے۔

حضرت ام سلمہ فرماتی ہیں میں نے پرہ اٹھا کر اپنا سر داخل کیا اور عرض کیا یا رسول اللہ میں بھی آپ کے ساتھ ہوں فرماتم بھلائی پر ہو۔ تم بھلائی پر ہو۔

اس روایت سے پتہ چلتا ہے کہ آئے تطہیر اہل عباد کے ساتھ خاص ہے۔

اہل بیت سے مراد صرف اہل عباد ہیں۔ یہ صحابہ سے حضرات ابو سعید خدریؓ اور تابعین میں

حضرت مجیدہ فتوہ کا قول ہے۔

حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے۔ ایہا الناس قد ترکت فیکم ما ان اخذتم بہ لن تصلوا کتاب اللہ و عترتی اہل بیتی۔ (اے لوگوں میں نے تم میں دو چیز چھوڑی ہے کہ اگر تم اسے اپناؤ گے تو ہرگز مگراہن ہو گے۔ قرآن پاک اور میری عترت اہل بیت) قرآن پاک کو اپنانا تو یہ ہے کہ اس کے احکام پر عمل کیا جائے۔ اس کے حلال کو حلال اور اس کے حرام کو حرام جانا جائے۔ اور اہل بیت کو اپنانے کا مطلب یہ ہے کہ ان کے استحقاق کے مطابق ان سے محبت و عنايت کا سلوک کیا جائے۔ اور ان کی تظمیم و تحریم اور عزت افرادی کی جائے۔

مزید حضرت زید بن ارقم کا ارشاد بھی توجیہ طلب ہے جب حضرت حسین نے ان سے پوچھا کہ اہل بیت کون ہیں۔ تو انہوں نے فرمایا کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد جن پر صدقہ حرام ہے یہ ہمارے مقصود میں نہیں تھے کیونکہ صدقہ تو اہل بیت کے ہر فرد پر حرام ہے اسی طرح حضرت حذیفہ بن اسیدؓ کی روایت جس کو حضرت حکیم ترمذی نے روایت کیا ہے۔ حضور نبی کرم صلی

اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ جب تم میرے پاس آگئے تو میں تم سے دو چیزوں کے بارے میں پوچھوں گا۔ غور کرو کہ میرے بعد تم ان دونوں سے کیا معاملہ کرتے ہو۔؟ بڑی اور اہم چیز کتاب اللہ ہے۔ وہ ایسا سلیمانی ہے جس کا ایک کنارہ اللہ تعالیٰ کے دست قدرت میں ہے اور دوسرا کنارہ تمہارے ہاتھ میں ہے۔ تم اس کو مضبوطی سے پکڑے رہو۔ تم نہ گراہ ہو گے اور نہ تبدیلی کے مر تکب۔ اور دوسرا کنارہ کتاب اللہ ہے۔ اور دوسری اہم چیز میری عترت اور اہل بیت ہیں۔ مجھے اللہ تعالیٰ نے اطلاع دی ہے کہ یہ دونوں جدا نہیں ہوں گے پھر ان تک کہ حضن کوڑ پر مجھ سے آبلیں گے۔ (فُلُلٌ أَكْبَرٌ كِتَابُ اللَّهِ هُوَ وَهُوَ أَكْبَرٌ إِنَّمَا يَنْهَا مَنْ يُنْهَى مِنْ سَبِيلٍ) کے دست مبارک میں اور دوسرا تمہارے ہاتھ میں (تم اسے مضبوطی سے تھا میں رہو نہ گراہ ہو گے اور

جب تم میرے پاس آگئے تو میں تم سے دو چیزوں کے بارے میں پوچھوں گا۔ غور کرو کہ میرے بعد تم ان دونوں سے کیا معاملہ کرتے ہو۔؟ بڑی اور اہم چیز کتاب اللہ ہے۔ وہ ایسا سلیمانی ہے جس کا ایک کنارہ اللہ تعالیٰ کے دست قدرت میں ہے اور دوسرا کنارہ تمہارے ہاتھ میں ہے۔ تم اس کو مضبوطی سے پکڑے رہو۔ تم نہ گراہ ہو گے اور نہ تبدیلی کے مر تکب۔ اور دوسرا کنارہ اہم چیز میری عترت اور اہل بیت ہیں۔

نہ تبدیلی کے مر تکب) یہ ظاہر کرتا ہے کہ ہدایت حاصل کرنے اور گمراہی سے نجات کے لئے خاصاً قرآن پاک کے ساتھ خاص ہے۔ اور اس کا سبب یہ بیان فرمایا ہے۔

حضرت زید بن ارقم نے فرمایا حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کتاب کے ساتھ اپلیت کا ذکر ان کی شایان شان تعلیم تحریر کا تکیدی حکم فرمانے کے لئے کیا ہے۔ بے شک اہل بیت حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی قرابت کی وجہ سے بھی سخت تعلیم ہیں۔

حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب وادع سے فارغ ہو کر ایک لاکھ صحابہ کے جم غنیر میں جو امت مسلم کا ایک عظیم اجتماع تھا جس میں حضرت ابو بکرؓ اور ان کے علاوہ دیگر جلیل القدر صحابہ سبھی موجود تھے، اس اجتماع میں امت مسلم کی طرف مخاطب ہو کر قرآن پاک و اہل بیت کے

داسن کو مخصوصی سے تھانے کا تذکرہ کیا ہے۔ مبانے اسعاف الاصالحین میں کہاںیں جمیں الہ بیت کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ذر اتا ہوں۔ ان عقائدان نے شرح ریاض الصالحین میں کہا۔ دو دفعہ یہ بات کہنے کا مطلب یہ ہے کہ الہ بیت کے بارے میں تاکید اور صیت فرمائی اور اس امر کا مطالبہ فرمایا کہ ان کی شان کا اہتمام کرنا۔ یہ وہ اجنب مونکہ ہے جس کے پورا کرنے کا مطالبہ کیا گیا ہے۔ اور اس پر ابھارا گیا ہے امام احمد کی روایت ہے ”قریب ہے کہ مجھے بلا یا جائے تو میں تھیل کروں اور میں تم میں دو گرفتار چیزوں چھوڑے جا رہا ہوں (۱) کتاب اللہ جو ایک رسی ہے آسمان سے زمین تک (۲) میری عترت اور الہ بیت مجھے اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ یہ دونوں جدا نہیں ہوں گے۔ یہاں تک کہ حوض کوثر پر مجھ سے ملاقات نہ کر لیں۔ تم غور کرو میرے بعد ان دونوں سے کیا معاملہ کرتے ہو۔ حبل مددود سے مراد اللہ تعالیٰ کا عہد ہے یا اللہ تعالیٰ کی رحمت درضا تک پہنچانے کا سبب ہے۔“ یہ امام نووی کا کلام تھا۔ حضرت حذیفہ بن اسید غفاریؓ فرماتے ہیں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جوہ الوداع سے فارغ ہوئے اور خطبہ دیاں میں کہاںیں تم سے دو گرفتار چیزوں کے بارے میں پوچھوں گا تم دیکھو میرے بعد ان سے کیا معاملہ کرو گے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے انہیں بلا یا پھر یہ آیت تفسیر تلاوت کی انہما میرید اللہ لیندھب عنکم الرّجس اهل الّبیت ویطہرکم تطہیر۔ آبے شک الہدیت ان کی اولاد میں شامل ہیں اور وہ برگزیدہ ہیں لیکن مخصوص نہیں ہیں جو صیحت صرف انبیاء کرام کے لئے۔ دوسروں کے لئے امتحان ہے۔ امتحان اسی شخص کا ہوتا ہے جس کے لئے امور پوشیدہ ہیں۔ جو امور کا معاینہ اور مشاہدہ کرے وہ امتحان سے آگے گزر گیا ہے۔ آپ کا ارشاد یہ ہے کہ وہ دونوں یعنی قرآن والہدیت ایک دوسرے سے جدا ہونے والے نہیں ہیں یہاں تک کہ حوض کوثر پر مجھ سے ملاقات کریں گے۔ جب تک تم ان کو تھانے رہو گے مگر اونہ ہو گے۔

۱۔ اثنا عشری عقیدہ کے مطابق تمام ائمہ مخصوص ہیں (اوارة)

☆☆☆☆☆

## کلامِ اقبال اور ذکرِ علیٰ

از: حسن شنی

جو اہر لال نہرو یونیورسٹی، نیو دہلی

ڈاکٹر سر محمد اقبال کا نام نامی اردو ادب کو سناوار نے تکھارا نے اور چن اردو میں باغ و بہار لانے والوں میں سے ایک معتبر اور اہم نام ہے۔ ان کا خاص و صفت یہ ہے کہ انہوں نے اپنی شاعری کے ذریعے نہ صرف اردو ادب کو نت نئے تخلیقات اور فلسفے سے مالا مال کیا ہے بلکہ انہوں نے اپنی شاعری کے لئے قرآن مجید، احادیث رسول اور ذکر صحابہؓ کرام کو مآخذ و مبنی بنا لیا۔ قرآن مجید سے غیر معمولی تخفف اور اس کے عین مطابعے نے انہیں فکر و نظر کی وہ وسعتیں اور بلندیاں عطا کی تھیں جو ان کے حتد میں و متاخرین میں سے کسی کو نصیب نہ ہو سکی۔ انہوں نے خود بھی اعتراف کیا ہے کہ ان کی شاعری کا حرف بہر ف ان تعلیمات کا مر ہون منت ہے جو انہیں اس باحول سے حاصل ہوئی تھی جس کے وہ پروردہ تھے۔

شاعر مشرق علامہ اقبال کے اس بیان کا مدعایہ ہے کہ انہوں نے اپنے کلام میں فلسفہ قرآن اور تعلیمات قرآنی کی ترویج و اشاعت کو اہمیت دی اور قرآن کو مسائل حیات اور ان کے حل کے طور پر پیش کیا۔ قرآن کریم نے ان کو وہ انتہا لیا اور آفاقی فکر عطا کی تھی جس نے مشرقی تہذیب کو مشرق سے تعارف کرایا اور قرآن حکیم کی تعلیمات کے آئینہ میں انسانوں کے ذریعہ عالم انسانیت کے فلاح و بہبود کی تلقین کی اور اس سلسلے میں انہوں نے مختلف استعارات، تخلیقات اور رمز و کتابی سے کام لیا اور اپنی شاعری میں مرد موسن، شاہین وغیرہ جیسے اچھوتے اور نئے استعارات استعمال کیے اور اس کے ساتھ ہی ساتھ نادر اصطلاحات بھی وضع کیں۔ مرد موسن کے لئے حضرت علیؑ کا انتخاب کیا جن کی ذات ستودہ صفات میں علم، عمل اور عشق کی تینوں خوبیاں بیک وقت جمع نظر آتی ہیں۔

یوں تو شاعر مشرق کی نظم "زہد اور رندی" کے مطالعے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وہ خود اپنی ذات سے مکمل آشنا نہیں تھے جس کا انہوں نے اقرار بھی کیا ہے اور کہا ہے کہ میرے بھر خیالات کا پانی بہت ہی عمیق ہے۔ اور یہ بھی ہے کہ ان کے بھر خیالات و تخيالات کا پانی بہت گہرا ہے جس میں ان کے انکار کے دو دھارے بجا طور پر نمایاں ہیں۔ ایک تو شاعر اور دوسرا افسیانہ اور اسی گہرائی میں ولایت علیٰ بھی مضر ہے۔ دراصل حضرت علیٰ سے ان کی عقیدت مندی ان کی تربیت کا نتیجہ تھی جس میں ان کی والدہ گرامی امام بی بی کا اہم کردار ہے۔ گرچہ حضرت علیٰ سے اقبال کی عقیدت مندی زمانہ طالب علمی میں ہی گھر کر بچی تھی مگر انہوں نے بہت بعد تک نہ تو مسلمانوں کو مخاطب کیا تھا اور نہ ہی حضرت علیٰ پر کوئی شعر کہے تھے لیکن ان کے حلقہ ارباب میں یہ شہرہ تھا کہ اقبال تسبیح سے بہت متاثر ہیں اس امر سے انحراف ممکن نہیں۔ ملاحظہ ہو "زہد اور رندی" کے یہ اشعار جو اس بات پر دلالت کرتے نظر آتے ہیں۔

ایک مولوی صاحب کی نساتا ہوں کہاں  
تیری نہیں منظور طبیعت کی دکھانی  
خفر نے میرے ایک شناسا سے یہ پوچھا  
اقبال کے ہیں تری شمشاد معانی  
پابندی احکام شریعت میں ہے کیا  
گو شعر میں ہے رنگ کلیم ہدای  
ستا ہوں کہ کافر نہیں ہندو کو سمجھتا  
ہے ایسا عقیدہ اثر فلسفہ دانی  
ہے اس کی طبیعت میں تسبیح بھی ذرا سا  
تفصیل علیٰ ہم نے سا اس کی زبانی لے

ڈاکٹر اقبال کے ابتدائی کلام کا مطالعہ کرنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ ان کے کلام میں دسیع المشربی موجود ہے اور شاید یہی وجہ تھی کہ مسلم صوفیاء و مفکر کے ساتھ ساتھ شنگر اچاریہ کے

اس دیداتی فلسفہ کے ثابت پہلووں سے بھی کافی تاثر تھے جس میں تسلیم و رضا حساس خودی اور شان بے نیازی نہایت ہی اہم ہیں۔ اسی وجہ سے ان پر بھی مختلف قسم کی الزام تراشیاں کی گئیں۔

علامہ اقبال کی شاعری میں عشق اور خودی کا تصور بہت زیادہ کار فرمانظر آتا ہے۔ عشق اقبال کے انکار و تصورات کا ایک ایسا اہم جزو ہے جس سے ان کی مراد نفس قرآن اور عشق رسول ہے جو صحابہ کرام کے جذبہ ایمانی کا محرك بھی تھا۔ اقبال نے اپنی شاعری کے ذیعہ جہاں عشق کے بہت سارے روپ بنائے ہیں وہیں اس کی ایک شکل حضرت علیؑ کی ذات بابرکت بھی ہے۔ وہ کہتے ہیں۔

بھی تھا گی کوہ و دمن عشق  
بھی سوز و سرود انجن عشق  
بھی سرمایہ محراب دنبر  
بھی مولا علی خیر شکن عشق ہے  
جال عشق و مستی ٹرف حیدر  
زوال عشق و مستی حرف رازی ہے

مندرجہ بالا اشعار سے یہ صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال عشق کے طالب نظر آتے ہیں لیکن جلد ہی اقبال بصیرت کی گہرائیوں میں اتر کر یہ بخوبی سمجھ جاتے ہیں کہ سمجھاتی عام شے نہیں ہے کہ ہر کس دن اکس کو مل جائے چنانچہ فرماتے ہیں۔

بے جرأتِ رندانہ ہر عشق ہے رو باتی  
بازد ہے قوی جس کا وہ عشق یہ الہی ہے

حضرت علیؑ سے اس والہانہ عقیدت، تلقی شیفگی اور جذباتی گاؤ نے اقبال کے ان اشعار کو عجیب کیف اور سوز و گداز سے بھر دیا ہے جو ذکر علیؑ سے مزین ہیں۔ اقبال اسی پر بس نہیں کرتے بلکہ اس کی تخصیص کچھ ان الفاظ میں کرتے ہیں۔

صدق خلیل بھی ہے عشق صبر حسین بھی ہے عشق  
مرکہ وجود میں بدر و حسین بھی ہے عشق ۵

علام اقبال کے انکار میں خودی اور عشق کے علاوہ فقر بھی اہمیت کا حامل ہے اور ان کی نظر میں ایک دوسرے میں یہ اس طرح پر دئے گئے ہیں جیسے صحیح کے دانے ساتھ ساتھ پر دئے ہوتے ہیں۔ انہوں نے یہ بار بار پاور کرنے کی کوشش کی ہے کہ فقر دنیا سے بے رنجتی کے مترادف ہے جس کے متعلق حضرت علی فرماتے ہیں۔ ”اے دنیا! اے دنیا! دور ہو مجھ سے۔ کیا میرے سامنے اپنے کولاتی ہے؟ یا میری دلدار دفرینت بن کر آتی ہے تیرا دو دقت نہ آئے (کہ تو مجھے فریب دے سکے) بھلا یہ کیوں کر ہو سکتا ہے۔ جا کسی اور کو فریب دے۔ مجھے تیری خواہش نہیں ہے میں تو تجھے تین طلاق دے چکا ہوں جس کے بعد رجوع کی ممکنائش نہیں“ ۵

دوسری جگہ وہ دنیا کو ان الفاظ میں متعارف فرماتے ہیں ”دنیا کی مثال سانپ کی سی ہے جو چھوٹے میں نرم معلوم ہوتا ہے گمراہ ہر ہمک ہوتا ہے۔“ ۶

ڈاکٹر اقبال نے حضرت علی کے فقر کی یہ شان ہتائی ہے کہ

دارا و سکندر سے وہ مرد فقیر اولی

ہو جس کی فقیری میں بوئے اسد الہی ۷

خدا نے اس کو دیا ہے ٹکھوہ سلطانی

کہ اس کے فقر میں ہے حیدری و کرداری و

اقبال گبری بصیرت کے ساتھ تاریخ اسلام کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس نتیجہ پر وہنچتے ہیں کہ

آئیں جوں مردی حق گوئی دبے باکی

اللہ کے شیروں کو آتی نہیں رو بھی ۸

اقبال کے کلام کی خوبی یہ ہے کہ انہوں نے زندگی کو عمل اور موت کو سکوت قرار دیا ہے اور اللہ والے ہر حال میں عمل کو گلے گائے رہتے ہیں اور حق کے لئے جان کی بازی تک لگا دیتے ہیں۔ اسلامی جنگوں کا مطالعہ کریں تو آپ کو بہت سارے جوانمرد ایسے ملیں گے جنہوں نے اسلام کی بھاکے لئے خود کو شار کر دیا یعنی حق سے مند نہیں موسڑا اور مثل شیر جرار و کرار ہوئے نہ کہ فرار اور انہیں میں سے ایک شیر، شیر خدا حضرت علی ہیں، جنہوں نے میدان سے فرار اختیار نہ کیا بلکہ میدان جنگ میں ”کانہم

بنیان موصص" (آپ بومگوں کی شان یہ ہے کہ جیسے سیسے پالائی ہوئی دیوار) بنے رہے یعنی علی کی ذات ایک نمودنگی حیثیت رکھتی ہے۔ جن کو دیکھ کر مقابل آنے والی طاقت پر ایک عجیب سی ہبہ طاری ہو جاتی ہے۔

فرمی شیشگر کے فن سے پتھر ہو گئے پانی  
میری اکبر نے شیش کو بخشی تھی خدا ॥  
مثلاً قیصر دکرمنی کے استبداد کو جس نے  
وہ کیا تھا؟ زور حیدر، فخر بوزر، صدق سلطانی ॥

ڈاکٹر اقبال کی نظر میں علی کا یہ فخر دنیوی سلطنت و سلطوت سے بہت بلند ہے اس لئے کہ علی کی نظر میں سلطنت و شکوہ پادشاہی کی و تعت پکھ نہیں تھی۔ علی کی نظر میں سلطنت و پادشاہی اس وقت پکھ حیثیت رکھتی ہے جب وہ قیام حق کے لئے قائم ہو۔

تیری خاک میں ہے اگر شر رتو خیال فخر و غناہ کر  
کہ جہاں میں نان شیر پر ہے مدار قوت حیدری ॥

علام اقبال کی نظر میں نان شیر پر گزر بر کرنے والے بہت ملتے ہیں لیکن نان شیر پر بر کرنے والوں میں کوئی قوت حیدری کامالک نہیں کیونکہ قوت حیدری فراہم کرنے کے لئے کسی ایسے جوہر کی ضرورت ہے جو ایمان سے پیدا ہوتا ہے اور اگر یہ ایمانی طاقت ہاتھ لگ جائے تو فخر و غناہ کی ضرورت نہیں در پیش ہوتی ہے۔ تکی وجہ ہے کہ انہوں نے کلام الہی اور تعلیمات نبوی کی جگل سے مسلمانوں کے اندر حرارت اور روشی پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور یہ دعا کی ہے کہ

دولوں کو مرکز مہرووفا کر  
حریم کبریا سے آٹھا کر  
ہے نان جوں بخشی ہے تو نے  
اُسے پاڑوئے حیدر بھی عطا کر ॥

کلام اقبال میں حضرت علی کی شجاعت، جراحت مندی اور جانبازی کا ایسا مثالی پیکر ملتا ہے

جو اردو شاعری میں کسی دوسرے شخص کے بیان نہیں ملتا اور اسی لئے اقبال نے اپنے کلام میں حضرت علی کا نام نہ لے کر ان کے خطابات والقاب مثلاً حیدر، حیدر کرار، خیر مکن، اسد اللہ وغیرہ کو بطور اصطلاح استعمال کیا ہے۔ اقبال نے یہ سارے القاب بڑے ہی اچھوتے اور نزاں اور نزاں میں برتے ہیں مثلاً غزوہ خیر کی مثال دے کر انہوں نے مسلمانوں کی موجودہ صور تھال پر اظہار تاسف بھی کیا ہے اور ان عظیم کارناموں کی یاد لائی ہے جس پر ہمیں فخر ہے۔

بڑھ کے خبر سے ہے یہ صرکہ دین وطن

اس زمانے میں کوئی حیدر کرار بھی ہے ۱۵

اس شعر میں نہ صرف مولاۓ کائنات کی حمد و شکری گئی ہے بلکہ ان سے اپنی بے انتہا عقیدت مندی کا اظہار بھی کیا گیا ہے اور اس بات کی جا ب اشارہ بھی ہے کہ صرکہ خیر میں تو ہم یہودیوں کے ایک گروہ سے نبرد آزمائتھے جبکہ آج مسلمانوں کو مختلف مذاہب اور گروہوں سے مقابلہ کرنا پڑ رہا ہے۔ اس شعر کے ذریعے اقبال نے یہ واضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ اس وقت تو حضرت علی یعنی حیدر کرار تھے جنہوں نے باطل پر فتح پائی اور حق غالب رہا لیکن افسوس صد افسوس کہ آج ہمیں ایسے رہنا میر نہیں ہیں۔ ڈاکٹر اقبال کی بصیرت و بصارت نے بہت جلد اس حقیقت کا اور اک کر لیا تھا کہ موجودہ حالت میں مسلمانوں کے قدرمکات میں جانے کا سب مغربی تہذیب و تمدن کی کورانہ تقليد ہے۔ لہذا ایسی صورت میں ذات علی شمعہ دایت بن سکتی ہے اور ہمیں ہمارا کھویا ہوا قار عطا کر سکتی ہے۔ تب اسی تو سر محمد اقبال نے علی کی جانبازی اور حق پر کھل ایقاں و ایمان کے مظہر کو اپنے اشعار میں یوں پیش کیا ہے۔

کافر ہے تو شیش پر کرتا ہے بھروسہ

مومن ہے تو بے شیش بھی لڑتا ہے سپاہی ۱۶

اس شعر میں اقبال نے علی کی جانبازی دکھاتے ہوئے یہ بادر کرانے کی سی کی ہے علی ہی فی الحقیقت مرد مومن ہیں اور وہ اس قدر جانباز ہیں کہ بغیر تکوار بھی دشمنان اسلام سے لڑتے ہیں اور انہیں کسی قسم کے ہتھیار نیزہ و تکوار بیہاں تک کہ عصا کی بھی ضرورت نہیں بلکہ شب بھرت تکوار کے سامنے میں اطمینان سے سورتے ہیں۔ وہ دراصل رحم کرنے والوں میں سب سے بڑے رحم و کریم ہیں

اور اپنے جانی دشمن کو بھی معاف کر دینے والے ہیں مگر جب معزز صرکہ حق و باطل کا بازار گرم ہو جاتا ہے تو میدان میں عرصہ لافتی کے شہسوار ہوتے ہیں اور درحقیقت حیدر کار بن کر رسول کی لفظوں میں میدان میں ڈٹ جاتے ہیں آنحضرت نے فرمایا

”کل علم میں ایسے مرد کو دوں گا کہ جو کار ہو گا میدان سے بھاگنے والا نہیں ہو گا۔ اللہ و رسول اس کو دوست رکھتے ہوں گے اور وہ اللہ اور رسول کو دوست رکھتا ہو گا اور وہ اس وقت تک میدان سے واپس نہیں ہو گا جب تک کہ خدا کے ہاتھ میں فتح نہ دے دے گا۔“  
پھر اقبال غردوہ خیر کی مثال دے کر بتا رہے ہیں کہ حق و باطل کی یہ صرکہ آرائی کوئی نئی بات نہیں بلکہ مرحب و عنتر تو ہر زمانے میں حق کے خلاف نبرد آزمائی ہے ہیں شرط صرف یہ ہے کہ ہم فطرت اسد اللہ پیدا کریں۔

نہ تیزہ گاہ جہاں نہیں ، نہ حریف پنجہ فلن نے  
وہی فطرت اسد اللہی وہی مر جبی وہی عنتری ۱۸  
ایک طرف اقبال نے جہاں اپنی نظم شکوہ میں مسلمانوں کی زبوں حالی پر خدا سے شکایت کی کہ  
توہی کہہ دے کہ اکھاڑا دو خیر کس نے  
شہر قیصر کا جو تھا؟ اس کو کیا سر کس نے ۱۹  
تو دوسری جانب جواب شکوہ میں یہ فرماتے ہیں:

ہر کوئی مست میے ذوق تن آسانی ہے  
تم مسلمان ہو؟ یہ انداز مسلمانی ہے؟  
حیدری فقر ہے ، نہ دولت عثمانی ہے  
تم کو اسلاف سے کیا نسبت روحانی ہے؟  
وہ زمانے میں معزز تھے مسلمان ہو کر  
اور تم خوار ہوئے تارک قرآن ہو کر ۲۰

مندرجہ بالا اشعار میں انداز مسلمانی سے مراد اتباع رسول ہے اور حیدری فقر سے مراد طرز

اسداللہی۔ اپنے اسلاف سے روحاںی نسبت نہیں ہونے کی وجہ سے ہی اقبال مسلمانوں پر طور کرتے ہیں اور یہ کہتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ

امارت کیا شکوہ خروی بھی ہو تو کیا حاصل  
نہ زور حیری تجھ میں نہ استثنائے سملنی ۱۷  
شاعر مشرق اقبال کا حضرت علی کےحضور میں عقیدت گزاری اور نیاز مندی کا یہ عالم ہے۔  
سرہ بے میری آنکھ کا خاک مدینہ و نجف ۲۲  
یادہ کہتے ہیں کہ

یہ ہے اقبال فیض یاد نام مرتضی جس سے  
نگاہ فکر میں خلوت سرائے لامکان تک ہے  
اور پھر ذاکر اقبال زمانے کی بگوئی ہوئی تیوریوں کی پرداہ کے بغیر اپنی بچی محبت کا اعتراف  
کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

دل میں ہے اس بے عمل کے دفعہ عشق اہل بیت  
ڈھونڈتا پھرتا ہے عمل دامن حیرہ مجھے

محض یہ کہ علامہ اقبال نے اپنی شاعری کو وسیلہ بنانے کا اپنی بے انتہا عقیدت کا اٹھار کرتے ہوئے حضرت علی کی تعلیمات کو عام کرنے کی سعی کی اور فضائل علی کو جزو ایمان بنانے کے اندر دوبارہ نئی روح پھوٹکنے کا کام کیا۔ اقبال ایک مشکل پسند مفکر ہیں۔ جنہوں نے اپنی شاعری کی دسادت سے انسانی انکار کے مخفف درستھے واکھے، عظمت انسان کے مخفی رازوں کو ظاہر ہو دیا کرنے کی کامیاب کوشش کی، مردِ مومن کے کمالات سے تعارف کر لیا، بغض و عناد سے نفرت دلائی اور دُن  
کی محبت ہے نصف ایمان قرار دیا گیا ہے کافر گنگلیا، نیز مغرب کی اس دلیل سے منبہ کیا جس کی ضرب سے کائنات زخمی اور انسانیت خون میں غرق ہو رہی تھی۔ اقبال کے یہاں حب علی صرف ان کی اپنی ذات تک ہی مخصوص نہیں ہے بلکہ انہوں نے اپنے کلام کے ذریعے عالم انسانیت کو اس نور سے کب فیض کا درس بھی دیا ہے۔ وہ شعلوں سے گل چینی کرتے ہیں اور آپ کی شمشیر یعنی ذوالقدر کو آب

حیات سمجھتے ہیں۔ انہوں نے دلوں اگیز اور روح پرور اشعار سے قوم کو جہاد زندگی کے لئے آمادہ کیا اور انہیں اپنی عظمت رفت اور دولت گشہ کی بازیابی کا بھی حوصلہ عطا کیا۔ خصوصاً علی کے عشق اور عمل کو علامت ہا کر مسلمانوں میں حیدری فقر کے ساتھ بازوئے حیدر اور زور حیدر پیدا کرنے کی تلقین کی ہے اور اس کو بروئے کار لانے میں اسائے علی مرتضی اور صفات علی مرتضی کا سہارا لیتے ہوئے اپنی شاعری کی اساس قائم کی ہے اور یہی ان کے کلام کی خوبی تھی جس کی بنا پر وہ تمام شاعروں میں ممتاز و منفرد نظر آتے ہیں۔ اگر یہ کہا جائے تو یہاں ہو گا کہ انہوں نے لطیف ترین، دلیق ترین اور نادر و نایاب مضمایں کو اشعار کے سانچے میں ذھال کر کچھ اس طرح پیش کیا ہے کہ کوئی بھی ذی فہم ان کی اعلیٰ شعری استعداد اور صلاحیت کا قائل ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ حق تو یہ ہے کہ اقبال نے بعض مضمایں اور تاریخی واقعات کو بھی صرف ایک شعر میں بیان کر دیا ہے جسے ایک ماہر تر نہ کر کی سخنوں میں بھی شاید ہی پوری طرح بیان کر پائے۔

### مأخذ

- ۱۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۷۷
- ۲۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۵۹
- ۳۔ کلیات اقبال ضرب کلم۔ ص ۸۳۶
- ۴۔ کلیات اقبال ضرب کلم۔ ص ۱۱۲
- ۵۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۸۲۶
- ۶۔ کلیات قدرے نجی بلا غم۔ ص ۷۹۲
- ۷۔ نجی بلا غم مکتوب۔ ۲۸۔ ص ۲۲۹
- ۸۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۳۲۹
- ۹۔ کلیات اقبال ضرب کلم۔ ص ۱۳۳
- ۱۰۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۳۲۹
- ۱۱۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۷۷
- ۱۲۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۲۷۰
- ۱۳۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۵۵۲
- ۱۴۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۳۵۶
- ۱۵۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۷۷
- ۱۶۔ صحیح بخاری
- ۱۷۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۲۵۳
- ۱۸۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۱۶۵
- ۱۹۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۲۰۳
- ۲۰۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۲۰۳
- ۲۱۔ کلیات اقبال بال جبر نکل۔ ص ۳۲۲

☆☆☆☆

## نیج البلاغہ

### اسلامی فلسفہ و عرفان کا سرچشمہ

از: رضا عباس۔ علیگڑھ

مشریقین کا ہمیشہ سے یہ روایہ رہا ہے کہ انہوں نے اسلامی فلسفے اور عرفانی افکار کے مानخذ دوسرے مذاہب اور مکاتب فلک میں تلاش کئے۔ اگر ہم اسلامی فلسفے کی کسی بھی مغربی تاریخ کا مطالعہ کریں تو عموماً پہلا باب اسلامی فلک کے غیر اسلامی مانخذوں کی بحثوں پر مشتمل ہے گا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ اسلامی افکار اور فلسفے کی جزیں اسلام کے اندر ہی ڈھونڈنے کی سمجھیہ کو شش ابھی تک عمل میں نہیں آئی ہے۔ فلسفہ اور عرفان کے اولین اسلامی مانخذ قرآن کو ان مغربی علماء نے صرف عمل اور جادو کے لامحہ عمل سے تعبیر کیا۔ ان علمائے کرام کی نظر میں عربوں کا مراجح کسی بھی سمجھیہ فکری اور استدلائی بحث کا متحمل نہیں ہو سکتا تھا۔

فهم قرآن کے سلسلے میں ان لوگوں کی چشم بصیرت پر تعصب کے دیگر پردازے پڑے ہوئے تھے اور انہیں قرآنی طرز استدلال اور عرفانی افکار میں کوئی تباہ نظر نہیں آئی مزید برآں انہوں نے قرآنی دلائل اور ان کے تینیوں کو پچانہ اور کم اہمیت گردانا۔ ان کا ذہن وحی الہی کے اس محبزانہ طرز تکلم کا فہم پیدا نہ کر سکا جس کی وجہ سے یہ کتاب کسی طبقہ یا گروہ کے لئے محدود نہ ہو کر زمان و مکان کی قید سے آزاد ایک آفیٰ صحیفہ ہدایت قرار پائی۔

فی الحقيقة، اسلامی سماج میں غیر اسلامی افکار کی شروعات تب ہوئی جب عباسی حکومت نے ہلیبیت رسول سے اپنی عداوت اور بعض سیاسی مصالح کی بنیاد پر یونانی آئندہ فکر اسٹو، سقراط، اور افلاطون، کے فلسفے کا عربی زبان میں ترجیح کرو کر اسلامی سلطنت کے گوشہ و کنار میں انکا اشتہار کیا۔ یونانی فلسفہ

کی اسلامی معاشرے میں درآمد کے پیچے عبادی حکومت کا، ہم ترین مقصد یہ تھا کہ کسی طرح علماء اور عوام انس کو حکومتی معاملوں سے الگ کر کے منطق، اور فلسفے کے غیر ضروری مباحث میں الجھادیا جائے، تاکہ بادشاہ وقت امت مسلمہ کے واجب حقوق کو پامال کرتے ہوئے اپنے عیش و نوش کو جاری رکھ سکے۔

قرآنی تعلیمات پر مبنی فلسفیانہ افکار کو رد کر کے یونانی فلسفہ باہر سے منگلنے کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ قرآنی فلسفہ و فکر کے ہر نتیجے سے عمل اور اصلاح کا ایک پہلو نہ لکھتا تھا، سماجی ذاتی اور سیاسی زندگی میں معاشرے کی بہادیت کے اصول مرتب ہوتے تھے، جنکی ان مدعیان خلافت کو کوئی ضرورت نہ تھی، انہیں ایسے فلسفیانہ افکار درکار تھے جو علمی قدر و قیمت کے حامل تو ہوں لیکن عملی زندگی سے ان کا کوئی سروکار نہ ہو۔ گویا یہ فلسفیانہ بعضی حکومت کی طرف سے دی گئی ایسی اتفاقون تھی جس کے نتیجے میں ذہت ہو کر اکثر علماء نے سیاسی، اور معاشرتی امور میں سماج کی رہنمائی کے عظیم کام سیعیلحدگی اختیار کر لی۔

حکومت وقت نے آئندہ طاہرین خصوصاً امیر المومنین علی ابن ابی طالب کے حکیمانہ، مصلحانہ اور سرفت انگیز کلام اور خطابات کو اس لائیت نہ سمجھا کہ ان کی اسلامی معاشرے میں ترویج کی جائے اور عوام الناس ان سے استفادہ کر سکیں۔ جبکہ حضرت ختمی مرتبت گئی وفات کے بعد سے ہی لوگوں کا یہ شعار بن گیا تھا کہ امیر المومنین کے اقوال اور نصائح کو نہایت توجہ سے سنتے اور اسے ذہنوں کے صفحے، قرطاس پر محفوظ کر لیتے تھے۔ چنانچہ معتبر تاریخی حوالوں سے یہ بات پاپا یہ شہوت کو تکمیل جاتی ہے کہ ان کے دور میں سیکھوں افراد ایسے موجود تھے جنہیں امیر المومنین کے کلام اور خطابات کا ایک بڑا حصہ زبانی یاد تھا۔ چہلی صدی ہجری کے نصف اول میں قرآن کے بعد جو عربی تشریطی ہے وہ امیر المومنین حضرت علیؑ کی ہے۔ یہ تشریطات اور سائل کی شکل میں نئی البلاعہ کی تدوین سے کئی سو سال پہلے کی تھی اور شیعی کتابوں میں بکھری ہوئی تھی ہے۔ علماء اور محدثین اور عربی ادب کے ماہرین ان سے واقف تھے۔ سید رضاؑ نے چوتھی صدی ہجری میں کلام امیر المومنین کو نئی البلاعہ کے نام سے جمع کیا۔ یہ کتاب اپنے گوناگوں موضوعات اور ان کی گہرائی اور گیرائی کے معاملے میں مجرمات کے حدود کو چھوٹی ہے۔ پاکشہ امیر المومنین کے افکار اور نظریات نے وہ بنیاد فراہم کی جس کے اوپر اسلامی فلسفے اور عرفان کی وہ بلند اور عالیشان عمارت کھڑی ہو سکی جس سر آج ہر مسلمان فخر کرتا ہے۔ بالعدم الطبعات اور الشہادی فکر کو

امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے جس نجح پر ڈالا تھا سی پر جمل کر وحدت الہی موجود اور وحدت الشہود کے عرقانی اور متصوفانہ نظریات کی تکمیل ہوئی۔ یہ اور بات ہے کہ عصری تقاضوں کی تکمیل کی خاطر ان نظریات کی تفصیل میں یوں تابی اور اشرافی فلسفے کی مصلحتات داخل ہو گئیں، یہ بات بلا سبب نہیں ہے کہ نقشبندی سلسلہ کو چوڑکار اسلامی تصور کے تمام سلسلے اپنا آغاز علی مر قضا سے کرتے ہیں۔

یہ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام ہی کی آواز ہے کہ دین کا نتھی آغاز خدا نے وحدت لاشریک کی صرفت سے ہے جیسا کہ جلد ان تمام لوگوں کے ذہنوں کو مجنوز دینے کے لئے کافی ہے جو دین کی اساس شریعت کے اصولوں میں، رسم و رولیات میں یا کسی بھی عقیدے میں ٹلاش کرتے ہیں۔ آپ نے اپنے پیان میں اس اصل اصول پر زور دیا ہے کہ دین کی اساس صرفت الہی میں مضمرا ہے، جب تک کسی قلب میں خدا کی صرفت جلوہ گر نہیں ہوگی دین کی حقیقت اور اس میں چھپی ہوئی حکمتیں اس پر واضح نہیں ہو سکتیں۔ صرفت رب وہ مضمون لفکر ہے جو موسیٰ کے تکوپ کو گردش زمانہ کی طوفانی بہروں میں بھی ایمان و یقین پر ثابت قدم رکھتا ہے۔ اسی خلیل میں صرفت کی بیانی حیثیت کی طرف اشارہ کرنے کے بعد اس کے ضروری ارکان و شرائط بیان فرمائے ہیں اور عموماً انسان جن ناقص مرابط اور اس کو اپنی منزل آخر بنا کر قائم ہو جاتے ہیں، ان کے ناکافی ہونے کا اعلان فرمایا ہے۔ خصوصاً اس جملے میں کہ ”کمال توحید اخلاق“ ہے اور کمال اخلاق یہ ہے کہ اس سے صفات کی نعمتی کی جائے، کیونکہ ہر صفت شاہد ہے کہ وہ اپنے موصوف کی غیر ہے، اور ہر موصوف شاہد کہ وہ صفت کے علاوہ کوئی چیز ہے ”یعنی توحید باری تعالیٰ میں ذات اور صفات کی دوئی کا کوئی تصور نہیں ہے۔ کیونکہ اس کی ذات جو ہر طول و عرض کا مجموعہ نہیں کہ اس میں صفتیں اس طرح تمام ہوں جس طرح پھول میں خوشبو اور ستاروں میں چک بلکہ اس کی ذات خود صفتیں کا سرچشمہ ہے اور وہ اپنے کمال ذات ذاتی کے انہمار کے لئے کسی توسط کی محتاج نہیں ہے۔ صفات الہی اس کی میں ذات ہے، یعنی جو ذات ہے وہی صفت ہے اور جو صفت ہے وہی ذات ہے۔ عرقان کی جانب امیر المؤمنین کے طبعی رجحان کا اندازہ اس بات سے ہو جاتا ہے کہ نجح البلاء میں معمول خطاہ میں اکثر مقامات پر آپ کے کلام کی شروعات عرقانی مباحثت سے ہوئی ہے، مثال کے طور پر ملاحظہ ہو ”تمام حمد اللہ کے لئے ہے جس کی ایک صفت سے دوسری کو

تقدیم نہیں کہ وہ آخر ہونے سے پہلے اول اور باطن ہونے سے قبل ظاہر ہو، اللہ کے علاوہ جسے بھی ایک کہا جائیگا، وہ تقلت اور کی (کے معنی) میں ہو گا۔ سے یادو سے مقام پر فرمایا ”تمام حمد اللہ کے لئے جو چیزیں ہوئی چیزوں کی گہرائی میں اتر ہوا ہے، اس کے ظاہر و ہویدا ہونے کی نشانیاں اس کے وجود کا پتہ رہتی ہیں، گو دیکھنے والے کی آنکھ سے وہ نظر نہیں آتا پھر بھی نہ دیکھنے والی آنکھ اس کا انکار نہیں کر سکتی، اور جس نے اس کا اقرار کیا اس کا دل اس کی حقیقت کو نہیں پاسکتا۔ وہ تبلند و برتر ہے کہ کوئی چیز اس سے بلند تر نہیں ہو سکتی اور اتنا قریب ہے کہ کوئی شے اس سے زیادہ قریب نہیں ہے۔۔۔ وہ ذات ایسی ہے کہ جس کے نشانات اس طرح اس کی شہادت دیتے ہیں کہ انکار کرنے والے کا دل بھی اقرار کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اللہ ان لوگوں کی باتوں سے بہت بلند و برتر ہے جو مخلوقات سے اس کی تشبیہ دیتے ہیں اور اس کے وجود کا انکار کرتے ہیں۔“<sup>۱۵</sup>

عرفان اور فلسفہ کے میدانوں میں ہم نجی البلاعہ کو اتنا آگے پاتے ہیں کہ اس کا مقابلہ دوسری کتابیوں سے کرتا ہے معنی ہو جاتا ہے۔ اس میدان میں امیر المؤمنین سے پہلے اور نہ آپ کے بعد کوئی آپ کی برابری نہیں کر سکا ہے۔ مابعد الطیعیات اور الہی فلسفے کے بیان میں آپ ایسے مقام تک پہنچ گئے ہیں جس کے آگے بڑھنا تو درکنار اس تک رسائی حاصل کرنا بھی اب تک ممکن نہ ہو سکا۔ ذات و صفات الہی کے تمام پہلوؤں، مثلاً خدا کی ذات کا ازفی و ابدی ہونا، اس کی وحدانیت کا عدالتی نہ ہونا۔ اس کا اول و آخر، ظاہر و باطن ہونا، تیز اس کا قادر مطلق اور خاتم مطلق ہونا وغیرہ کا اس طرح احاطہ کیا ہے جس کی نظر کسی دوسرے اسلامی یا غیر اسلامی ماذخیں میں ہرگز نہیں ملتی چنانچہ اپنے دوسرے خطے میں وہ ارشاد فرماتے ہیں ”حمد اس خدا کی ہے جس کی ذات کی دلیل کائنات ہے اور اس کی مخلوقات کا حادث ہونا اس کی ازیست کی دلیل ہے، اور اس کی مخلوق کا ایک دوسرے کے مانند ہونا اس کے بے مانند ہونے کی دلیل ہے۔ وہ حواس خمسہ سے پوشیدہ ہے اور حواس کے ہاتھ اس کے دامن کبریائی تک نہیں پہنچ سکتے۔ لیکن اسکے باوجود وہ ظاہر ہے اور کوئی چیز اس کے وجود کو چھپا نہیں سکتی۔“<sup>۱۶</sup>

ایک چھوٹے سے مقابلے میں نجی البلاعہ کے کسی ایک پہلو کا احاطہ بھی ناممکن ہے، خاص طور پر عرفانی اور الہیاتی پہلو جو کہ امیر المؤمنین کے پسندیدہ ترین موضوعات میں سے ایک ہے، اس

پہلو پر سیر حاصل بحث کرنے کے لئے یقیناً دفتر کے دفتر در کا رہوں گے۔ یہاں دیکھنے والی بات یہ ہے کہ امیر المومنین حضرت علی علیہ السلام نے نہ صرف یہ کہ خطبات میں فکری اور عرفانی پہلوؤں پر روشنی ڈالی ہے بلکہ عوام الناس کو بھی اس جانب رغبت دلائی ہے۔ نجی البلاغہ میں ایسے اقوال کی کمی نہیں ہے جن میں آپ نے لوگوں کو تکفیر، تعقیل اور تھقہ کی جانب دعوت دی ہے۔ آپ نے عقل و دانش کو اسلام کا ایک مضبوط ستون قرار دیا ہے ارشاد فرماتے ہیں ”خدا رحمت کرے اس شخص پر جو فکر سے کام لیتا ہے اور عبرت حاصل کر کے بینا ہوتا ہے۔“ یہ بھی دریافت کا وہ شخص ہے جو سنا ہے اور فکر کرتا ہے، دیکھتا ہے اور عبرت حاصل کرتا ہے اور عبرت سے نفع اٹھاتا ہے۔“ یہ

”کہاں ہیں وہ عقليں جو چراغ علم وہدایت سے روشن ہیں، وہ آنکھیں جن میں تقویٰ

و پرہیزگاری چمکتی ہے“

وہ شے جو نجی البلاغہ اور امیر المومنین علی ابن ابی طالب کے فلسفے اور افکار کو دوسرا یہ فاسیانہ افکار سے الگ کرتی ہے وہ عقل اور ترکیہ، قلب کا ایک خاص امتحان اور ان کی باہمی ہم آہنگی ہے۔ امیر المومنین کے مطابق عقلی اور ذہنی موشاہدیاں اس وقت تک بار آور نہیں ہو سکتیں جب تک ان کے ساتھ ترکیہ، نفس اور ترکیہ قلب کا شوق بھی شامل نہ ہو۔ جو فلسفہ ذہن سے شروع ہو کر اس کی پریق را ہوں میں گھٹ کر دم توڑ دے، تو ایسا فلسفہ کسی مفکر کے لئے ذہنی غذا کا کام تو کر سکتا ہے، لیکن سماج میں کسی اصلاح کا بیڑا نہیں اٹھا سکتا۔ یونانی فلسفے کی بھی وہ خاصیت تھی جس کی وجہ سے اسے یورپون ملک سے منکرا کر اسلامی سماج میں رائج کیا گیا۔ امیر المومنین نجی البلاغہ کی روشنی میں اس نظریہ کے خلاف نظر آتے ہیں۔ آپ کے نزدیک فلسفہ عرفان بذات خود کوئی گراں قدر و قیمت نہیں رکھتے تاہم قتنیک ان کے ذریعے کسی عملی اور اصلاحی نتیجے پر نہ پہنچا جائے۔ چونکہ آپ کی فکر و حیاتی الہی کے ساتھ میں ذہنی ہوئی ہے، لہذا آپ کے ارشادات تمام مقالات پر آیات قرآن کی تفسیر کرتے نظر آتے ہیں۔ قرآن میں جہاں جہاں لفظ ”آمنوا“ استعمال ہوئی ہے فوراً اس کے پیچھے ”ملوک اصلاحات“ کی تحریر نظر آتی ہے، یہی فکر ہمیں امیر المومنین کے خطبات اور ارشادات کے ذریعہ نجی البلاغہ میں نظر آتی ہے، چنانچہ ایک مقام پر اسلام کی تعریف آپ نے اس انداز میں کی: اسلام کے معنی سر تسلیم خم کرتا ہے اور سر تسلیم

جھکانا یقین ہے اور یقین تصدیق ہے اور تصدیق اعتراف ہے، اور اعتراف فرض کی بجا آوری ہے، اور فرض کی بجا آوری عمل ہے۔<sup>۵</sup>

ہمارے آئندہ ظاہرین خصوصاً امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے ہمیشہ اپنی نشتوں میں اپنے صحابہ کے درمیان الہیاتی، فلسفیانہ اور عرفانی مباحث کا تجزیہ کر کے ان کی حقیقوں کو انکے سامنے واضح فرمایا۔ یہاں تک کہ ہمارے آئندہ کی یہ سنت اہل تشیع کے درمیان روانچاگی اور پیروان تشیع، اسلام کے دیگر فرقوں کی پہ نسبت فلسفے اور عرفان کی جانب زیادہ مائل ہوتے چلے گئے۔ جس کے نتیجے میں بعد میں شیعوں پر یہ الزام بھی عائد کیا گیا کہ تفسیر قرآن کے سلسلے میں تاویلیں کرتے ہیں۔ جبکہ قرآن خود تکفیر اور تکلف کی جانب لوگوں کو دعوت دیتا ہے۔ اہل تشیع اور دیگر اسلامی فرقوں کے درمیان یہ فرق اتنا واضح تھا کہ سور نصیح کو لکھنا پڑا کہ کہ فلسفے اور عرفان کی جانب شیعوں کا جھکاؤ صدر اسلام سے ہی دوسروں کے مقابلے زیادہ رہا ہے۔ دراصل ہماران علم کی جانب جھکاؤ ہمارے آئندہ کا پیدا کیا ہوا ہے جو علوم اسلامی کے اصل خزینہ دار تھے اور جنہوں نے اپنے خطبات، تصریح، اور دعاووں کے ذریعے ہمیں ان کی تعلیم دی۔ یہ ہمارے آئندہ کاہی نیسان علم تھا کہ ہمیشہ تعداد کے اعتبار سے اقلیت میں رہتے ہوئے بھی فرقہ تشیع کا اسلامی علم کی ترقی اور ترویج میں دوسروں سے کہیں زیادہ حصہ رہا۔

مگر تاریخ خناس سے بڑا علیہ اور کیا ہو سکتا ہے کہ جو فرقہ اپنے آپ کو امیر المؤمنین اور آئندہ اطہار کا حقیقی پیرو دانتا ہو، آج اس کی حالت ایک پسمندہ اور تو ہم پرست قوم کی ہو گئی ہے، آج ہم نے اپنے دین کو ادھام اور بے معنی راست کی آمادگاہ بنالیا ہے۔ وہ علم جو سرور کائنات کے بعد آئندہ اطہار کے سیند پہ سیند ہمارے علماء تک پہنچا، آج ان علم کے آثار مت رہے ہیں اور ہم ایک قوم کی حیثیت سے علم، تحقیق اور عقل سے دور ہوتے چلے جا رہے ہیں۔ جس کے نتیجے میں زندگی کے ہر پہلو میں پسمندگی نمایاں ہو رہی ہے۔ اس پوری صورت حال میں نجی البلاغہ ایک مظلوم کتاب بن کر رہ گئی ہے جس کے مضامین پر غور کرنا تواریخ ہم اسے پڑھنے کی رہست بھی گوارا نہیں کرنا چاہتے۔ جبکہ آج ضرورت اس بات کی ہے کہ بدلتے ہوئے حالات میں ہم نجی البلاغہ کے ذریعے اسلامی طرز تکفیر اور اسلامی نظام حیات کو دنیا کے سامنے پیش کریں، نیز اس کا تحقیقی مطالعہ کر کے اسلامی علوم و حکمت کے نئے ابواب کھولیں،

جب تک ہم اپنی ان پر انی علی روایات کی جانب رجوع نہیں کریں گے ہمارے مسائل اسی طرح بڑھتے رہیں گے۔

حوالی:

|                                            |                                     |
|--------------------------------------------|-------------------------------------|
| ۱۔ اول الدین معرفہ، نجی البلاعہ خطبہ نمبرا | ۲۔ نجی البلاعہ خطبہ نمبرا           |
| ۳۔ نجی البلاعہ خطبہ، نمبر ۲۹               | ۴۔ نجی البلاعہ خطبہ نمبر ۱۳         |
| ۵۔ نجی البلاعہ خطبہ، نمبر ۱۰۳              | ۶۔ نجی البلاعہ خطبہ، نمبر ۱۵۰       |
| ۷۔ نجی البلاعہ خطبہ، کلمات قصار ۱۲۵        | ۸۔ نجی البلاعہ خطبہ، کلمات قصار ۱۲۵ |

☆☆☆☆☆

## معراج رسول

کوثر نیازی

جب بھی ذکر علی چھڑ گی دیکھئے  
لیکے محظی حق کو ایں جل پڑے  
کفر کا زرد چہرہ ہوا دیکھئے  
جانب صدرۃ الْمُهْتَی دیکھئے  
کتنا نزدیک محظی تھا دیکھئے  
دو کماں کا فقط فاصلہ رہ گیا  
کتنا نزدیک محظی تھا دیکھئے  
رب کے مہمان ہیں مصطفی دیکھئے  
سن کے چوکے ہیں مصطفی دیکھئے  
جس تو ہے وقت خود رک گیا دیکھئے  
اُدن منی تھا یا لجھ مرتضی  
جس تو ہے وقت خود رک گیا دیکھئے  
اسکو محراج کہئے گا یا مجزہ  
دور ہر رجس ان سے ہے حق نے کہا  
آپ پڑھ کر حدیث کہا دیکھئے  
سونج کر واقعہ کرپا دیکھئے  
آپ اپنے سبھی بھول جائیں گے غم  
اُب تو کوثر کو بھی بولنا آگیا

☆☆☆☆☆

# عبدات اور دعا کا مہینہ رمضان

دعا، اس کی ضرورت اور قبولیت:

## ایک مختصر جائزہ

پروفیسر شاہ ویم  
علی گڑھ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ

جدبات کے بوجھ تلتے دبے، کچلے، سبے اور پریشانوں کے خکار کسی انسان کے ذہن میں جھانک کر دیکھیں تو آپ کو نظر آئے گا ایک ایسا فرد جو اپنی ہمیت، دلوالہ اور زندگی کی تمام تر آرزویں اور امیدیں گنو ابھیٹا ہے۔ اسے دور دور تک اندر ہیراں اندھیرا نظر آ رہا ہے اور اس کے سامنے طے ہونے والا پر خار و اوپر کھا بڑا راستہ ہے۔ اور وہ انہیں اندر ہیراں میں کھویا ہوا ہے منزل کی تلاش میں ذہن مکواف ہو چکا ہے، ہمت بواب دے چکی ہے اور راہ عمل ہے کہ متفقد۔ لیکن اگر یہ سرگرد اس شخص دنیا کے خالق واللک کی جملہ صفات پر کامل اعتقاد و اعتماد رکھتا ہے تو اسے زیادہ دیر تک ادھر ادھر بھکنے کی ضرورت نہیں پڑتی بلکہ یہ بارگاہ عالیہ الہی میں اپنی خطاؤں اور لغزشوں کا اعتراف کرتے ہوئے نہایت ندامت اور غیر معمولی شرمندگی کے ساتھ دست و عابند کر دیتا ہے کیونکہ اس کو پتہ ہے کہ خداوند عالم کی رحمتوں کی وسعت کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا ہے اور اس کی رحمت سے مایوسی کفر سے نزدیک کر دیتی ہے لہذا وہ اس امید کے ساتھ کہ اس کا رب تو اس کی رگ گردن سے بھی زیادہ قریب ہے۔ ”نحن اقرب اليه من حبل الوريد“ اس سے اپنادر دل بیان کر دیتا ہے۔ اور واللک کائنات سے اسی رازدارانہ گفتگو کا نام ہے دعا۔

اور اس کا فرمان ہے کہ (اے پیغمبر) جب میرے بندے تم سے میرے بارے میں سوال کریں تو کہہ دو کہ میں تمہارے نزدیک ہوں (اذا سالک عبادی عنی فانی قریب)

اس طرح یہ بات منزل یقین کو پہنچ جاتی ہے کہ جب کوئی مجبور و ناتوان انسان جس کی ساری امیدیں خاکستہ اور کوشش ناکام ہو جائیں اور کوئی صورت نظر نہ آئے تو اس کے دل سے نکلی ہوئی آواز دعا و انجام ہو اکرتی ہے اور خالق کے رحم و کرم کی آرزو مند ہوتی ہے۔ اگر یہ آواز ایمان و عمل کی حالت ہوتی ہے تو شرف قبولیت تک پہنچنے کے امکانات بڑھ جاتے ہیں۔

عبداللہ ابن سان کا بیان ہے کہ اس نے امام جعفر صادق علیہ اسلام سے سنا کہ ”دعا کیا کرو کیونکہ وہ خدا کی بخشش کی کنجی ہے اور ہر حاجت تک بخشش کے لئے دعا میلے کی قوت ہے۔ سب نعمتیں اور رحمتیں پروردگار کے پاس ہیں جن تک دعا کے بغیر نہیں پہنچا جاسکتا ہے۔ کسی دروازے کو کھلھلاتے رہو تو پالا خودہ کھل ہی جائے گا۔“

دعا انسان کو اپنے نفس کا محاہدہ کرنے کی ترغیب دلاتی ہے۔ اس طرح انسان کے لئے اس کے ترکیہ نفس اور اس کے اعمال افکار کی خانست بن کر ابھرتی ہے کیونکہ ہر دعا کرنے والا اپنی لغزشوں پر غور کرتا ہے۔ گناہوں کو یاد کر کے توبہ کرتا ہے اور اپنے مالک سے رجوع کر کے اپنا مدعایمان کرتا ہے۔ اس پر اس کے قرآن اور ہدیت پر ایمان اور اس سے تمکن کے ساتھ۔

وہ لوگ جو فلسفہ دعا کو نہیں سمجھتے، ان کا کہنا ہے کہ دعا کرنے سے کیا فائدہ ہے کیونکہ دعا کرنے والا ایک کائل اور بے عمل انسان بن کر رہ جاتا ہے۔ اس طرح ان کے خیال میں دعا ایک فعل۔ عبث ہے اور دعا کرنے والا ایک ناکارہ اور بے مصرف انسان۔

لیکن اگر غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ اس طرح اعتراض وہی لوگ کرتے ہیں جو فلسفہ دعا کو نہیں سمجھتے اور جنہیں یہ نہیں یہ معلوم ہے کہ جب ذہن پر ہر طرف سے جذبات کی یلخانہ ہو اور ان کا بوجہ دل و جان پر بھاری پڑ رہا ہو تو قوت عمل اور فکر سمجھی مفلوج ہو کر رہ جاتی ہیں۔ ایسے میں اگر کوئی ہدم، اور حسن سلوک سے پیش آنے والا کوئی ایسا ساتھی مل جائے جس سے سب کچھ کہا جائے تو ذہن دل پر چھایا ہو بوجہ ہلکا ہو جاتا ہے۔ LETTING OFF THE STEAM کا عمل ظہور پذیر ہوتا ہے اور انسان کو سکون نصیب ہوتا ہے کیونکہ اس کا ذہن دل گھٹن سے آزاد ہو جاتے ہیں۔ اب افکار عمل کی منزل میں فعالیت اس کا ساتھ دیتی ہے اور وہ تدبر سے کام لیتا ہو اپنے مسائل کو حل کرنے کی طرف

کامیابی اور اعتماد کے ساتھ قدم اٹھاتا ہوا کام بے گام منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے۔

یہی خیال انسان کو منزل دعائیک لے آتا ہے۔ کہنا ہے تو اس سے کیوں نہ کہیں جو اپنے بندوں پر مہربان ہے، راہ نجات دکھانے والا ہے۔ رازوں کو تخفی رکھنے والا اور ساترالعیوب ہے۔۔۔ دعا کرو، تضرع وزاری کرو، ذہن و دل سے بوجھا ترجاً گا۔ سنتے والا سنے گا مراد بھی برآئے گی کہ اسی نے کہا ہے۔

اجیب دعوة الداع اذا دعان۔

(جب دعا کرنے والا مجھے پکارتا ہے تو میں اس کا جواب دیتا ہوں)

مشہور ماہر نفیات ایکس کارل (ALEXIS CARREL) کہتا ہے کہ  
”... دعا طمیان پیدا کرتی ہے۔ یہ انسان کی فکر میں ایک طرح کی ٹھکانگی پیدا کرتی ہے اور  
باطنی انبساط کا باعث نہیں ہے۔ بعض اوقات یہ انسان کے لئے بہادری اور دل اوری کی روح کی بیداری

نگاہ کی پاکیزگی، کردار کی ممتازت، باطنی انبساط اور صرفت، پر اعتماد چہرہ،

استعداد ہدایت اور استقلال حوادث، سب دعا کے مظہر ہیں

کے لئے تحریک کا کام بھی دیتی ہے۔ دعا کے ذریعے انسان پر بہت سی علامات ظاہر ہوتی ہیں۔ نگاہ کی پاکیزگی، کردار کی ممتازت، باطنی انبساط اور صرفت، پر اعتماد ہدایت اور استقلال حوادث، سب ایک کے مظہر ہیں، یہ وہ چیزیں ہیں جو دعا کرنے والے کی روح کی گہرائی اور جسم میں چھپے ہوئے ایک خزانے کی ہمیں خبر دیتی ہیں۔ دعا کی قدرت سے پس اندازہ اور کچل ہوئے لوگ بھی اپنی عقل اور اخلاقی قوت کو بہتر طریقے سے کار آمد بنالیتے ہیں اور اس سے زیادہ فاکنڈہ اٹھایتے ہیں۔“

کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ دعا کس لئے کی جائے کیونکہ (معاذ اللہ) یہ دعا خدا کے کاموں اور اس کے فیصلوں میں مداخلت کے مترادف ہے۔ وہ قدرت والا ہے، ہم سب اس کی مخلوق ہیں، اس کے بندے ہیں۔ وہ ہمارے تمام خیالات اور احوال سے باخبر ہے۔ جو چاہے گا اس کا حکم دے گا۔ ہم اس کے کام میں دل انداز کیوں ہوں؟ ہمیں تو سر تسلیم خم کرنے کی تعلیم دی گئی ہے اور راضی

بہر ظاہر ہے کیا جو لوگ ایسا خیال کرتے ہیں وہ عبد و معبود کے رشتے کو اصلًا سمجھتے ہی نہیں کیونکہ جیسا کہ امام جعفر الصادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا ہے کہ خدا کے بیان ایسے مقامات اور ایسی ممتازل ہیں جو مانگے بغیر نہیں مل سکتے (ان عند الله عزوجل منزلة لا تناول الا بمسألة)۔ پھر یہ کہ اگر اپنے رب سے نہ کہو گے تو کس سے کہو گے؟ دعا انسان کو ایسی عظیم ولاحتہ ای قوت سے متصل کر دیتی ہے، جس نے کائنات کی ہر شے کو ایک دوسرے سے چاروں طرف سے مربوط کر دیا ہے۔ جب راہ چارہ و تدبیر مسدود ہو جائے، گھپ اندر ہیر آن گھیرے اور ظاہری اسہاب مفقود ہو جائیں تو دل ذہن انسان کو کس طرف متوجہ کرتا ہے؟

ایسے میں ہر شخص کسی نبی کی طاقت سے مدد مانگتا ہے۔ ارشاد پادری تعالیٰ ہے: امن یجیب المضطرب اذا دعا و یکشف السوء (کون ہے جو کسی مصیبت زدہ اور بے قرار کی دعا کو سننا ہے اور اس کی فریاد ری کر کے اسے مصیبت سے نجات دلاتا ہے؟)

اس طرح یہ بات سمجھ میں آجائی چاہئے کہ دعا قلب مضطرب کی آواز ہے، اس سے رجوع کی علمات ہے، اس سے جور و فریم، و رحم و رحیم ہے۔ ساتھ ہی دعا ایک سحر ک انسان کے دل کی آواز ہے جو اپنے معبود سے رجوع کرنے والے کا مظاہرہ ہے۔ بیان ہمیں یہ یاد رکھنا چاہئے کہ (جیسا کہ مولائے کائنات حضرت علی کا ارشاد ہے) عمل کے بغیر دعا کرنے والا بغیر کمان کے تیر چلانے والے کے مانند ہے (الداعی بلا عمل کالر امی بلا وتر)

ماہر نفیات اس نتیجے پر پہنچ ہیں کہ

”دعا و دردین پر حکم ایمان، اضطراب، تشویش، بیجان اور خوف کو دور کر دیتے ہیں جو ہمارے دکھ درد کا آدھے سے زیادہ حصہ ہیں“ (آئین زندگی ص ۱۵۲)

ولیم چٹک (WILLIAM CHITTICK) جنہوں نے صحیفہ سجادیہ کا ترجمہ کیا ہے اپنے لکھنے ہوئے ضمیر میں کہتے ہیں:

”اسلامی نصیح میں دعا (در اصل) ایک بنیادی خاکہ کی طرح نظر آتی ہے (ایک ایسا خاکہ) جس کے اندر روح کو عین مطابق مٹائے الہی ڈھالا جاسکتا ہے اور جس کے وسیلے سے ہر طرح کے ان

افکار اور نظریات سے جو "انا" کے محور پر (بنچتے) ہوں، چھکارا حاصل کیا جا سکتا ہے۔"

دعا کس طرح کی جائے؟

دعا کا طریقہ کیا ہونا چاہئے، امام جعفر الصادق علیہ السلام کے مندرجہ ذیل بیان سے واضح ہو جاتا ہے۔"

"جب تم میں سے کوئی اپنے رب سے دنیا و آخرت کی کوئی حاجت طلب کرنا چاہے تو پہلے خدا کی حمد و شاد و مدح کرے، پیغمبر اور ان کی آل پر درود بیسجے، پھر گناہوں کا اعتراف کرے اور اس کے بعد سوال کرے" ۔<sup>۱۷</sup>

آنحضرت نے ارشاد فرمایا کہ جو چاہتا ہے کہ اس کی دعا قبول ہو (تو) اس کے لئے ضروری ہے کہ اس کی غذا اور کسب و کار پاک اور پاکیزہ ہو۔<sup>۱۸</sup>

### برکت اور دعا کا مہینہ رمضان

ماہ مبارک رمضان نماز اور روزہ کی تمام رکتیں ایک ساتھ لئے ہوئے آتی ہے۔ یہ عبادت کا مہینہ ہے۔ توبہ اور زاری کا مہینہ ہے اور دعاوں کی تبییت کا مہینہ ہے۔ آنحضرت نے ارشاد فرمایا ہے کہ "اے لوگو! خدا کی برکت، بخشش اور رحمت کا مہینہ تمہاری جانب آ رہا ہے۔ یہ مہینہ تمام مہینوں سے بہتر ہے۔ اس کے دن دوسرے مہینوں کے دنوں سے اور اس کی راتیں دوسرے مہینوں کی راتوں سے بہتر ہیں۔ اس ماہ کے لعظے اور گھریلے دوسرے مہینوں کے لعکھوں اور گھریلوں سے بہتر ہیں۔"

یہ ایسا مہینہ ہے جس میں تمہیں خدا نے مہمان بننے کی دعوت دی ہے اور تمہیں ان لوگوں میں سے قرار دیا ہے جو خدا کے اکرام و احترام کے زیر نظر ہیں۔ اس میں تمہاری سانسیں تشیع کی مانند ہیں، تمہارا سونا عبادت ہے اور تمہارے اعمال اور دعائیں مستجاب ہیں۔ لہذا خالص نیتوں اور پاک دلوں کے ساتھ خدا سے دعا کرو تاکہ وہ تمہیں روزہ رکھنے اور تلاوت قرآن کی توفیق عطا فرمائے... اس ماہ میں اپنی بھوک اور پیاس کے ذریعہ قیامت کی بھوک اور پیاس کو یاد کرو۔ اپنے نقراء اور مسَاکین پر احسان کرو۔ اپنے بڑے اور بوزھوں کا احترام کرو اور چھوٹوں پر مہربانی کرو۔ رشته داری کے ناتوں کو

جوڑو۔ اپنی زبانیں گناہ سے رو کے رکھو۔ اپنی آنکھیں ان چیزوں کے دیکھنے سے بند رکھو جن کا دیکھنا حلال نہیں۔ اپنے کافلوں کو ان چیزوں کے سنتے سے رو کے رکھو جن کا سذرا حرام ہے۔ اور لوگوں کے قیموں پر شفقت و مہربانی کرو تاکہ وہ بھی تمہارے قیموں سے یہی سلوک کریں۔“

مندرجہ بالا باتوں کا ذکر امام زین العابدین علیہ السلام کی اس دعائیں بھی موجود ہے جسے آپ رمضان کا مہینہ آتا تھا تو پڑھا کرتے تھے۔ اس دعائیں حمد خدا ذکر پیغمبر اکرم محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ”خدا کی دی ہوئی نعمتوں، قرآن اور دین کا ذکر موجود ہے اس کے علاوہ ماہ مبارک کی برکتوں، محترمات خدا کی خوشودی کے عمل اور انحراف سے بچنے کے لئے اس کی مدد، اس کی عطاکی ہوئی نعمتوں میں اضافہ کے لئے دعا اور طلب مدد کا ذکر سمویا ہوا ہے۔ اسی دعائیں آپ کہتے تھے۔

”ساری حمد اس اللہ کے لئے ہے جس نے مہینوں کی شاہراہ پر اپنے مہینے (رمضان) کو مقرر کیا۔

رمضان المبارک کا مہینہ۔

روزے کا مہینہ

اسلام (پروردگی) کا مہینہ

پاکیزگی کا مہینہ

آزمائش کا مہینہ

قیام (عبادت و نماز) کا مہینہ

(وہ مہینہ) جس میں اس نے اپنے بندوں کی ہدایت کے لئے قرآن نازل فرمایا جو ہدایت اور (نیکی اور بدی میں) کھلے فرق کی نشانیاں (لے کر آیا) ہے۔

(بار الہا) اس ماہ میں (ہمیں) کامیابی سے ہمکنار کر کے

ہم اپنے عزیزوں کے ساتھ یتکی کر کے اور تھاکف دے کر رشتہ استوار کریں۔ پڑو سیوں کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئیں اور انہیں عطا یہ دیں۔

اپنے مال و متع سے حقوق کی ادائیگی کریں

اور خیرات کر کے انہیں خالص بنائیں۔

جو ہمیں چھوڑ میٹھے ہیں ان تک ہم (خود) جائیں۔

جس نے ہمیں نقصان بیہو نچایا ہے اس کے ساتھ عدل کریں

جس نے ہم سے دشمنی کی ہے اس سے امن قائم کریں:

مگر اس سے نہیں جو تجھ سے اور تیری وجہ سے دشمنی رکھتا ہے

کیونکہ یہ وہ شہر ہے جس سے ہم دوست نہیں رکھ سکتے،

یہ وہ حزب ہے جسے ہم دوست نہیں رکھیں گے۔

اور (ہم) تجھ سے قربت کے خواہاں ہیں ان پاک اعمال کے ذریعہ سے جو ہمیں گناہوں سے

پاک کرے گا۔

اور بد اعمالیوں کے مکر رسز اور ہونے سے بچائے گا...

آئیے اس ماہ میں ہم یہ دعا کریں کہ خدا یا اپنے بندوں پر رحم فرم اور دنیا میں امن و امان برپا فرما

تاکہ تیرے بندے ایک ہی خالدان کے فرد بن کر صلح و آشی اور حق و عدل اور انصاف کے ساتھ

زندگی بس کر سکیں۔

کسی نے حضرت علی علیہ السلام سے دعاقبول نہ ہونے کی بات کہی تو آپ نے فرمایا:

تمہارے دل و دماغ نے آنھے چیزوں میں خیانت کی ہے جس کی وجہ سے تمہاری دعاقبول

نہیں ہوتی:

۱۔ تم نے خدا کو پہچانا مگر اس کا حق ادا نہیں کیا۔...

۲۔ تم اس کے پیغام پر ایمان تو لے آئے ہو مگر اسکی سنت کی خلافت کرتے ہو...

۳۔ اس کی کتاب کو تو پڑھتے ہو مگر اس پر عمل نہیں کرتے ہو...

۴۔ تم شوق جنت کو تو پہیان کرتے ہو مگر تمہارے کام ایسے ہیں جو تمہیں اس سے دور لے جاتے ہیں۔

۵۔ تم کہتے ہو کہ تم خدا کے عذاب سے ذریعہ ہو مگر اس کے باوجود اس کی نافرمانیوں کی طرف بڑھ

جاتے ہو...

۶۔ خدا کی نعمتوں کو تو کھاتے ہو مگر اس کے شکر کا حق ادا نہیں کرتے ہو...

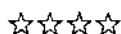
۷۔ اس نے تمہیں شیطان سے دشمنی رکھنے کا حکم دیا گر تم اس سے دوستی رکھتے ہو۔  
۸۔ اوگوں کے عیوب (بیان کرنے) کو تم نے اپنا نصب اعلیٰ بنالیا ہے اور اپنے عیوب پس پشت ڈال دیئے ہیں ”کی

اس طرح اگر ہم فلسفہ دعا پر غور کریں اور اس کے نفیاتی پہلو کو مد نظر رکھیں تو ہمیں کہنا پڑے گا کہ ”دعا دل میں چراغِ امید روشن کر دیتی ہے۔ جو لوگ دعا کو فراموش کئے ہوئے ہیں وہ نفیاتی اور اجتماعی طور پر ناپسندیدہ عکسِ العمل سے دوچار ہوتے ہیں“ اور یہ کہ ”کسی قوم میں دعا اور زاری کا نقدان اس ملت کی تباہی کے برابر ہے۔ وہ قوم جو احتیاج دعا کا گھر گھونٹ دے وہ عموماً نساد اور زوال سے محفوظ نہیں رہ سکتی۔“

|                                                                                                                 |                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خضوع و خشوع و بندگی ہے<br>وہ جو سستی و بصیرت ہے<br>ما نگنے والوں کی آواز کو قبولیت بخشا ہے<br>سارے عالمیں کارب۔ | دعا ایک طرح کی عبادت کی راہ ہے۔<br>اور اپنے خالق سے وابستگی<br>داوں کا حال جانتا ہے<br>وہ جو رحمٰن اور رحیم ہے، |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

حوالہ:

- ۱۔ اصول کافی جلد ۲ ص۔ ۳۶۸
- ۲۔ مؤلف انسان موجود ناشرست،
- ۳۔ اصول کافی، جلد ۲، ص۔ ۳۳۸
- ۴۔ سفیہت ابخار، جلد ۱، ص۔ ۳۲۸
- ۵۔ ایضاً ص۔ ۳۲۹
- ۶۔ ایضاً، ص۔ ۳۲۸-۳۲۹



# ایران کا فنِ تعمیر

## حضرت عیسیٰ کی ولادت سے ہزار سال قبل

شہر شوش کے شمال مغرب میں ہے، موئیان نامی مقام پر جو ستون و ریافت ہوا ہے اس کی بنیاد پر ماہرین آثار قدیمہ اس رائے کے حاصل ہیں کہ ایران میں عمارتوں کی تعمیر میں تقریباً پچھے ہزار سال قبل ستونوں کا استعمال کیا جاتا تھا۔ لیکن اس طک کی اہم ترین عمارت جس کا صدر رواہان ستونوں پر قائم تھا۔ شہر نفہ کے قریب واقع ہے۔ ایران کی قدیمی میاہ گار عمارتوں میں وہ ایسا میں مندرجہ بھی شامل ہے جو حضرت

تصویر ایران



تھاخی دور کے نامور بادشاہی ایشور کے محل کے صدر دروازہ کا ایک صدر

عیتیٰ کی ولادت سے قبل دو ہزار سال کی عمارت کے درمیان کسی وقت میں تعمیر کیا گیا تھا۔ اس کے علاوہ حصہ نہای قلعہ بھی ایک محکم عمارت تھی۔ جس میں کرے، دالان، دہلیزیں صحن اور ستون وغیرہ اصول فن معماری کے مطابق پڑھ، چونے کچھ اور کچھ ایشوں سے حضرت عیتیٰ کی ولادت سے تقریباً انوس سال قبل بنائے گئے تھے اور اس کا شمار اس عہد کی قابل ذکر عمارتوں میں ہوتا تھا۔

## ماد خاندان کے عہد کی قبریں اور سردابے

حصنو قلعہ کے بعد ستون دار عمارت کا جائزہ لینے کے لئے ہمیں ان مقبروں کی جانب رجوع کرنا چاہئے جو پہاڑوں کو کاٹ کر ان کے اندر بنائے گئے ہیں کیوں کہ ان میں سے بعض ماد خاندان کے عہد کی بیاد گاہیں (یہ خاندان حضرت عیتیٰ کی ولادت سے قبل آٹھویں صدی کے او اغتر میں ایران پر حکمران تھا) اور یہ عمارتیں اس امر کی نشانہ ہی کرتی ہیں کہ اس خاندان کے فرماز و اشاعتار عمارتیں کی طرز تعمیر سے بخوبی واقف تھے، اس دور کی عمارتیں میں ستونوں کا استعمال عام تھا۔ پہاڑوں کو کاٹ کر ان میں جو سردابے بنائے گئے ہیں ان کی یہ خصوصیت ہے کہ ان کے دہانے پر جو دالان بنائے گئے ہیں وہ ستونوں پر قائم ہیں اگرچہ انہیں پہاڑ کاٹ کر ان کے اندر بنایا گیا ہے۔ بخوبی عمارتیں کی تعمیر کا اہم ترین تاءذن یہی سگلی سردابے ہیں۔ اگرچہ اس زمانے کی کوئی بخوبی عمارت تواب تک دریافت نہیں ہوئی مگر بعد کے ادارے میں جو بخوبی عمارتیں تعمیر ہوئی ہیں ان میں نقش و نگار کی وہ تمام جزئیات موجود ہیں جو ان سردابوں کا خاص رہی ہیں۔ پیشتر سردابوں میں عام نقش و نگاری کے ساتھ ہی وہ برجستہ نقوش بھی پائے جاتے ہیں جن میں رسومات عبادت کے مناظر پیش کئے گئے ہیں

ماد خاندان کے بادشاہ اصول شہر سازی سے بھی خوب واقف تھے۔ یونانی سورخ ہردوت حضرت عیتیٰ کی ولادت سے قبل وہ باد حکومت کے پاٹخت ہگھانہ (موجودہ ہمدان کے بارے میں لکھا ہے کہ اس شہر کی تعمیر میں اصول شہر سازی کو ملحوظ رکھا گیا ہے وہ لکھتا ہے کہ شاہی محل کی عمارت بہت محکم مگر بہت عجیب ہے۔ یہ سات تلوعوں پر مشتمل ہے جن میں ہر قلعہ دوسرے قلعے کے اندر بنایا ہوا ہے جن میں ہر قلعے کے اندر باہر کی جانب کھوڑے سفید، سیاہ، نارنجی، نیلی، سرخ شہری اور روپیلی)

رہگوں کے بنائے گئے ہیں۔ شاہی محل جو بہت بلندی پر بنایا گیا ہے اور سرکاری خزانہ آخری قلعہ کی حدود میں ہے۔

صوبہ ہمدان میں ہی کے ۱۹۶۱ء کے دوران ماد خاندان کے عہد کی دیگر عمارت دریافت کی گئی۔ جو آتشکدے، ایوان، ستون دار دلائیں، مرکزی عبادت گاہ، کمروں، ذخیروں سرگوں اور قلعے کی دیواروں پر مشتمل ہے۔

### بخارا نشی دور کی معماری

ایران کے فنون لطیفہ کی تاریخ میں بخارا نشی عہد کی معماری فنکاری کا حیرت انگیز نمونہ ہے۔ اس دور کے فنکاروں نے حکومت کے مرکز اور جتنے بھی پاسخنہ رہے ان میں ایسے محکم محلات تعمیر کئے کہ ڈھائی ہزار سال گذرنے کے بعد آج بھی وہ اپنی پوری دل کشی و زیبائی کے ساتھ قائم ہیں۔ یہ عمارتیں بھی ستونوں پر مشتمل ہیں جن کے سروں پر شیر، گھوڑے، ساندھ، عقاب وغیرہ کے مجسم نصب ہیں۔ ان کے علاوہ ان پر ایسے بھی مجسم دکھائے گئے ہیں جن کا سر تو انسان کا ہے اور جسم ساندھ کا، یا انسان کے جسم پر عقاب کے پر لگے ہوئے ہیں اور سر انسان کا ہے اور کان گائے کے۔ ستونوں پر (کھیرے، گھوڑی جیسی) چھائیں، ان کی اونچائی اور زیبائی آنکھوں کو دعوت نظارہ دیتی ہے۔ اس دور کی عمارتیں میں قبل ذکر شاہی محلات مقابر اور آتشکدے ہیں۔

پاسار گاد شہر میں جو عمارت پائی گئی ہیں وہ حضرت میسیٰ کی ولادت سے پانچ سو پچاس سال قبل کو روشن ہاد شاہ کے حکم سے تعمیر کی گئی تھیں۔ و سیچ محلات جو ایک بہت کشادہ چبوترہ پر تعمیر کئے گئے ہیں دیوان عام، دیوان خاص اور مشرقی محل کے نام سے مشہور ہیں۔ مشرقی محل کا جو دروازہ پاسار گاد کے نام سے بھی مشہور ہے بھی مرکزی ایوان تھا، جس میں آٹھ بلند ستون دو قطاروں میں بننے ہوئے تھے اور ان پر چوبی چھت قائم تھی۔ اب ان میں سے ایک ہی باقی رہ گیا ہے جس پر ایسے انسان کا مجسم کندہ ہے جس کے چار شہپر دکھائے گئے ہیں۔ شاید بخارا نشی دور کی ہی وہ قدیم ترین یادگار ہے جو کو روشن کے عہد سے اب تک باقی چلی آ رہی ہے۔ پاسار گاد کے بعد بخارا نشی دور کی زیبائی ترین پھردوں پر نقاشی کرنا شاہ شہر

کے ایوان پیسوں میں دیکھی جاسکتی ہے جس زمانے میں پاسار گاہ ہی ہتخانشی خاندان کا پخت تھا، داریوش بادشاہ نے فیصلہ کیا کہ شہر شوش کو دارالحکومت قرار دیا جائے جس کی تعمیر میں بامی، مادی، لیدی و تصری مہماں اور فنکاروں نے اپنی فنکاری کے جو ہر دکھائے تھے۔

تحت جشید چبوترے کے محلات ہتخانشی خاندان کے بادشاہ داریوش کے زمانے میں کوہ رحمت نامی پہاڑ کے دامن پر منطقہ فارس میں تعمیر کئے گئے تھے، یہ وہ سچے و عریض عمارت ہے جس کے ہر محل میں اختراع و جدت پسندی کو خاص طور پر ملحوظ خاطر رکھا گیا تھا اس عظیم الشان عمارت کی سمجھیل میں داریوش بادشاہ کے بعد تقریباً سب ہی حکمرانوں نے حصہ لیا۔ جو محلات یہاں دریافت کئے ہیں ان میں ایک آپا دیا محل ہے جو یارِ عام کیلئے مخصوص تھا اور جس میں خصوصی مہماںوں کی پذیرائی کی جاتی تھی۔ یہ محل داریوش اول نے بنایا تھا۔ کاخ صد ستون (سو سو ستون کا محل) مریع محل کا تھا اور تحت جشید کے شامی حصے میں بنایا گیا تھا۔ کاخ سر دروازہ (تین دروازوں کا محل) ایوان مشادرت کے نام سے مشہور تھا، یہ ان عمارت کے درمیان واقع تھا جو تحت جشید چبوترے پر بنی ہوئی ہے۔ پھر محل، وہ دل کش عمارت ہے جہاں داریوش بادشاہ موسم سرما میں رہا کرتا تھا۔ تحت جشید کی دیگر عمارت کے برخلاف اس محل کا رخ جنوب کی جانب رکھا گیا ہے تاکہ سورج کی تمازت پورے محل کو گرمی پہنچا سکے۔

### ہدیش محل

یہ کبھی خشایار شاہ کا محل تھا۔ اس کا مرکزی مریع محل کا ایوان چھیس ستون پر قائم تھا۔ اس کے سامنے ہی دوسرے ایوان تھا جس میں چھ سو ستون دو قطاروں میں نصب کئے گئے تھے۔ اس محل میں چوں کر چوبی ستون استعمال کئے گئے تھے اسی لئے وقت گذرنے کے ساتھ وہ تو ختم ہو گئے البتہ ان کے عنی پائے باقی رہ گئے ہیں۔

### خزانہ محل

یہ مریع و مستطیل عمارت ہے۔ اس میں کئی ستون دار ایوان ہیں جن کی چھت چوبی ستونوں پر قائم تھی اور اسے تحت جشید چبوترے کے جنوب میں بنایا گیا تھا۔

مذکورہ بالا عمارت کے علاوہ تخت جشید چہوتے پر دیگر عمارتیں بھی ہیں جن میں غالباً فوج رہتی تھی۔ تخت گاہ کے اطراف میں ایک دیوار ہے جو چونے اور چھر سے بنائی گئی ہے جس میں مناسب جگہوں پر برج بھی تھے۔ دیواریں چھرا چھپی طرح تراش کر پھنے گئے ہیں مگر ان میں مصالحے کا استعمال نہیں کیا گیا ہے بلکہ انہیں لو ہے کی پاموں سے جو زاگیا ہے۔ چہوتے تک جانے کے لئے ایک سو دس سیڑھیاں، دو قطاروں میں بنائی گئی ہیں جن پر آسانی سے اتر اور چڑھا جاسکتا ہے۔

تخت جشید کے محلات کی ایک خوبی یہاں کے نقش و نگار ہیں جن میں جشن نوروز اور درباری مراسم کے مناظر کنہ کے گئے ہیں۔ مختلف اقوام کے نمائندے تھے اور نذر انسانے لئے پورے وقار کے ساتھ بادشاہ کے حضور میں پہنچ رہے ہیں۔ پس منظر میں گلی بابوت اور سرود کے درخت نمایاں ہیں۔ ان پر جنتہ نقش کنہ ہیں۔ چنانچہ خاندان کے بادشاہوں کا وہ کتبہ یہاں قابل ذکر ہے جو کرمانشاہ کے نزدیک واقع پیسون نای عمارت میں نصب ہے جس میں دکھایا گیا ہے کہ داریوش بادشاہ کس طرح اپنی حکومت کے ابتدائی دور میں حالات پر قابو پا رہا ہے۔ اس بادشاہ کا پیکر جن دوسرے بارہ درباری اصراء کے ساتھ کنہ کیا گیا ہے ان کے مقابل اس کا قاد و قامت زیادہ بر جستہ اور نمایاں طور پر پیش کیا گیا ہے۔

### اشکانی اور ساسانی دور کی معماری

اشکانی یا پارتی خاندان کے حکمرانوں نے حضرت عیسیٰ کی ولادت سے تقریباً دو سو پچاس سال قبل ایران میں اقتدار حاصل کرنا شروع کیا۔ ابتداء میں وہ یونانی فنون اطینہ کی پیروی کرتے تھے مگر کچھ عرصہ گذر جانے کے بعد ایران کی قومی و رواجی فن تعمیر کی جانب مائل ہو گئے۔ ان تعمیرات کا انحصار ان کی خیمه شہین زندگی پر ہے۔ یعنی ایک مرکزی چہار گوشہ صحن اور اس کے اطراف میں دالان۔ چنانچہ فن تعمیر کی یہی وہ خصوصیت ہے جو ایران سے ماوراء النہر لے جائی گئی۔ اس فن تعمیر میں جو تبدیلیاں واقع ہوئیں ان کا مشاہدہ اسلامی عہد کی فن تعمیر اور بالخصوص سلوچی خاندان کے دور حکومت میں کیا جاسکتا ہے۔

اشکانی خاندان کے حکمرانوں کو جیسے ہی عروج حاصل ہو انہوں نے فن تعمیر، بالخصوص عمارت کے چہرے کی زیبائی کی جانب پیشتر توجہ دی۔ ان کی بھی کوشش تھی کہ دیواروں کو جس قدر ممکن ہو سکے دیدہ زیب بنایا جائے۔ جب اس فن میں توسعہ ہوئی تو تخش و نگار کے ساتھ چہرے کی آسٹر

کاری پر بر جست نقوش بھی بنائے جائے گے۔ جس کا بہترین نمونہ صوبہ سیستان کی ہامون جھیل میں واقع کوہ خواجہ نامی معبد میں دریافت ہوا ہے۔ اشکانی دور کی تعمیرات میں نیم دارہ محرابوں اور پتھروں کے جوڑوں کو ملانے کے لئے چکنے پتھر کی عین کا استعمال بھی کیا جاتا تھا۔ زیب وزینت کے لئے بر جست نقوش بھی بنائے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ ستون پر گھری و حاریاں بھی تراش کر بنا لی جاتی تھیں۔ یہی نہیں بلکہ اس دور کی فن معماری دیگر فون لطیفہ کے ساتھ باز لطیفی اور ساسانی ادوار میں بھی منتقل ہوئی۔ یہاں یہ کہنے میں بھی تالی نہیں کہ شاید محراب داریا لداہ کی چھت (جو ایران میں بہت مقبول و معروف ہے) کی تاریخ اشکانی دور سے شروع اور ساسانی دور میں مکمل پندرہ ہوئی۔

پارتو اور ساسانی طرز معماری پر جو عمارتیں بنائی گئیں ان میں بیاری طور پر ایسی ہم آہنگی اور ہم بیگنی پاپی جاتی ہے کہ ماہرین فن تعمیر ابھی تک یہ فیصلہ نہیں کر سکے کہ یہ عمارتیں کس دور کی ہو سکتی ہیں۔ مثال کے طور پر تیسیوں میں واقع کاخ خداویں (مدائین محل) کوہی لے لیجئے۔ اس کے بارے میں حتی طور پر کسی رائے کا اظہار نہیں کیا جاسکا ہے۔ تاریخی پہلو سے قطع نظر، ساسانی اور اشکانی طرز تعمیر اس قدر مشابہ ہے کہ اس کے بارے میں اس یہی کہا جا سکتا ہے کہ اس میں سکونت پر صاحبان اقتدار تبدل گئے مگر طرز تعمیر میں کوئی تبدلی واقع نہیں ہوئی۔

ساسانی خاندان کے حکمران صوبہ پارس کے باشندے تھے اور خود کو بخاتمی خاندان کا ادارہ و جا شیں کہتے تھے۔ انہوں نے دین زرتشت کی سر کاری شکل پر سرپرستی کی، اور فون لطیفہ میں وہ جدت و نمرودت پیدا کی کہ جس کا شمار روی اور باز لطیفی فون لطیفہ کے ہم پلہ دبرابر کیا جانے لگا اور کہیں کہیں تو ان پر بھی سبقت لے گیا ہے۔

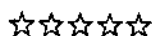
یہی نہیں بلکہ عربوں کی فتوحات کے بعد جن فون لطیفہ کو اسلامی فون لطیفہ کے نام سے تعمیر کیا گیا ان پر ساسانی محراب کا گھرا اثر ہے۔

مرانی شکل عمارت پر محراب بنانے کا ہنر ساسانی عہد حکومت سے ہی ایرانی اور مغربی فن تعمیر میں منتقل ہوا۔ اس دور کے معماروں کو امر پر دسترس حاصل تھی کہ کس طرح چہار دیواری فضا کے درمیان و سیع عریض خالی جگہ پر چھت بنا لی جائے۔ ساسانی عہد کے بعض فنی اصول نے یورپ میں

نوکدار محراب کے لئے راہ ہموار کی۔ ہمارات کے درمیان ہائی ربط دیکھا گی اس دور کے فن معماری کا خاص ہے۔ پوری عمارت کی بنیاد گنبد پر قائم کی جاتی تھی جس کے گرد اگر دو الائ، جھرے، جھرہ نما کرے اور نیم دارہ نما حمراہ ایں وغیرہ کی تغیری ہوتی تھی۔

چونے کے آسٹر پر نقش کا کام، لعابی نشکاری اور دیواروں کی نقاشی ساسانی عہد کی عمارت کی آرائش وزیبائش میں شامل ہیں۔ اس دور کے فنون لطیف میں جو تنوع نظر آتا ہے وہ ہمایہ ممالک کے فن کا سر ہون منت ہے۔ چنانچہ فیروز آباد محل میں جو لعابی نشکاری کے ذریعے تصاویر م نقش کی گئی ہیں اس میں اہل روم کی طرز روشن نمایاں طور پر نظر آتی ہے۔ لیکن بعض جگہ ان ہی خشت پاروں پر ایسی ابھی تصاویر نظر آتی ہیں جن میں مولود بچوں اور انسانوں کے نقش میں خالص ایرانی اسلوب کو برداشت کا رایا گیا ہے۔ اس دور کی دوسری آرائش وزیبائش میں قابل ذکر فن سکنترائی ہے جو لطافت و نفاست کے اعتبار سے اپنی نظیر آپ ہے۔ چنانچہ کرمانشاه شہر میں واقع طاق بستان اور نقش رستم نامی عمارت کے نقش اس دور کا شاہ کار نمونہ پیش کرتی ہیں۔

مجموعی طور پر ساسانی عہد کا فن معماری روایتی فن تغیر اور مرکزی و مشرقی ایران کی نکل آب و ہوا کے باعث معرض و جوہ میں آیا۔ چنانچہ اس عہد کی عمارت میں خواہ وہ شاہی محل ہوں یا آتشکدے یا گنبد نما عمارتیا چار ضریبی محرابوں پر قائم ایوان و دالائ اور وہ چو برجیاں جو صرف آتشکدوں کے لئے ہی مخصوص تھیں اس دور کے مروج اصول فن تغیر پر ہی قائم ہیں اور یہ حقیقت ان عمارتیں سے عیاں ہے جو زمانے کی سترکارانہ چاہی سے محفوظ رہ گئی ہیں۔ یہاں صرف کاخ فیروز آباد (فیروز آباد محل) صوبہ فارس میں کاخ سرودستان بیستیلوں میں ایوان مدین، صوبہ خوزستان میں ایوان کرچ، جیسے محلات اور تہران۔ درامتن شاہراہ پر واقع آتشکده، کاشان میں آتشکده نیا سر، تخت سلیمان میں آتشکده کشنب، قصر شیریں عمارت کے ذکر پر ہی اکتفاء کیا جاتا ہے۔



# مشرق و سطھی میں دہشت گردی کی

## حمایت؟!

از: محمد حسن مظفری

تاریخ بشریت میں شاہد ہی ایسی کوئی قوم ہو جس نے ملت اسلامیہ فلسطین کی طرح ظلم و بربریت کی چھاؤں میں مظلومانہ زندگی بسر کی ہو۔ فلسطینی عوام کی المناک داستان مظلومیت کی ابتداء تو پانچ دھائی قبل اس وقت ہوئی تھی جب برطانیہ اور امریکہ کی طبقہ بیگنٹ کے نتیجے میں سر زمین فلسطین میں غاصب و نسل پرست صہیونی حکومت اور جغرافیائی اعتبار سے نایبہ ملک اسرائیل کی بنیاد رکھی گئی تھی جس نے گذشتہ ایک سال اور حالیہ کچھ ہفتوں کے دوران بے گناہ اور خالی ہاتھ فلسطینی عوام پر اپنے وحشیانہ مظالم کی انتباکر رکھی ہے۔

دوسری بجھ عظیم کے بعد دیبا کی متفق توں سامراجیت کے چنگل سے نجات و آزادی حاصل کرنے میں لگی ہوئی تھیں۔ فقط ہندوستانی عوام ہی نہیں بلکہ مشرق و سطھ اور بعض افریقی ممالک کے لوگوں کی آزادی کی لڑائی فیصلہ کن سڑاک پہنچ رہی تھی اور ایک کے بعد دوسرے ملک کے عوام اپنے ملک کی سرحدوں سے پیروں طاقتوں کو باہر نکال کر اپنے ہاتھوں اپنی قسم کا فیصلہ کرنے میں لگے ہوئے تھے اور یورپی سامراج کی زنجیروں سے چھکاراپانے والے لوگ اپنے ملک کی آزادی کا جشن منا رہے تھے لیکن برطانوی سامراج نے اپنے نوآبادیاتی ممالک سے باہر نکلتے وقت جنوبی افریقہ اور موجودہ نامپیا (Namibia) پر گوری چیڑی والے یورپی اور مشرق و سطھی میں واقع فلسطین پر یورپی اور امریکی صہیونی یہودی نسل پرستوں اور شدت پسندوں کو مسلط کر دیا۔ نامپیا کے لوگوں کو میں الاقوای حمایت کے سایہ میں ۱۹۹۰ء میں ظلم و نا انصافی سے نجات مل گئی۔ اسی طرح جنوبی افریقہ کے مظلوموں کو ان کی مثالی جدوجہد اور عالمی حمایت کے ہمراہے ۱۹۹۲ء میں گوری چیڑی والوں کے ظالمانہ چنگل سے نجات مل گئی لیکن فلسطینی عوام آج بھی اسرائیلی مظالم کا شکار ہیں اور ان مظلوموں پر بمباری، گولہ باری

اور آتش باری کا وحشیانہ سلسلہ روز بروز بڑھتا چلا جا رہا ہے اور ان ظالموں کو یورپ پر اور امریکہ کی بھر پور حمایت و تائید بھی حاصل ہے اور فلسطینی عوام ان حملوں کا مقابلہ کرنے کے لئے مجبور ہیں۔ واقعہ کا حیرت انگیز اور افسوس ناک پہلو یہ ہے کہ عالمی و سائکل ایام غ عاصہ پر مسلط بڑی طاقتیں حملہ آور صہیونیوں کے ظالمانہ حملوں کا مقابلہ کرنے والے فلسطینی مجاہدوں پر دہشت گردی کی مہر چسپاں کرنے پر تکی ہوئی ہیں تاکہ ان کی مظلومیت کی ورد بھری آواز بھی دنیا و الوں تک پہنچ سکے۔ واضح ہے کہ عالمی و سائکل ایام غ عاصہ سے وابستہ ان مغربی عناصر کی مہر انہی دروغ گوئی کا یہ عالم ہے کہ ظالم کو مظلوم اور مظلوم کو ظالم بنا کر دنیا و الوں کے سامنے پیش کر رہے ہیں اور ان کی کریمہ سازی کا یہ عالم ہے کہ اگر کوئی دن کورات اور رات کو دن کہنے سے انکار کر دیتا ہے تو اسے بھی دہشت گرد کہنے میں یہ ذرہ برابر بچپنچاہت سے کام نہیں لیتے۔ اب اگر اسے اندر ہیر گئی، چوپٹ رانج نہ کہا جائے تو کیا کہا جائے؟

دنیا کے تمام لوگ اس حقیقت سے باخبر ہیں کہ دوسری جنگ عظیم سے قبل دنیا میں اسرائیل نام کا کوئی ملک موجود نہیں تھا۔ سامراجی ممالک نے یورپ اور امریکہ کے نسل پرست صہیونیوں کی مدد سے فلسطین سر زمین پر قبضہ کر لیا اور اس ملک کے حقیقی باشندوں کو اس ملک کی سرحدوں سے باہر نکال دیا۔ ان کی زمین جاندہ اور گھروں پر قبضہ کر لیا اور دیکھتے ہی دیکھتے یورپ، امریکہ، روس اور دنیا کے دیگر ممالک سے لائے گئے یہودیوں کو ان اسلامی علاقوں میں آباد کر دیا۔ اور ان میں سے اکثر یہودیوں کے لئے سر زمین فلسطین کے مختلف علاقوں میں نئے شہر بنا دے۔ پس یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ اسرائیل ایک خود ساختہ، بناوٹی اور غیر فطری ملک ہے جس کی تشكیل بڑی طاقتوں کی غیر مشرد طحیت و سرپرستی اور عالمی صہیونیت کی ظالمانہ کوششوں کے نتیجے میں عمل میں آئی اور اس ملک کی تشكیل کی خاطر لاکھوں فلسطینی عوام آوارہ و طن ہو گئے اور گذشتہ پہنچ دہائیوں کے دوران ہزار ہاڑھ اور افراد نبایت بیر حی کے ساتھ قتل کر ڈالے گئے جبکہ بین الاقوامی قوانین اور علما قائل و عالمی رائے عالم ان ظالموں کی بیشتر خالف رہی ہے۔ فلسطینی عوام گذشتہ پیچاں برسوں سے بھی زیادہ غرص سے اپنے جائز حقوق کی بحالی اور اپنے وطن کی بازیابی کے لئے نا صب صہیونیوں کے خلاف نبرد آزمائی اور مجاہد ان سرگرمیوں میں لگئے ہوئے ہیں تاکہ وہ اپنے وطن میں اپنی پسند کی حکومت کی تشكیل کر سکیں جبکہ اقوام

متحہ کے منشور میں دنیا کی تمام قوموں کو اپنی قسمت کے فیصلے کا بھرپور حق حاصل ہے۔ اس تنظیم سے وابستہ دنیا کے تمام ملک اقوام عالم کے اس بنیادی حق کو تسلیم اور اس کی بیرونی کو لازم سمجھتے ہیں۔

واضح رہے کہ اقوام متحہ کی تشكیل کے اغراض و مقاصد میں ایک اہم مقصد یہ ہے کہ یہ تنظیم کے بنیادی اور آئینی اغراض و مقاصد کو نگاہ میں رکھتے ہوئے اقوام عالم کے درمیان دوستانہ تعلقات کو فروغ دینے کی کوشش کرے اور عالمی صلح کو حکم بنانے کے لئے لازمی قدم اٹھائے (منشور اقوام متحہ دفعہ ابند ۲)۔ اس میں الاقوامی بنیادی قانون کے علاوہ گذشتہ چند دہائیوں کے دوران اسرائیل مظالم کی نہ مرت اور فلسطینی مظلومین کی حمایت میں اقوام متحہ کی جزیل اسیلی میں بہت سی قرار دادیں بھی پاس کی گئیں۔ موضوع کی مکمل وضاحت کی خاطر ذیل میں اقوام متحہ کی قرار داد نمبر A/Res/2649 میں ۳۰ نومبر ۱۹۴۷ء ملاحظہ ہو جس میں حق خود انفصالی پر مشتمل اقوام متحہ کے منشور کی دفعہ اول پر تاکید کرتے ہوئے خارجی تسلط (alien domination) اور نوآبادیاتی نظام کے تحت زندگی بسر کرنے والی قوموں کو یہ حق فراہم کیا گیا ہے کہ وہ اپنی قسمت کا فیصلہ اپنے آپ کرنے کے لئے آزاد اور خود مختار ہیں۔ اس سلسلے میں ۱۲ اکتوبر ۱۹۴۷ء کو پاس ہونے والی قرار داد نمبر 2588-B (xxv) کو بھی بطور سند پیش کیا جاسکتا ہے۔ جس میں سامراجیت کے زیر اثر زندگی بسر کرنے والے ممالک اور افراد کی آزادی کو عملی جامد پہنانے کے لئے لازمی اقدام کی بھی نشانہ ہی کی گئی ہے۔

ایہ قرار داد بیرونی طاقت اور سامراجی نظام کے سایہ میں زندگی بسر کرنے والے لوگوں کو اپنی قسمت کا فیصلہ کرنے اور اپنی ملت کی تغیر کرنے کے لئے جملہ وسائل و امکانات کے استعمال کے جائز اور قانونی حق کو تسلیم کرتی ہے۔

۲۔ بیرونی طاقت اور سامراجی نظام کے سایہ میں زندگی بسر کرنے والے لوگوں کی ہر اس کوشش کو جائز اور قانونی تسلیم کیا گیا ہے جو ان کے حق خود انفصالی (Self determination) کی بحالی کے سلسلے میں مدد و معاون ثابت ہو۔ اس سلسلے میں ان قوموں کو یہ حق بھی حاصل ہو گا کہ وہ ملک دللت کی تغیر کے لئے بیرونی امداد و عطیات بھی حاصل کر سکیں جن کے بارے میں مختلف موقع پر

اقوام متحده کے اجلاس میں مکمل وضاحت کی جا چکی ہے۔ ہر طرح کی بادی اور معنوی امداد حاصل کرتے وقت اس بات کا دھیان رکھنا لازمی ہے کہ اس سے اقوام متحده کی دوسری کسی قرارداد یا خود اس کے منشور کی خلاف ورزی نہ ہوتی ہو۔

۳۔ یہ قرارداد ایسی ان تمام حکومتوں کو اقوام متحده کے منشور کی پیر وی کی دعوت دیتی ہے۔ جو دنیا کی سامراجی اور پیر وی طاقت کے سایہ میں زندگی بسرا کرنے والے عوام اور ملکوں کی امداد کرنے سے کتراتے ہیں۔ اس قرارداد کے ذریعے ایسے ملکوں اور حاکموں سے یہ مطالبہ کیا گیا ہے کہ مظلوم اقوام کے اس بنیادی اور انسانی حق کا اقوام متحده کے آئین اور بنیادی قوانین کے مطابق باقاعدہ احترام کریں۔

۴۔ یہ قرارداد ان تمام ملکوں کی بھرپور تردید کرتی ہے جو سامراجیت کی غایبی پر مجبور ہونے والی قوموں کے حق خود انفصالی کا احترام کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہے۔ قرارداد خصوصیت کے ساتھ ان ملکوں کی اعلانیہ نہست کرتی ہے جو جنوبی افریقہ اور فلسطینی مظلومین کے جائز حقوق کا احترام کرنے سے ہمچکناتے ہیں۔

پس ان اسناد و مدارک اور لازمی شواہد کی روشنی میں یہ بات بخوبی واضح ہو گئی کہ اقوام متحده کی رکنیت والے دنیا کے تمام ممالک اقوام عالم کے اس قانونی حق کا احترام کرتے ہیں کہ وہ اپنی قسمت کا فیصلہ کرنے کے لئے پوری طرح آزاد ہیں اور اقوام متحده کی بجز ایک جملی نے بھی جنوبی افریقہ اور فلسطین کے عوام کی بادی اور نجات طلب سرگرمیوں کی بھرپور حمایت کی ہے تاکہ وہ حق خود انفصالی سے مالا مال ہو کر اپنی قسمت کا فیصلہ آپ کرنے پر قادر ہو جائیں۔

اسی طرح 1949 Geneva Convention Protocol کی دفعہ ۳ کے بموجب ۱۹۴۸ء کی مسلحانہ سرگرمیوں کے دوران قربان ہونے والے لوگوں کی حمایت کے بارے میں بیان کیا گیا ہے کہ مذکورہ شرائط کا اطلاق گذشتہ پیر اگراف (دفعہ ۳) میں شامل ان تمام مسلحانہ جدوجہد پر ہوتا ہے جو سامراجی اور پیر وی طاقتلوں کے چگل میں گرفتار عوام اپنے حق خود انفصالی کی بجائی کے لئے ظالم اور نسل پرست حکومتوں کے خلاف کرتے چلے آ رہے ہیں۔ اس سے صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ فلسطینی

عوام کی سلکانہ سرگرمیاں اقوام متحده کی قراردادوں کے مطابق ہیں۔ صرف اتنا ہی نہیں بلکہ اقوام متحده سے یہ مطالبہ کیا گیا ہے کہ دنیا کی مختلف قوموں کے درمیان دوستانہ روابط کی ایجاد کے ضمن میں اس بات کا خاص خیال رکھے کہ کسی بھی قوم کو اس کے بنیادی حق یعنی اپنی قسم کے فیصلے کے حق سے محروم نہ کیا جائے۔ ان میں میں الاقوامی اسناد و مدارک اور معاهدہ و قوانین کو نگاہ میں رکھتے ہوئے ہر حق پسند انسان کے ذہن میں درج ذیل سوالات کا پیدا ہونا لازمی معلوم ہوتا ہے۔

۱۔ کیا اپنے حق خود انفصالی کی بھائی خاطر، جس کو دنیا کے تمام ملکوں اور میں الاقوامی اصول و قوانین کی حمایت حاصل ہے، فلسطینی عوام کی حق پسندانہ جدوجہد اور سلکانہ سرگرمیوں کو دہشت گردی کا نام دیا جا سکتا ہے؟

۲۔ کیا قرارداد ۲۱۳۹ کی وجہ سے ۲ نے دنیا کی مظلوم قوموں کا یہ حق نہیں تسلیم کیا ہے کہ مقبول طاقتوں کے خلاف وہ اپنی جدوجہد کو جاری رکھنے کے لئے ہر طرح کی مادی اور معنوی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کر سکتی ہیں؟

۳۔ کیا دنیا کے وہ ممالک دہشت گرد ہیں جو اقوام متحده کے منشور اور عالمی معاهدوں کی پیروی کرتے ہوئے فلسطین کی مادی و معنوی حمایت کر رہے ہیں تاکہ اسے اپنی قسم کے فیصلے کا حق دوبارہ حاصل ہو جائے یادہ ممالک دہشت گردی کی حمایت میں ہے۔ تن سرگرمیں جو غاصب اور نسل پرست اسرائیلی حکومت کو اربوں ڈالر سالانہ کی مادی اور طرح طرح کی معنوی امداد فراہم کرتے چلے آ رہے ہیں اور دن بہ دن صہیونی جلادوں کو طرح طرح کے مبکل اسلحہ سے آراست کرنے میں لگے ہوئے ہیں؟ غور طلب امر یہ ہے کہ دونوں میں سے کون دہشت گردی کی حمایت کر رہا ہے؟

۴۔ اپنے حق خود انفصالی کی بھائی خاطر ملت فلسطین کو کن و سائل و امکانات سے کام لینا چاہئے؟

۵۔ کیا فلسطینی عوام کا اقوام متحده کی جزوی اسکیلی اور انسانی حقوق کی حفاظت کی دعویداران عالمی تنظیموں سے امید لگا کر بیٹھے رہنا کافی ہے جو صرف زبانی جمع خرچ یعنی اسرائیلی جلادوں کی نہ ملت اور ملامت کر سکتی ہیں جبکہ دنیا کی انکوئی بڑی طاقت اور اس سے وابستہ ملکوں کی نظر میں اس قسم کی نہ ملت

کی کوئی اہمیت نہیں ہے؟

۶۔ کیا عالمی سلامتی کا نسل پر بھروسے کئے رہنا کافی ہے جو گذشتہ پچاس سال سے فلسطینی عوام پر انسانیت سوز صہیونی مظالم کا تماشہ دیکھ رہی ہے اور اس تنظیم کے بعض داعی ممبران غاصب اسرائیل حکومت کے گھر سے دوست اور دیوبندیاور کے حال بھی ہیں؟

۷۔ کیا خوفناک ۱۶-نامی امریکی جنگی جہازوں اور جدید ترین میکوں کے حملوں کے دوران تباہ شدہ مکانات کے ملبوں کے نیچے دبے ہوئے فلسطینی مظلوموں کے نالہ و فریاد اور ان حملوں کا مقابلہ کرنے لئے سُنگ بکف کمن بچوں کی جاہداتہ سرگرمی پر بھروسے کئے ہوئے بیٹھے رہنا مناسب ہے؟

۸۔ کیا فلسطینی کی جوان نسل کی نامیدی و مایوسی کے لئے یہ کافی نہیں ہے کہ گذشتہ پچاس سال سے اپنے جائز حقوق کی بحالی و بازیابی کے لئے ایک نا ابر جنگ میں لگے ہوئے ہیں۔

واضح رہے کہ ایک امریکہ کے علاوہ دنیا کے تمام ملکوں کو اس حقیقت کا تجربی اندازہ ہو چکا ہے کہ فلسطینی عوام مظلوم اور صہیونی حکمران جلازوں خالی ہیں۔ چنانچہ اسی سال جنوبی افریقہ میں نسل پرستی کے خلاف منعقد ہونے والی عالمی کانفرنس کی قرارداد کے سودہ میں یہ بات پوری طرح تسلیم کری گئی کہ اسرائیلی حکومت ایک نسل پرست حکومت ہے۔ جیساں اس عالمی کانفرنس میں دنیا کے صرف دو ملک یعنی اسرائیل اور امریکہ ہی اس تجویز کے خلاف تھے باقی تمام ممالک اس بات پر پوری طرح تسلیم تھے۔ فقط ان دو ملکوں کے نمائندوں نے کانفرنس ہال سے واک اکٹ اختیار کیا تھا۔ خور طلب بات یہ ہے کہ اس تجویز کی خلافت میں امریکہ نے اسرائیل سے پہلے کانفرنس ہال ترک کر دیا تھا۔ کیا امریکہ سلامتی کا نسل کے پانچ میں سے ایک اہم داعی ممبر اور حق اسٹردا و ایٹنائی (Veto Power) جیسے خصوصی اختیار سے مالا مال طاقتور ملک کی حیثیت سے، جس کو یہ بھی برداشت نہیں ہے کہ جلازو صفت اسرائیلی حکومت کو نسل پرست کہا جائے، فلسطینی نوجوان نسل کو یہ اطمینان دلا سکتا ہے کہ انہیں مہلک اور خود کش سرگرمیوں میں ملوث ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ سلامتی کا نسل کی رکنیت والے ملکوں نے یہ تھوڑا ارادہ کر لیا ہے کہ وہ اقوام متحده کے منشور میں درج شدہ اصول میں تمام ممالک ملکوں کے درمیان برابری، اقتصادی، سماجی، شفافی اور انسانی مسائل و مشکلات کو حل کرنے میں تمام ممالک

کے درمیان حقیقی تعاون، انسانی حقوق کے احترام کی ترویج و موصلہ افزائی اور نسلی، جنسی، سلسلی، مذہبی اور عدالتی امور میں اقوام عالم کے درمیان کسی قسم کے تعصب و احتیاط کے بغیر تمام کام انجام دیں گے اور دنیا کے لوگوں کو یکساں سیاسی آزادی حاصل ہو گئی (اقوام متحده منشور و قوی اول دوم کے کچھ حصے) اور عالمی سطح پر صلح و سلامتی کے قیام میں ذاتی پسندیدگی اور ظالمانہ رہا و روش سے کام نہ لیں گے!

درحقیقت سردست اقوام عالم اپنے حق خود انفصانی کی بحالی و پابندی کے لئے جو آزادی طلب مسلحانہ سرگرمیاں انجام دے رہی ہیں انہیں اقوام متحده کے منشور کے بوجب دہشت گردی کا نام نہیں دیا جاسکتا ہے لیکن جب دنیا کے مختلف علاقوں میں جاری آزادی طلب مسلحانہ سرگرمی کی بات آتی ہے تو دنیا کے تمام ممالک ایک دوسرے پر دہشت گردی کی حمایت کا لڑاکا شروع کر دیتے ہیں۔ سردست جو چیز سب سے زیادہ اہمیت کی حاصل ہے وہ یہ ہے کہ دنیا کے تمام ممالک اور میں الاقوای فلسطینی عوام کی حق پسندانہ جدوجہد کو آزادی طلب سرگرمی کی حیثیت سے تسلیم کر لیں۔ دنیا میں شاید ہی کوئی ایسا دوسرے امور ضرور ہو جس کے پارے میں تمام ملکوں کا متفقہ علیہ ایک ہی خیال ہو جیسا کہ فلسطینی کے سلسلے میں ہے کہ فلسطینی عوام اپنے ملک کی آزادی کے لئے جدوجہد کر رہے ہیں۔ پس بڑی آسانی سے یہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ مظلوم فلسطینی عوام کی آزادی طلب جدوجہد ان کا جائز اور قانونی حق ہے اور گذشتہ چند دہائیوں کے دوران غاصب صہیونی جلادوں کی مسلحانہ کارروائی درحقیقت دہشت گردانہ عمل ہے اور فلسطینی مظلومین کی سرکوبی کیلئے دنیا کے جو حکر اس متجاوز صہیونی جلادوں کو اربوں ڈالر کی فوبی امداد فراہم کر رہے ہیں اور ان کی فوج کو جدید ترین اسلحہ سے سلح کر رہے ہیں اور مشرق و سطحی میں فلسطینی مظلوموں پر کی جانے والی بمبardی میں کسی طرح بھی ملوث ہیں وہ عالمی برادری کے سامنے بہر حال جوابدہ ہیں اور ان لوگوں کے خلاف کسی صالح میں الاقوای عدالت میں مقدمہ چلانا چاہئے تاکہ ظالم اور مظلوم دونوں کی شاختت ہو سکے، ظالم کو اس کے انسانیت سوز مظالم کی سزا مل سکے، مظلوم کو عالمی حمایت سے مالا مال کیا جاسکے اور اس طرح دنیا کے تمام لوگ صلح و سلامتی اور انسان دوستی کی فضائیں چین کی سانس لے سکیں۔

☆☆☆☆☆

# اقبال — فارسی دانشوروں کی نظر میں

ڈاکٹر محمد امین عامر

اردو شاعری میں جس طرح اقبال کی منفرد، ممتاز اور بلند بالا حیثیت مسلم ہے اسی طرح فارسی شاعری میں بھی اقبال کی حیثیت معروف و مستند ہے۔ ان کی فارسی شاعری کے تدریس جہاں ار باب اردو ہیں وہیں فارسی دانشوروں نے بھی بجان و دل ان کی قدر کی ہے۔ غالباً اس کی وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ اقبال حکماء و صوفیاء ایران مثلاً مولانا جلال الدین رومی اور حکیم سنائی وغیرہ کے افکار سے بہت زیادہ متاثر تھے۔ شاید بھی وجہ ہے کہ ان کی پوری فارسی شاعری میں انہی بزرگوں کے خیالات اور افکار کا عکس نمایاں طور سے غالب رہا ہے۔ اقبال جس تصوف اور فلسفہ اسلامی کے حادی تھے ایرانی شعراء و حکماء میں وہی تصوف اور فلسفہ رائج تھا۔ اقبال کی زندگی کا جو مقصد اور نصب الحصین تھا اس کی گونج روی اور سنائی کے بیہاں بھی سنائی دے رہی تھی۔ ایسی صورت میں یہ اقبال کی سعادتمندی اور خوش بختی تھی کہ وہ انہی بزرگوں کے نقش قدم پر چل پڑے جو انہیں منزل مقصود تک پہنچادیں اور جن کے افکار عالیہ سے خوش چین ہو کر اقبال اپنی فکر کو تاباں اور تو اپنائی بخش سکے اور مستقبل میں فارسی دانشوروں، شعراء اور ادباء کی صفوں میں اپنا مقام متعین کر سکے۔

اقبال سے متعلق درج ذیل چند فارسی دانشوروں کے خیالات تحریر کئے جاتے ہیں جن سے یہ معلوم ہو سکے کہ اقبال سر زمین علم و ادب یعنی ایران میں کہاں تک مقبول و پسندیدہ رہے۔ اقبال کی اسلامی فکر اور فارسی شاعری پر ایک ایرانی دانشور اور اویب ڈاکٹر لطفعلی صورت گر کے خیالات ملاحظہ ہوں۔، موصوف فرماتے ہیں۔

”اگر این نگرانی نبود کہ در قدر شناسی از مرحوم اقبال شاعر بزرگ پاکستان دقایق محدود مجال بحث را می گیرد و حق مقام را بواقعی نمی توان ادا کر د، چہ مسرتی ازین بالاتر کے دیوان شاعری را مطالعہ کنیم و تراویش فکر اور را

کہ بے قالب الفاظ عذب و گوارا در آمده واز نوک خامہ اش بر صفحه چکیده است... اقبال یکی از آن ستار گان فروزان است که روحی افروخته و ملتهب وذوق لطیف و جمال پرست و دل تاثیر پذیر دارد و این اوست که باقتضای از بابا طاهر میفرماید.

نهان در سینه ما عالمی هست  
بخار ما دلی، در دل غمی هست  
از آن صهبا که جان ما برافروخت  
هنوز اندر سبوی ما نمی هست"

اقبال

یہاں تک ڈاکٹر موصوف اقبال کے بلند مقام و مرتبہ، ان کی شیرین سخنی، فکری تازگی اور فرحت قلب سے الہام شاعری، نیز ساری دنیا میں ان کے کلام کی شہرت کا ذکر کرتے ہوئے دنیا کے دیگر شعراء بادہ فروش اور جام عشق و محبت لٹانے والوں میں اقبال کو بحیثیت ایک درخشن ستارہ کے پیش کرتے ہیں کہ جن کی شاعری سے روح کو تازگی ملی اور دل و نظر کو پر لطف ذوق اور جمال کا تجھہ عنایت ہوا۔ مذکورہ بالاشعار میں اقبال نے ایران کے معروف صوفی بزرگ بابا طاہر رحمۃ اللہ علیہ سے اپنی بے پناہ ارادتمندی کا اظہراں طرح کیا ہے کہ ہمارے سینے میں ایک ایسی دنیا پوشیدہ ہے کہ جس کے صہبا سے ہمارے دل کی دنیاروشن اور منور ہے۔  
ڈاکٹر صورتگر نے مزید خامہ فرسائی کی ہے۔

"شعر اقبال گذشتہ از آنکہ نمایندہ یک مغز افروخته و حساس است لطفی مخصوص دارد کہ بی اختیار آدمی را مجنوب می کند و مستی میبیاورد... از کلام این مرد بزرگ کہ روشن مہبیط انوار فیض یزدانی بادختام این گفتار قرار میدهم یکی این دو بیتی است کہ میفرماید۔

قبای زندگانی چاک تا کی  
چو موران آشیان درخاک تا کی

بے پرواز آئی و شاهینی بیاموز  
تلاش دانہ در خاشک تا کی

(اقبال)

ڈاکٹر موصوف اقبال کی شعری خصوصیت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اقبال کی شاعری آدمی کو مجدوب و مست بنا دیتی ہے اور اس کا سب سے بڑا لطف یہ ہے کہ اقبال نے گرچہ اسی آسمان کے نیچے اور ہندوستانی آب و ہوا میں نشوونما پائی ہے مگر اس کی فکر کے سوتے اس مشرقی فلسفہ و عرفان سے ملتے ہیں جس میں مولانا جلال الدین روزی، حکیم غزنوی اور عارف نیشاپوری جیسے باکمال عارف باللہ ہستیوں کے افکار نہیاں نظر آتے ہیں۔ انہوں نے کیا خوب علامہ اقبال کے دو اشعار کا حوالہ دیا ہے جس میں اقبال نے انسان کو صحنِ ہستی پر اپنا بندہ والا مقام پیدا کرنے اور خس و خاشک میں چیونیوں کی طرح ذلت آمیز زندگی سے نجات حاصل کرنے کی تحریک دلائی ہے اور اپنی پرواز فکر کا اقبال نے ایسا اظہار کیا ہے کہ ڈاکٹر موصوف کو چاروں ناچار یہ تسلیم کرنا پڑا کہ اقبال کی شاعری "انوار فیض یزدان" کا کرشمہ ہے۔ اسی طرح ایران کے ایک مشہور دانشمند اور مصنف آقای سید حسن تقی زادہ اقبال سے متعلق رقطراز ہیں۔

"محمد اقبال دانشمندی بلند پایہ و سخنوری پر مایہ است کہ از چشمہ"  
فیاض بزرگان و عرفاء و سخن سرایان ایران سیراب شدہ و برای رساندن افکار خیر خواهانہ خود بمسلمانان خطہ ہندو ایران و افغانستان و تاجکستان و قفقاز و ترکیہ و عراق زبان فارسی را برگزیدہ است۔"

سید حسن تقی زادہ کا قول ہے کہ اقبال ایک بلند پایہ و انشور اور عظیم شاعر ہیں ان کی شاعری ایرانی بزرگوں اور شعرائے اہل اللہ کے نیوض کی بخشش ہے جسے انہوں نے مسلمانان عالم کے سامنے پیش کیا۔ پھر وہ اقبال کے درج ذیل دو اشعار پیش کرتے ہیں جس میں اقبال نے مادی ترقیات اور مغربی تہذیب و تمدن پر کاری ضرب لگاتے ہوئے اسے سراسر دنیا کے انسانیت کے لئے ضرر رہاں بتایا ہے۔ اقبال کا یہ خیال ہے:

قوت مغرب نہ از چنگ ورباب  
 نئے زرقص دختران بی حجاب  
 محکمی اورا نہ از لادینی است  
 نئے فروغش از خط لاطینی است

اقبال

یعنی مغرب کی طاقت نہ چنگ ورباب میں ہے اور نہ بے جوابا نہ لڑکیوں کے رقص و سرود میں  
 یہاں تک کہ مغرب دین سے بیز اورہ کرنے تو استحکام حاصل کر سکتا ہے اور نہ وہ فروغ پا سکتا ہے۔ آئے  
 دن کے مشاہدات و تجربات اس پر شاہد ہیں۔

عبدالحسین توری مشہور ایرانی ادباء میں شہر کے جاتے ہیں اور ان کے گرفتار مقالات اور  
 مضامین ایرانی رسائل و جرائد کی ذیمت بن چکے ہیں۔ انہوں نے اقبال کی فارسی تصحیف جاوید نامہ کو بڑا  
 پسند کیا ہے جس میں اقبال نے آخر صدی کے بلند و عیسیٰ افکار کو مسلمانوں کے سامنے پیش کیا اور ہر قسم  
 کے سیاسی، وطنی اور نمہجی تبلیغات سے مسلمانوں کو بالکل الگ تحمل کرنے کا مشورہ دیکھا۔ انہیں اسلامی  
 اصولوں پر کاربند ہونے کی تلقین فرمائی۔ موصوف جاوید نامہ کی تعریف میں رطب انسان ہیں۔

”درمیان کتب متعدد مرحوم اقبال شاعر بزرگ ملئے پاکستان من جاوید  
 نامہ را پیش از ہمہ می پسندم... وازین گونہ شعرا درجهان بسیار شدہ اند ولی  
 میتوانم بہ جرأت بگویم کہ ہیچ شاعری درمنظورہای ملی و اجتماعی خویش  
 باندازہ“ مرحوم اقبال پیش رفت نکرد... جاوید نامہ روح کتب و افکار عقاید اقبال  
 است کہ او کاملاً بصورت یک متفکر اجتماعی با آمال ملی ظاہر و متجل میشود۔

اقبال کی فکر سے متعلق ایسی زبردست خراج عقیدت کا اظہار شاید ہی کسی ایرانی اورہ اور  
 دانشور نے کیا ہو۔ عبدالحسین نوازی کا بہت ہی جرأت اور بے باکی سے یہ دعویٰ ہے کہ ملی و اجتماعی مقاصد  
 کی برآوری کے لئے اقبال نے جو خدمات انجام دی ہیں دنیا کا کوئی شاعر اس کا مقابلہ نہیں کر سکتا اور یہ  
 اقبال کا بہت براکار نامہ تھا جسے اقبال نے اپنادینی اور اخلاقی فریضہ سمجھ کر انجام دیا۔ بھی سبب ہے کہ ایسا

روشن ضمیر اور بلند فکر شاعر عوای مقبولیت کا حقدار قرار دیا۔ ان کی تصنیف جاوید نامہ کو ان کے افکار و عقائد کی روح قرار دیا جا سکتا ہے جس میں اقبال ایک مکمل اجتماعی فکر کا حامل پیکر بکر جلوہ افروز ہے۔

موجودہ صدی کے ناو موردا نشنڈ استاد سعید نقی مخالف گرانقدر کتابوں کے مصنف ہیں۔ ان کے علمی و ادبی مقالات اور مضمایں ایرانی رسائل و جرائد میں بھرے پڑے ہیں۔ اقبال جیسے عظیم شاعر کے پارے میں ان کی رائے جانی ضروری ہے۔ ایک موقع پر اقبال کی شاعری سے متعلق اس طرح گویا تھے۔

”خاصیت بسیار مہمی کہ در اشعار اقبال ہست کہ اعتماد عجیبی بآیندہ  
مشرق زمین دارد و باکمال صراحت معتقد ہست... استقلال هند وستان و پاکستان  
و آنچہ در شرق اقصی در شرف و قوعست آیا تالند ازه ای پیشگوی های اور اسلام  
نمی کند؟“

اقبال کی فکری و سیاسی بصیرت کی آج بھی دنیا قابل ہے۔ انہوں نے دنیاوی حادثات اور انقلابات سے متعلق جو پیشگوئیاں اپنے اشعار میں کی ہیں۔ دنیا نے دونوں آنکھوں سے اس کا مشاہدہ کیا۔ اسی مشاہدہ اور تجربہ کا تذکرہ سعید نقی کی زبان بھی کر رہی ہے۔ انہوں نے اقبال کی اس شعری خصوصیت پر مہر تقدیم ثبت کر دی ہے جس میں پورے اعتماد اور یقین کے ساتھ مشرق پر مغرب اور مغرب پر مشرق کے تسلط و غلبہ کا ذکر کر رہے۔ بلاشبہ اقبال صرف ایک شاعر اور مفکر ہی نہیں بلکہ ایک مستند بصر بھی تھے جن کے بصیرت افروز کلام سے ساری دنیا میں تمہلکہ مجاہرا تھا۔

اقبال اور اکل جوانی ہی سے ایرانی علوم و معارف اور فلسفے سے آشنا تھے۔ اپنے قیام یورپ کے دوران ہرے ہرے حکماء اور فلاسفہ سے بحث و ذرا کرہ کے ذریعہ قدیم و جدید یورپی فلسفے سے آگاہی حاصل کی اور ایرانی فلسفہ کا جدید یورپی فلسفہ مبادیات سے مقابلہ کر کے تناگ اخذ کئے۔ چنانچہ قدیم ایران کے فلاسفہ سے متعلق اقبال کے خیالات، تجربات اور مشاہدات کا تذکرہ تہران یونیورسٹی کے فارسی ادب کے استاد ڈاکٹر محمد مسین نے اپنے گرانقدر مقالہ ”اقبال و ایران“ میں کیا ہے جس سے ایرانی سائنس اور فلاسفہ سے متعلق اقبال کی معلومات پر کافی روشنی پڑتی ہے۔

عبد پہلوی کے ایک ایرانی دانشمند جناب حسین علامہ اقبال کے افکار عالیہ اور مسلمانان عالم کو

دھوت اتحاد دینے کے ضمن میں ان کی خدمات کے اس طرح مختصر ہیں:

” مرحوم اقبال فرزند نور محمد بافکر و روح بزرگ و تابناک کہ داشت ہمچونا م پدرش مشعل از نور محمدی ب دست گرفت و ب عالم اسلام و مسلمانان قارہ ہند و پاکستان با اشاعہ آن ہمه مقاصد و معانی بلند کہ در اشعار خود گنجانیدہ بسیار خدمت کرد و در راہ وحدت مسلمانان رحمات بیشمار کشید۔“

ایک مشہور عربی دانشور اور ادیب امر شیعیہ ارسلان نے اقبال کو عظیم ترین مفکر گردانے ہوئے کہا ہے کہ ”اقبال از بزرگترین متفکری است کہ جہاں اسلام در طول هزار سال اخیر بوجود آورده است۔“ یعنی امیر کا یہ دعویٰ ہے کہ اسلامی دنیا کو ہزار سال کے طویل عرصے میں اقبال جیسا ایک عظیم مفکر ہاتھ آیا ہے۔

عصر جدید کے مشہور شاعر ملک الشعراہ بہار نے اس طرح اقبال کی تصویر کشی کی ہے:

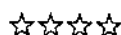
” من اقبال را خلاصہ و نقادہ مجاهدات و مساعی جاودید ان نہصد سالہ۔ نمازیان و عالمان و ادبی اسلامی و میوہ رسیدہ و کمال یافہ این بوستان نہصد رسالہ دانستم و پس از ذکر دانشوران وہنر مندان در حال سلامی دربارہ“ مددوہ خود چنین گفت۔

بہار کے قول کا خلاصہ یہ ہے کہ نو سو سال کی مدت میں اسلامی ادباء علماء اور نمازیوں میں پیدا ہونے والے اقبال کی حیثیت ایک ایسے کپکے ہوئے پھل کی طرح ہے کہ جس کی بابت میں خود مترف ہوں کہ

عصر حاضر خاصہ اقبال گشت

واحدی کر صد ہزار ان بر گذشت

مذکورہ ہالا چند ایرانی ادباء شعرا اور فارسی دانشوروں کے تاثرات سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اہل زبان نے بھی اقبال کی فارسی شاعری کا اثر بہت حد تک قبول کیا تھا اور جس کی بہ دولت اقبال کو انہوں نے اپنے دلوں میں جگدی اور فارسی شاعری کی حیثیت سے اس کی برتری اور عظمت کو تسلیم کیا۔



## تصوف: احیائے دین

### کی روحانی تحریک

پروفیسر سید جعفر رضا

تصوف، بحیثیت تحریک احیائے دین اسلام، اس کے مقاصد، دائرة عمل اور اثرات کا جائزہ لینے میں مدد نظر رکھتا ہو گا کہ روحانی اساس سے کوئی مذہب خالی نہیں ہے کیونکہ مذہب انسانی جمالت سے بے نیاز نہیں ہو سکتا اور روحانیت انسانی جمالت میں داخل ہے ہر بشر کے بیاناد باطن میں ایک قوت غریزی کا وجود ہوتا ہے، جس کو اصطلاح میں 'ورائے شور' (Supra Conscious) کہا گیا ہے۔ اگر یہ ورائے شور بیدار ہو جائے تو فرد محتیات کی دنیا خلاش کرنے میں روحانیت کی راہوں پر گامزد ہو جاتا ہے۔ یہ روحانیت ان قلوب میں بھی خوابیدہ رہتی ہے، جن کو خدا پرستی یا مذہب شناسی سے کوئی علاقہ نہیں ہوتا۔ البتہ خدا پرستوں میں روحانیت عقان اللہی کا نام اختیار کرتی ہے۔ اسی بنا پر دنیا کے تمام مذاہب میں عارفوں کی جماعت نظر آتی ہے۔ بعض مذاہب میں عرفانیت کو رہنمائی سے وابستہ کر دیا گیا لیکن اسلام نے سماجی نظام زندگی کے ساتھ خدا پرستی کی تعلیم وی تو متعین کی ایک ایسی جماعت وجود میں آگئی، جو فوکھات دنیا سے کنارہ کش ہو کر الفقرو فخری کو اعلیٰ اقدار حیات قرار دیتی تھی اور عبادت اللہی کے ذریعہ روحانی مراحل طے کرتی تھی۔ اس ضمن میں طوظ خاطر رہے کہ صدر اسلام کے بعد (۱۹۶۱ء کے بعد) دنیاداری، عیش پرستی اور ایمان فروشی کی گرم بازاری ہوئی اور حاکمان بخواہی نے عرب جاہلی کو اسلام پر مسلط کر دیا تو اس کے خلاف اسلامی حلقوں میں شدید رو د عمل رونما ہوا، جس کے نتیجے میں میدان جنگ میں صحنیں آرائتے کرنے کے علاوہ روحانی تربیت کی صحنیں بھی آرائتے کی گئیں۔ اسلامی اقدار کو روحانی اداروں میں محفوظ کرنے کی کوشش کی گئی۔ اسی بنا پر تصوف کے وجود میں آئے کا بیاناد سبب نام نہاد خلفائے بخواہی کی دنیاداری، عیش پرستی اور ایمان فروشی کو قرار دیا

گیا ہے۔۔۔

اسلام میں غیر اسلامی عناصر کے فروغ پانے میں ملکی فتوحات کی توسعی پسندی کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس توسعی پسندی نے ممالک اسلامیہ کے جغرافیائی حدود میں کمی مقتدر ممالک کی سرحدوں کا احاطہ کر لیا۔ اس سے متعدد نئے ابعاد ابھر کر سامنے آئے۔ شہریت کو صحرائیت پر فضیلت حاصل ہوئی تو مسلمانوں میں صحرائی زندگی کی سادگی ختم ہو گئی۔ مفتون قوموں نے احساں شکست کے ساتھ اسلام قبول کر لیا لیکن یہ لوگ اپنے دل و دماغ کے دامن میں خاموشی سے اپنے تہذیبی و مذہبی ورثے کو چھپائے رہے اور خاص خاص موقع پر اسلام سے اپنے قدیم مذہب کی برتری کی جانب اشارہ کرنے سے نہ چوکتے تھے۔ علاوہ بریں علمی و فکری سطح پر مسلمانوں کا یونانی، ایرانی اور ہندوستانی علماء و حکماء سے رابط ہوا تو ان ممالک کے مذاہب مثلاً یہودیت و عیسائیت، ویدانت و بدھیت اور دشمنیت و مانیت کے مسائل و مباحث سے مدارل و مجاہدہ شروع ہوا۔ اہل عرب یہود و نصاریٰ سے واقف تھے، ان کے اعتراضات سے کان آشنا تھے لیکن پہلے وہ دائرہ اسلام کے باہر رہ کر بحث و تکرار کرتے تھے، اب اہل اسلام ہن گئے تھے اور تکمیل ہا القلب کے لیے اپنے پرانے مذہب سے تقابلی مطالعہ کر کے سمجھنا چاہتے تھے کہ اس نئے مذہب کو اختیار کرنے کی بنا پر ان سے کوئی غلطی تو سرزد نہیں ہو گئی ہے۔ ان کے پیش نظر فقیہی مسائل کے علاوہ روحانی مسائل بھی تھے جن پر دور قدیم سے عملی تجربہ کرتے آئے تھے۔ فقیہی مسائل حل کرنے کے لیے فقهاء مسئلکین کی جماعت موجود تھی، جو دقيق نظری سے شریعت کے مختلف پہلوؤں کا دفاع کرتی تھی اور مسلمانوں کے لیے مشعل راہ نہیں تھی لیکن ان مسئلکین اور ارتیاں میں کے روحانی مسائل کو حل کرنے کے خاطر خواہ جواب ان کے پاس نہیں تھے۔ یہ کارنامہ صوفیہ کی جماعت نے سرانجام کیا، جنہوں نے انہیں کے معیار و میزان پر مسائل و مباحث کو برداشت، جن پر مسئلکین اور ارتیاں میں برداشت چاہتے تھے۔ ان کی عدمی الشاہ کامیابیاں عیاں را چھیاں ہیں۔

مذکورہ بالا تفاظر میں اہل کلام، معتزلہ، مسئلکین، احیائے سند اور اشاعرہ کی تحریکات بھی شام کی جا سکتی ہیں۔ اہل کلام کی تحریک کو مختلف علوم کی کتابوں کے عربی ترجموں کی پیدا کر دہ صورت حال نے جنم دیا تھا۔ خلافت بن عباس میں 'دار الحکمت' کے نام سے ترجمہ و تالیف کا اوارہ قائم

ہوا جو تقریباً دو سو برس تک سرگرم عمل رہا۔ اس کے زیر اہتمام متعدد کتابوں کے ترجمے عربی زبان میں کیے گئے۔ مثلاً ابو بشر متی (م۔ ۳۲۸ھ/۹۳۰ء) نے ارسطو کی 'بیوطیقا' کا سریانی سے عربی میں ترجمہ کیا۔ ارسطو کی دوسری کتاب 'بیوطوریقا' کا ترجمہ بھی عربی میں ہوا۔ حینہ این احراق نے افلاطون اور جالینوس کی کتابوں کے ترجمے براہ راست یونانی سے عربی میں کیے۔ فلاطیوس کے مفہومیں دینات ارسطو کے نام سے ترجمہ کیے گئے۔ اکنڈی (م۔ ۵۲۵ھ/۸۲۲ء) نے ارسطو اور افلاطون کے دوستانوں کا تقابلی مطالعہ پیش کیا۔ الجوارزی (م۔ ۸۳۵ھ/۲۲۰ء) نے ہندی اعداد و شمار، فلکیات اور نجوم سے اہل عرب کو روشنائی کر دیا۔ ان نئی معلومات نے اسلامی علماء و فقہاء کے تقلیدی ذہنوں میں تلاطم برپا کر دیا۔ ان ترجم کی بنا پر اسلامی اعتقادات کا از سر نو جائزہ لینے کی تحریکیں پیدا ہوئیں۔ تحریک معتزلہ، جس کو اسلامی تاریخ میں اعتزال کا نام دیا گیا، تحریک مجادلہ افکار و آراء تھی۔ اس تحریک کے اصل حرك و اصل بن عطاء (م۔ ۱۳۱ھ/۷۳۷ء) اور عمر بن عبید (م۔ ۱۳۶ھ/۷۳۲ء) تھے۔ ان کو سیاسی اہمیت اس وقت حاصل ہوئی جب انہوں نے اموی خلیفہ ولید بن یزید (م۔ ۱۲۵ھ/۷۳۳ء) کے خلاف بغاوت میں سرگرمی دکھائی اور اس کی جگہ یزید بن ولید (م۔ ۱۲۶ھ/۷۳۴ء) کو بر سر اقتدار لائے، جو مسلمک اعتزال پر تھا۔ معتزلہ قانون اسلام کے مآخذ میں اجماع کو ساقط فرار دیتے تھے۔ ہر مسئلہ کو عقل کی میران پر تولتے تھے۔ وہ دلیلیاتی فکر کے ذریعہ خدا کے تصور و حدت تک پہنچتے تھے۔ ان کی جدیاتی فکر وہ اساسی نقطہ ہے، جس میں عام رائج الحقیدہ مسلمان اور معتزلہ کے درمیان اختلاف پیدا ہونا نظری امر تھا۔ حالانکہ تحریک معتزلہ میں مختلف قومیات کے افراد شامل تھے لیکن اصلانیہ ایرانی تحریک تھی۔ جس میں شیعی و قدری عقاید و شیعی و شیعی و شیعی و شیعی تھے۔ ان میں ابوالہذیل کا نام خاص طور پر لیا جا سکتا ہے جو معتزلہ صفات اللہ کے علاحدہ وجود سے اکار کرتے تھے، ان کا تصور تھا کہ یہ صفات مجردہ ہستی ربانی کی بالکل عین ہیں۔ ابوالہذیل کہتا ہے کہ خدا ہمہ دان، قادر و مطلق اور ذی حیات ہے اور علم، قوت اور حیات پر اس کی ذات مشتمل ہے۔ جس اس دور میں ایک اور فکری میلان ابھر جس کو تحریک ارتیابیت کہتے ہیں۔ اس کی فکری اساس بھی جدیاتی طریقہ کار پر مبنی تھی۔ اس کے خاص نمائندوں میں این اثرس اور الجاخت (م۔ ۳۳۰ھ/۸۱۹ء) کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔

ارتیا میں یا مشکلین نظرت پسندی (Naturism) کی جانب مائل تھے۔ اس دور کی ایک اور اہم تحریک احیائے سند ہے جو خالص ایرانی تحریک تھی جس نے ذہنی آزادی کو عام کیا۔ اسی زمانہ میں آزاد خیالی کے زبردست دشمن ابو الحسن الاشعری (م۔ ۹۳۱ھ/۱۵۲۳ء) نے تحریک اشاعرہ کو جنم دیا۔ اشعری کے آخر پیرو بھی ایرانی تھے۔ اس لیے اشاعرہ کو خالص سماں تحریک قرار دینا درست نہیں ہے۔ انہوں نے مقاومت کترین کارویہ اختیار کیا۔ فلسفیانہ مباحثت کی قرآن و حدیث کی روشنی میں تاویلات کرتے رہے۔ عام راجح العقیدہ مسلمان کو ان کارویہ خاطر خواہ نظر آیا، جس سے ان کو مقبولیت حاصل ہوئی اور تقریباً ۱۰ صدی تک تحریک اشاعرہ بر گ و بار لاتی رہی لیکن چونکہ اسکی طور پر اس تحریک کا زادی نگاہِ مراجعت پسندانہ تھا، اس لیے نظریہ قدر و اختیار میں الجھ کرو گئی اور قانون علمی و معلوم کے نفع پر اصرار کرتی رہی، تا آنکہ امام غزالی (م۔ ۵۰۵ھ/۱۱۱۱ء) نے اشاعرہ تحریک کے تاریخ پوچھیا ہے۔

یہی وہ پس منظر ہے، جو تصوف بحیثیت تحریک احیائے دین اسلامی کا پیش منظر بتا ہے۔ ہمارے مستشر قین کرام جو تصوف کی کتابوں کے قابل تعریف مترجم و مرتب ہونے کے باوجود اکثر وہ پیش رائی پس منظر کو نظر انداز کر دینے کی بنا پر اساس تصوف کو سمجھنے سے قاصر رہ گئے۔ مزید بر آں گذشتہ چار صدیوں میں جس طرح مسلسل و متواتر تعصب کیجا ہو تاہم ہے۔ اس کی کار فرمائی بھی ہے۔ یہ میلان پہلے پہل ان ان دوستی (Humanism) کی جانب تھا پھر نظریہ ارتقا (Evolution) کی صورت میں بد سے بد تر ہو گیا۔ ہمارے مستشر قین عظام نہ ہب اسلام، تصوف اور فلسفیانہ نظام کے درمیان بھی فرق نہیں کرتے۔ عام طور پر تمام ایشائی اور اسلامی قوموں کے تصوف کی تعلیمات کو یکساں سمجھتے ہیں۔ ان کی کوشش رہتی ہے کہ تصوف کو اسلامی تحریک کو روی ایثارات کا حامل بنادیں۔ ان کے اس شعوری عمل میں انگریزی اصطلاح سریت یا باطیع (Mysticism) بھی تصوف کے معنی و مفہوم کو محدود کرنے میں معاون ثابت ہوئی۔ علامہ اقبال (م۔ ۷۸۵ھ/۱۹۳۸ء) نے اپنے صحیح نظریہ تعلیل کی روشنی میں اسلامی زندگی کے ان خاص سیاسی، سماجی اور گلری حالات کی نشان وہی کی ہے جو چودھویں صدی عیسوی کے او اخرا اور پندرہویں صدی عیسوی کے نصف میں نمایاں ہوئے، جو بعد کے ادوار میں تصوف کے فلسفیانہ جواز کی اساس بن گئے ذیل میں ان کا ذکر کیا جاتا ہے:

اولاً، یہ کہ مذہبی، اخلاقی، سماجی اور سیاسی بے چینی و انتشار کے نتیجے میں زبردست خون ریزیوں کے بعد (۱۳۲۰ھ/۱۸۵۰ء) میں سلطنت بونامیہ کا تخت پٹٹا چکا تھا، اس کے بعد مسئلہ ایسے واقعات رو نما ہوتے رہے کہ مناد پرست عناصر نے عوام کی زود اعتمادی کا فائدہ اٹھا کر اپنے سیاسی منسوبوں کو مذہبی تصورات میں پیش کیا مثلاً سنہ ۱۳۸۵ھ/۱۸۵۵ء اسے دس (۱۵-۱۳۹۹ھ/۱۸۷۸ء) تخت پٹٹا کا نقاب پوش پیغمبر ابن مقینی (۱۴۱۱-۱۴۲۲ھ/۱۸۷۷ء) اس کے علاوہ ہارون الرشید کے بیویوں امین و مامون میں سیاسی اقتدار کے لیے زبردست جنگ (۱۴۲۰-۱۴۲۱ھ/۱۸۷۸-۱۸۷۹ء) پھر عرب قومیت کے خلاف تحریک شعوبیت وغیرہ۔ ان حالات نے مسئلہ بے چینی کے مظہر نامہ سے ہٹا کر ایک حلقة کو مراثیہ کی زندگی کی طرف ملک کر دیا۔

ثانیاً، یہ کہ اسلامی عقیلیت کے ارتیالی میلانات، جواب دناء میں ایک ناپیدا ایرانی مشکل شاعر بشادر بن بردن کی نظموں کی تھلی میں رو نما ہوئے۔

ٹالا، یہ کہ جمہور اسلام کے فقیہ فرقوں (حنفی، شافعی، مالکی اور حنفی) کا تھلک تقدس، جو آزاد خیال کے سخت دشمن تھے۔ خاص طور پر مسلم تشبیہ کے پیرو خنبلی، جو عباسی خلیفہ المامون (م-۸۳۳/۱۴۲۱ء) کے بعد عوام پر حکمران رہے۔

رابعہ، یہ کہ مختلف فرقوں کے نمائندوں کے درمیان مذہبی مناظرے جو المامون کی سرپرستی میں ہوتے تھے۔ خصوصاً تلخ دیناتی مناقشہ، جو اشاعرہ اور علم بردار ان عقیلیت کے درمیان ہوا، جس سے نہ ہب فرقے میں محصور ہو گیا۔

خامساً، یہ کہ بون عباس کے ابتدائی دور (۱۹۳-۱۳۳۳ھ/۱۸۰۹-۱۸۵۰ء) میں دولت کی فراوانی میں اخلاقی احساس پسپا ہوتا گیا۔

سادسہ، یہ کہ عیسائی راہبوں کی زندگی اور ان کے مذہبی تصورات نے اسلامی اذہان کو متاثر کیا۔ دنیا سے بے تعلقی میں دلکشی کا احساس بودھتا گیا۔

تصوف کیا ہے؟

تصوف کو بر صیر میں احیائے دین کی سب سے جو تحریک کہا جاسکتا ہے۔ اس کے اثرات

دور دور تک پھیلے ہوئے ہیں۔ ان داعیان اسلام اور مسلم عظام کے مزارات پورے بر صغیر میں پھیلے ہوئے ہیں اور سر جع خاص دعام ہیں۔ ان سے ہر شخص بلا حاظہ نہ بہ ولت، رنگ و نسل اور صنف و سال اکتاب فیض کرتا ہے۔ ان سے متعلق بے شمار کتابیں لکھی گئی ہیں لیکن ان میں تصوف کے خدو خال تلاش کرنا دشوار ہے۔ اولیاے کرام کی مسائی جیلہ کو کشف و کرامت کی داستانوں میں اس طرح گم کر دیا گیا کہ خوارق عادات محیر العقول و اقعتات اور پراسرار بیانات کے علاوہ کچھ اور تلاش کرنا ہر شخص کے بس کی بات نہیں رہ گئی ہے۔ صوفیائے کرام، جن کے اخلاق و کردار نے لوگوں کے دل جیت لیے، قلوب انسانی میں اسلام کی شمع روشن کر دی اور ان جنگلوں کو کشت زار بنا دیا، جن میں خاک اڑا کرتی تھی، کشف و کرامات کے بیان میں بھی نوع انسان سے مختلف ہتی نظر آنے لگے۔ ان کا فقط یہ کام رہ گیا کہ قانون فطرت کے پرچے اڑاتے رہیں اور موالید خلاشہ و عناصر اربعہ پر اپنی خود مختار حکومت ثابت کرتے رہیں۔ نتیجے میں تصوف کا تصور مزارات شریفہ کی زیارت، قل، عرس، صندل، نذر و نیاز، چڑھاوے اور قواں میں اسیر ہو کر رہ گیا۔ اس لیے لازمی ہو گیا ہے کہ تصوف کا جمالی تعارف پیش کر دیا جائے۔

تصوف کے معانی و معنیاں کے تعین میں بڑی موشکافیان کی گئی ہیں جن میں یہ نظریہ زیادہ مردوج ہے کہ تصوف مادہ 'ص و ف' باب تفعیل سے مشتق ہے، جس کے معانی ہوں گے، خود کو صوفیانہ زندگی کے لیے وقف کرنا۔ بہ صورت دیگر اس کے معانی برہ راست مادہ 'اختناق' یعنی 'ص و ف' سے وضع یکے جائیں تو 'صوف' یعنی اون یا اوپنی کپڑا ہوں گے۔ متعدد و احادیث میں مذکور ہے کہ رسول اسلام صلی اللہ علیہ و آله و سلم اونی کپڑے زیب تن کرتے تھے۔ لیکن یعنی ممکن ہے کہ یہ اصطلاح 'صوف' کے بجائے صوفی کی ماضی مجہول سے 'وضع' کی گئی ہو بلکہ یہ بھی ممکن ہے کہ یہ اصطلاح دونوں الفاظ سے الگ الگ وضع کی گئی ہو۔ و ان کے علاوہ متعدد اختلافات پیش کیے جاتے ہیں۔ مثلاً:

صف: اہل صفحہ جو عبد رسالت کا مسجد نبوی کے پیش دالان (صفہ) میں رہتے تھے۔

صف: قرآن حکیم سے استدلال: والصنفت صفا (باقاعدہ پڑھیں باندھنے والوں کی قسم)۔

صوفۃ: عرب کا بدوی قبیلہ بنو صوفۃ۔

صوفانۃ: ایک قسم کی ترکاری (جواہروں میں مقبول تھی)۔

صفوة القضا: گدی پر بالوں کا چکھا (رسول اسلام زلفیں رکھتے تھے)۔  
یونانی سفوس یا تھیوسوفیا (Theosophia) ۱۱۱

ان گوناگوں معانی و معناہیں میں صوفی بزرگ ابو القاسم قشیری (م-۵۳۶۵، ۷۲، ۱۰۱۴ء) کا استدلال اہم ہے، جو انہوں نے صوفی کی پشم پوشی کے متعلق پیش کیا ہے کہ یہ اس لفظ کا صرف ایک پہلو ہے۔ ۱۱۱ حقیقت یہ ہے کہ 'صلف' کا مادہ صوتی دلیلوں سے مالا مال ہے اور علم حروف، جس کے صوفیہ مہر تھے، حروف صامتہ کی عددی قدر سے سری متابہت و ممائحت کے حال ہیں مثلاً 'صفا' (پاکیزگی)، 'صفو' (بر گزیدہ بزرگ) 'صفی' (خاص دوست، مصطفیٰ) وغیرہ۔

تصوف کی حقیقت قرآن حکیم میں تلاش کرنا زیادہ مفید ہے، جس کی یہ آیت تصوف کا رہنمای اصول ہے: ربنا وابعث فیهم رسولا منہم یتلوا علیہم آیتک ویعلمهم الکتب والحكمة ویزکیہم (پروردگار، ان کے درمیان ایک رسول کو مبعوث فرما جو ان کے سامنے تیری آئتوں کی تلاوت کرے۔ انھیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کے نفوس کو پاکیزہ بنائے) ۱۱۱ اس آیت کریمہ سے بشر کے نہاد باطن میں خوابیدہ قوت غریزی کو بیدار کرنے کی تین منزلیں اخذ کی جاسکتی ہیں۔ پہلی منزل: آیات قرآن کی تلاوت۔ دوسری منزل کتاب و حکمت کی تعلیم اور تیسرا منزل: نفوس کا پاکیزہ بنانا۔ انھیں تینوں منزلوں سے گزرنے پر تصوف کی تکمیل ہوتی ہے۔ لیکن ان میازل سے گذرنے کے لیے ایک ہادی و رہنمائی ضرورت ناگزیر ہوتی ہے جس کو اللہ تعالیٰ رسول بنا کر مبعوث کرتا ہے۔ اس طرح اولیں صوفی رسول اللہ ہوئے۔ پھر ارشاد ہوا۔ قل ان کنتم تحبون اللہ فاتبعونی یحببکم اللہ (اے پیغمبر کہہ دیجئے کہ اگر تم لوگ اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو۔ اللہ بھی تم سے محبت کرے گا) ۱۱۱

اس طرح تصوف کا کلیدی محور پیروی رسول اور محبت خدا قرار پاتے ہیں۔ پیروی رسول محبت خدا کے بغیر ممکن نہیں ہو سکتی اور محبت خدا پر یہ دو رسول کے بغیر ممکن نہیں۔ دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم و ملزم ہیں۔ یہ نیک خلق کے بغیر ممکن نہیں۔ اس لیے صوفی کا عقیدہ ہے: التصوف حسن الخلق (تصوف نیک خلق کا نام ہے) ۱۱۱ اس کی تین قسمیں بیان کی گئیں اول، اللہ تعالیٰ کے

ساتھ خلق یعنی اس کے احکامات کی تعمیل و اطاعت میں سر موافق نہ آنے پائے۔ دوئم، تکلیفات خدا کے ساتھ خلق یعنی خاندان سماج، ملک و قوم کے حقوق کی ادائیگی میں تقابل نہ ہونے پائے۔ سوم، اپنی ذات سے خلق یعنی بشر شیطانی اور نفسانی خواہشات سے محفوظ رہے۔

خواجہ جنید بغدادی (م-۵۹۸/۹۱۰) نے تصوف کی آنکھ خصوصیات بیان کی ہیں۔

سخاوت، رضا، صبر، اشارات، غربت، صوف، سیاحت اور فقر۔ ان کی وضاحت بھی کر دی ہے۔ سخاوت کا نمونہ حضرت ابراہیم ہیں کہ انہوں نے اپنی جان سے لے کر فرزند تک کو راہ خدا میں تربیان کر دیا۔ رضا کا نمونہ حضرت اسملیل ہیں، جنہوں نے رضائے الہی کی تعمیل میں ذبح ہونا پسند کیا۔ صبر کا نمونہ حضرت ایوب ہیں، جنہوں نے اپنے گھر بار اور سیچ کنہ کی بربادی و تباہی اور اپنے جسم میں کیڑے پڑنے پر بھی صبر کیا۔ اشارات کا نمونہ حضرت ذکریا ہیں جنہوں نے حکم الہی کی تعمیل میں کئی روز تک کلام ترک رکھا اور اشاروں میں باتمیں کرتے رہے۔ غربت کا نمونہ حضرت میکی ہیں، جو اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے اپنے دن میں ہی غریب الوطن بن کر رہے۔ صوف کو حضرت موسیٰ نے اپنی زندگی کا شعار بنایا اور بیش اولیٰ کپڑے پہننے رہے۔ سیاحت حضرت میسی میں سے عبارت ہے کہ راہ خدا میں ایک پیالہ اور ایک لکھمی لے کر گھر سے چلتے تھے لیکن ایک شخص کو چلو سے پانی پیتے دیکھا تو پیالہ چینک دیا اور ایک شخص کو اپنی انگلیوں کو بالوں میں پھیرتے دیکھا تو لکھمی چینک دی اور فقر کا نمونہ رسول اسلام حضرت محمد صطفیٰ صلی اللہ علیہ و آله و سلم ہیں کہ انھیں اللہ تعالیٰ نے روئے زمین کے تمام خزانوں کا مالک بنایا لیکن انہوں نے فقر پر فخر کیا اور بارگاہ الہی میں دعا گو ہوئے۔ پانے والے مجھے فقر کی حالت میں زندہ رکھ، فقر کی حالت میں سوت دے اور فقراء کے زمرے میں میرا شر فرم۔ ۲۲

صوفیہ اہل تقویٰ رہے ہیں۔ قرآنی سورتوں کے مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام کے ابتدائی دور میں بھی منتخب و برگزیدہ افراد کی ایک جماعت موجود میں تھی، جس کے پاک نفس افراد نے اپنی زندگیاں اللہ کی راہ میں وقف کر دی تھیں۔ ان کے رو حامل رحمات پر آیات کریمہ دلیل ہیں:

اولتئک علی هدی من ربہم و اولتئک هم المفلحون (یہی وہ لوگ ہیں، جو اپنے پروردگار کی طرف سے ہدایت کے حامل ہیں اور فلاح یافتہ اور کامیاب ہیں۔) کے اذقال لہ ربہ اسلم قال اسلمت

لرب الفلمين (جب ان سے ان کے پروردگار نے کہا کہ اپنے آپ کو میرے حوالہ کر دو تو انہوں نے کہا کہ میں رب الظہین کے لیے سرپا تسلیم ہوں) <sup>۱۸</sup> الصلابرین والصادقین والقانتین والمنفقین والمستغفرين بالاسحار (یہ سب صبر کرنے والے بچ بولنے والے، اطاعت کرنے والے راہ خدا میں خرچ کرنے والے اور ہنگام سحر استغفار کرنے والے ہیں۔) <sup>۱۹</sup> وسوف یوں اللہ المومین اجرًا عظیماً (اور عنقریب اللہ ان صاحبان ایمان کو اجر عظیم عطا کرے گا۔) <sup>۲۰</sup> التائبوں العابدون الحامدون السائحوں الراکعون الساجدون الامرون بالمعروف والنا هون عن المنکر والحافظون لحدود الله وبشر المؤمنین (یہ لوگ توبہ کرنے والے، عبادت کرنے والے، حمد پروردگار کرنے والے، راہ خدا میں سفر کرنے والے، رکوع کرنے والے، سجدہ کرنے والے، نیکیوں کا حکم دینے والے، برائیوں سے روکنے والے اور حدود الہیہ کی حفاظت کرنے والے ہیں اور اے پیغمبر! آپ انھیں جنت کی بشارت دی دیں۔) <sup>۲۱</sup>

مذکورہ بالا آیات کریمہ اور ان کی طرح مزید آیات بھیش کی جا سکتی ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ دور صدر اسلام (۱۹-۲۰-۲۱) تک تصوف، یعنی تقرب الہی کی خواہش پوری امت مسلمہ میں نفوذ کر چکی تھی اور متفقین کی ایک جماعت وجود میں آچکی تھی۔ حالانکہ ابھی اس جماعت کا نام نہیں پڑا تھا۔ حضرت شیخ علی ہنجری کے بقول: اس دور میں تصوف کا نام توبے شک نہیں تھا مگر بطور ایک حقیقت کے وہ موجود تھا۔ <sup>۲۲</sup>

متفقین کی اس جماعت کے متعلق مولانا ابو بکر سراج الدین ر قم طراز ہیں: "اس قسم کے اہم ترین صوفی حلقوں میں جس کی طرف لوگ سمجھے چلے آتے تھے، وہ حلقة تھا، جو حضرت علی کرم اللہ وجہ کے گرد جمع تھا۔ حضرت علی کے انتقال فرمانے کے بعد بھی مورخین نے جس چیز کو شیعیت قرار دیا، وہ ابتدائی تصوف کے سوا کوئی اور نہ تھی۔" اگر یہ مسلم ہے کہ حضرت حسن (م-۲۹) اور حضرت حسین (م-۶۱) کو صوفیہ نے بیش صدر اسلام کے اکابر اولیاء اللہ میں شامل کیا ہے۔ سیدا شباب اہل الجنہ کے علاوہ بزرگان ذیل کا ذکر بھی کرنا پاپ ہے: زبیر بن الحرمہ ایکی (م-۴۰۲) جو عبد اللہ ابن عباس (م-۶۸) کے شاگرد ہیں اور جنہوں نے اپنے استاد کی تفسیر قرآن کی تدوین کی، عبد اللہ بن

ظیم کوئی (م-۷۶ھ) اور سب سے بڑھ کر حسن بصری (م-۱۰۰ھ) اور ان کے مریدین: مالک بن دینار (م-۱۲۸ھ) ثابت البنای (م-۷۷ھ) اور جبیب الحجی (م-۱۵۶ھ) جن میں سے ہر ایک کے تبعین کا اپنا اپنا حلقہ تھا۔ رابعہ عدویہ، غالباً ابن دینار کے حلقے میں شامل تھیں۔ ۳۷ سب سے پہلے اس (تصوف) کا اطلاق ابوہاشم بن شریک (حدود ۱۳۰ھ) اور جابر بن حیان ہاہر کیسا (حدود ۱۶۰ھ) پر کیا گیا جو دونوں کوئی تھے۔ ۳۸ لیکن اب صورت حال تبدیل ہو گئی ہے اور تصوف کو اہل تشیع کی بجائے اہل تسنی کی ایک شاخ کی حیثیت حاصل ہے۔ بایس ہم صوفیوں اور شیعوں میں محبت و مودت رسول و آل رسول و قدر مشترک موجود ہے، جو دونوں کو رشتہ ہم مشربی میں ملک کیے ہوئے ہے۔ اہل تشیع میں صوفیہ کے فقط تین سلاسل باقی رہ گئے ہیں۔ نعمت اللہ (موسیٰ: خواجہ سید نور الدین نعمت اللہ حسینی، م-۸۳۵ھ/۱۳۳۱ء) ہمدانی (موسیٰ: خواجہ سید علی ہمدانی، م-۷۲۶ھ/۱۳۲۵ء) بکار و شی (موسیٰ: خواجہ شیخ حاجی بکار و شی) یہ تینوں سلاسل اہل تشیع کے علاوہ اہل تسنی میں بھی مروج ہیں۔ ۳۹ بہ الفاظ دیگر یہی تینوں سلاسل ان دونوں عظیم فرقوں کے صوفیہ کے درمیان ذریعہ اتصال ہو سکتے ہیں!

محبت و مودت رسول و آل رسول کو دائیٰ قدر مشترک کی حیثیت سے قبول کرنے کے باوجود اہل تشیع کا صوفیہ سے کنارہ کش ہونا تاریخی الیہ ہے، جس کے حرکات میں اختلاف عقاید کے علاوہ سیاسی عوامل کی کار فرمائی سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ اہل تشیع انقلاب اسلامی کے فیوض و برکات کو امام وقت کی رہبری و سرپرستی میں مسلمانوں تک پہنچانا چاہتے تھے۔ ان کے نزدیک نظام اسلامی کا مرکز و نیجی امام وقت ہے۔ ۴۰ جبکہ صوفیہ نے امام وقت کی بزرگی و رہنمائی قبول کرتے ہوئے، ایک مختلف روحاںی ادارہ قائم کر لی، جس کے سر اکثر نقیاب، ابدال، ائمۃ عموں اور قطب یا غوث ہیں۔ قطب یا غوث کا مرتبہ امام تو کیا کسی حد تک رسول سے بھی افضل ہے۔ اس جس کے گرد سارا نظام کائنات گردش کرتا ہے۔ اس کی بدولت تمام آفات ارجمند و سادوی ملتی رہتی ہے۔ صوفیہ کا مشہور و معروف قول ہے: لادین لمن لاشیخ له، (جس کا پیغم نہیں اس کا دین حفظ نہیں) قطب کی بدولت دنیا قائم ہے۔ مشائخ کرام میں اس طرح دینی رہبری کا منصب امام کی بجائے قطب یا غوث کو حاصل ہو جاتا ہے۔ اہل تشیع کے تمام

مذہبی عقاید کی اساس رسول و آل رسول کی پیروی پر قائم ہے۔ جب صوفیہ نے اپنا مرکز و منع قطب کی صورت میں الگ کر لیا تو اہل تشیع کا ان سے جدا ہونا لازمی تھا۔ اہل تشیع ائمہ اہل بیت کی رہبری و سرپرستی میں اسلامی انقلاب کی تبلیغ و اشاعت کرتے تھے اور کرنا چاہتے تھے۔ خلافے بنو امیہ و بنو عباس کو غاصب حقوق ائمہ اہل بیت، حاکمان جور اور ان کی حکومت کو غیر اسلامی قرار دیتے تھے۔ احتجاق خلافت ائمہ اہل بیت کے خلاف ان نام نہاد خلفاء نے اسحصال اور جبر و تشدد مسلط کر کھاتا۔ ائمہ اہل بیت کی زندگیاں قید و بند میں گذر رہی تھیں۔ باری باری شہیدی کے جاری ہے تھے۔ اہل تشیع بھی ائمہ اہل بیت کی قید و بند سے تختہ دار تک پہنچ رہے تھے۔ قتل کے جاری ہے تھے، زندہ دفن کے جاری ہے تھے اور ان کے لاشوں کی بے حرمتی کی جاری ہی تھی۔ ۸۴ صوفیہ کے اپنا مرکز الگ بنا لینے کی بنا پر محبان اہل بیت و دینیوں میں تقسیم ہو گئے۔ جماعت صوفیہ نے صوف خانقاہ اور رہبانیت کی زندگی اختیار کرنے کا راستہ اختیار کیا۔ اہل تشیع کے تصوف میں صوف خانقاہ اور رہبانیت کی کوئی جگہ نہ تھی۔ جماعت صوفیہ نے بنو امیہ و بنو عباس کی حکومتوں کو اسلامی مملکت نہیں قرار دیا لیکن ان کو حاکمان جور قرار دے کر ان کے خلاف جدوجہد بھی نہیں کی۔ بلکہ چند استثناؤں سے قطع نظر انھیں حاکمان جور سے عطا یہی قول کرتے رہے۔ موقع پر موقع دعائے خیر مرحمت کرتے رہے۔ اس طرح تیری صدی بھری رتویں صدی عیسوی سے اہل تشیع میں یہ خیال عام ہو گیا کہ تحریک تصوف کے ذریعہ امر بالمعروف و نہیں عن المنکر کی تبلیغ ممکن نہیں ہو سکتی بلکہ حصول دین کے لیے عام مسلمان جور نہ رفت ائمہ اہل بیت کے گرد و پیش مجمع ہو رہے تھے، ان کی اکثریت میں جوش و خروش باقی نہ رہا۔ نتیجہ میں دینی و دینوی سرپرستی کو دوبارہ ایک مرکز پر مجمع کرنے کی کوششوں کو شدید صدمہ پہنچا۔

تحریک تصوف کے متعلق اہل تسنن بھی متفق الرائے نہیں ہیں۔ اہل تسنن میں امر بالمعروف و نہیں عن المنکر کو اسلامی انقلاب کی اساس قرار دیتے وائے علمائے عظام کی اکثریت تحریک تصوف کے شدید خلاف ہیں۔ اہل تصوف بھی انھیں علمائے ظاہر کہہ کر روح اسلام سے بیگانہ قرار دیتے ہیں۔ اہل تسنن کی کئی جماعتیں اہل تشیع کی طرح صوف، خانقاہ اور رہبانیت کی زندگی اختیار کرنے کی شدید مخالف رہی ہیں۔ قدرامت پسند 'حشویہ' تصوف کی مخالفت میں پیش پیش تھے۔ امام احمد بن

خبل (م-۷۹۵/۱۹۵۷ء) تصوف کے بعض عقاید مخالف اور اس کے منازل کے شدید خلاف تھے۔ ان کے ارشد تلمذوں میں شیش نسائی (م-۲۵۲/۱۹۷۶ء) اور ابو زر عدی نے تصوف کو زنداق کے کفر والاد کی ایک شاخ میں شامل کیا ہے۔ علمائے اہل تسنن کا وہ حلقہ بھی جو مفترہ کے زیر اثر تھا، تصوف کے سخت خلاف تھا۔ عشق کے ذریعہ خالق و مخلوق کو ایک رشتہ میں مسلک کرنے کو لائیں فرار دینا تھا اور اسے عملی طور پر ملائیجہ اور حلول کے مترادف مانتا تھا۔ بعض دیگر اہم علمائے اہل تسنن بھی تصوف کے دشمن رہے ہیں۔ ان میں ابن الجوزی، ابن تیمیہ اور ابن رقیم اہم ہیں۔ شیخ احمد سرہندی (م-۱۰۳۲/۱۹۲۳ء) اور ان کے تبعین نے وحدت الوجود پر اپنے غیظو و غضب کا اظہار کیا ہے۔ وہاں بھی تصوف کے سخت دشمن ہیں۔ حالانکہ وہاں کے بانی عبد الوہاب نجدی نے شیخ ابو علی شقین (م-۱۹۰۹/۱۸۸۰ء) کی مشہور کتاب وصیۃ بنام حاتم الاہم کی شرح لکھی ہے۔ لیکن اس سے یہ نتیجہ اخذ کرنا درست نہ ہو گا کہ تمام جید علمائے اہل تسنن تصوف کے مخالف رہے ہیں۔ ان کی ایک جماعت 'مُعْتَدِلُوْ تَصوُّف' کو اسلام سے خارج نہیں کرتی بلکہ عملی اخلاق و عبادات کے معاملات میں ابن الی الدین (م-۱۹۸۱/۱۹۴۸ء) کے رسائل، ابو طالب کی (م-۱۹۹۶/۱۹۸۲ء) کی قوت القلوب اور امام غزالی کی احیاء علوم الدین سے اکتساب فیض حاصل کرتے رہے ہیں۔ بحیثیت مجموعی دیکھا جائے تو اہل تشیع اور اہل تسنن دونوں فرتوں کے علمائے عظام کی شدید مخالفت و مخاصمت اور ان کے مفتیان کرام کے فتویٰ کفر والاد کے باوجود تصوف کی روحاںی تحریک روزافزوں مقبول رہی ہے۔ خاص طور پر علمائے اہل تسنن کی معتقد بہ جماعت تصوف کے دفاع میں سرگرم رہی ہے۔

صدر اسلام کے صوفیہ میں پیغمبر اسلام حضرت محمد مصطفیٰ اور سولائے حقیقیان حضرت علی سے براہ راست اکتساب فیض کرنے کے شرف کی بنا پر سلمان فارسی (م-۲۵۵/۱۹۳۲ء) ابو زر غفاری اور حذیفہ (م-۲۵۵/۱۹۳۲ء) کو امتیاز حاصل ہے۔ اوسیں قریٰ (م-۷۷/۱۹۵۵ء) صہیب (م-۲۵۲/۱۹۳۲ء) سے صوفیہ کے سلسلے میں ہیں، ۹۷ یعنی لیکن بعضوں کے نزدیک ان کا صوفی ہونا حقیقی طور پر ثابت نہیں ہوتا۔ ائمہ الہمیت میں امام حسن، امام حسین، امام زین العابدین، امام محمد باقر اور امام جعفر صادق کو تمام صوفیہ اپنا پیشوامانتے ہیں۔ وہ مسرووف کرنی (م-۵۲۰/۱۹۱۵ء) کے سلسلے میں

صوفیہ امام موسیٰ کاظم، امام علی رضا اور امام محمد تقیٰ کو بھی اپنارہنمانتے ہیں بعض صوفیہ امام علی نقی، امام حسن عسکری اور امام مہدی آخر از ماں کے بھی قالیں ہیں ان کے بعد نشان (عبدت میں مصروف رہنے والے) رُہاد (زہد و تقویٰ میں زندگی میں بسر کرنے والے) بیگون (رونے والے تائین) اور قصاص (عوام میں وعظ کرنے والے) کی جماعتیں سامنے آتی ہیں۔ ابتدائی گروہ الگ سرگرم عمل رہے لیکن بعد میں دو فکری دبستانوں میں تقسیم ہو گئے۔ ایک نے اپنام کر بصرہ کو بیٹایا اور دوسرے نے اپنام کر کوفہ قرار دیا۔ الہ بصرہ تینیں الاصل تھے۔ ان میں چند مختزلی اور قدری رحمات کے حامل تھے۔ ان کے شیوخ میں ہیں: خواجہ حسن بصری (م۔ ۱۱۰۰ھ/۷۴۷ء) مالک بن دینار (م۔ ۱۲۸۰ھ/۷۲۳ء)، فضل رقاشی، ربانی بن عمرو قیسی، صالح مری اور عبد الواحد بن زید (م۔ ۷۷۷ھ/۹۳۰ء)، جن کو عبادان کے طائفہ زہاد کا سلسلہ قرار دیا جاتا ہے۔ الہ کوفہ تینیں الاصل تھے، جو علم کام میں شیعی عقاید کی طرف مائل تھے۔ ان کے شیوخ میں ہیں: ریحان بن خیثم (م۔ ۷۷۷ھ/۹۳۰ء)، ابو اسرائیل طائی (م۔ ۱۳۰۰ھ/۷۵۷ء) چابر بن حیان (م۔ ۷۷۸ھ) کلیب صید اوی، منصور بن عمار، ابو العطا عاصیہ اور عبد ک صوفی (م۔ ۱۲۱۰ھ/۸۲۵ء) ان میں آخر الذکر تین شیوخ منصور، ابو العطا عاصیہ اور عبد ک نے اپنی زندگی کے آخری یام بقداد میں گزارے، جو بعض وجوہ سے ۸۲۵ھ/۷۵۰ء کے بعد تصوف کامر کر بن گیا تھا۔ یہی سال ہے، جب مدھبی مناظروں کے مرکز تامم ہوئے اور مساجد میں تصوف کا درس شروع ہو۔ اسی زمانہ میں صوفیہ اور فقہا کے درمیان کھلمن کھلا تصادم ہوا۔ بقداد کے قاضیوں کی عدالت میں ذوالتون بن ابراہیم مصری (م۔ ۱۲۲۰ھ/۸۵۳ء) ابو الحسن احمد بن محمد نوری، ابو حمزہ البغدادی البغدادی اور منصور حلارج (م۔ ۱۳۰۹ھ/۹۲۱ء) پر ۷۵۱ھ/۷۲۹ء اور ۸۸۲ھ/۷۲۹ء کے درمیان مقدمے چلائے گئے۔

### تصویرِ خرقہ و بیعت:

تصویرِ خرقہ و بیعت کے ارکان میں شامل ہیں جو باہمی طور پر ہم آہنگ ہیں اور لازم ملزوم بھی۔ خرقہ و بیعت کے بغیر کسی صوفی کا تصویر نہیں کیا جاسکتا۔ صوفیہ ان کی اسناد قرآن مجید اور

سیرت پاک پیغمبر سے پیش کرتے ہیں۔ ذیل میں ان کی وضاحت پیش کی جاتی ہے۔

خرقہ کو خلعت صوفیانہ کہا جاسکتا ہے۔ یہ خلعت اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب ترین بندہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو عطا کی تھی۔ یہ واقعہ شبِ میزان کا ہے۔ قرآن حکیم کا بیان ہے:

سَبْخَنُ الَّذِي أَسْرَى بَعْدَهُ لِيَلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا  
حَوْلَهُ لِنَرِيهِ مِنْ آيَتِنَا أَنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (پاک پاکیزہ ہے وہ پروردگار جو اپنے بندے کو  
راتوں رات مسجد الحرام سے مسجد الاقصیٰ تک لے گیا جس کے اطراف کو ہم بے باہر کت بنا یا ہے تاکہ ہم  
اے اپنی بعض نشانیاں دکھلائیں، پیشک وہ پروردگار سب کی سنتے والا سب کچھ دیکھنے والا ہے۔) ۲۲

ان آیات میں میزان پیغمبر کا بیان ہے، جو دو سفروں پر منی ہے۔ پہلا سفر مکہ سے مسجد الاقصیٰ تک اور  
دوسرا سفر مسجد الاقصیٰ سے آسمانوں کی جانب تھا۔ بعض مفسرین نے پہلے سفر کو اسراء کہا ہے، جس کے  
معنی رات کے سفر کے ہیں اور دوسرے سفر کو میزان قرار دیا ہے۔ بعض مفسرین نے دونوں سفروں کو میزان  
کہا ہے۔ مسجد الحرام خانہ کعبہ کے گرد مسجد کا نام ہے۔ راتوں میں ہے کہ یہ میزان حضرت ام ہانی و خزر  
حضرت ابو طالب کے مکان سے ہوئی تھی۔ مسجد الاقصیٰ پہلی سیلہانی کا نام ہے۔ یہ مسلمانوں کا قبلہ اذل  
ہے۔ اس کی جانب رج کر کے ابتدأ بعثت سے مکہ کی زندگی پھر مدینہ آنے پر بھی تیرہ ماہ تک نماز پڑھی  
گئی۔ بعض علمائے اہل تسنیں اس سفر کو روح کا سفر قرار دیتے ہیں، صوفیہ بھی جمہور اسلام کی طرح  
جسمانی میزان کے قائل ہیں۔ ہمارے نزدیک جسمانی میزان کی دلیل آیت مذکور میں لفظ ”عبد“ کی  
موجودگی سے ثابت ہے کیونکہ عبد جسم و روح کے حال فرد کو کہتے ہیں نہ کہ کسی روح کو۔

شب میزان میں اللہ تعالیٰ کی جن بعض نشانیوں کے دکھانے کا ذکر ہے، ان میں رسول اسلام کو خرقہ عطا ہونا بھی شامل ہے جن کو انہوں نے میزان سے واپسی کے بعد حضرت علی کو تقویض فرمایا اور دیگر خلفائے راشدین کی استدعا کو بھکم ربانی مسترد کر دیا۔ ۲۳ مسیح جمال قوام نے خواجہ نظام الدین اولیاء (م۔ ۱۳۲۵ھ / ۱۸۶۵ء) کے چشم دید حالات درج کیے ہیں۔ ۲۴ انہوں نے خواجہ موصوف کی زبانی شب میزان خرقہ عطا ہونے کی دکایت اس طرح بیان کی ہے کہ شب میزان جب رسول خدا عرش سے واپس ہونے لگے تو اللہ تعالیٰ کافرمان ہو۔ آپ کو بہشت کے دروازے پر استادہ کیا جائے اور ایک

خلعت پہنائی جائے۔ رسول خدا نے خلعت پہن لی تو ان کے دل میں خیال گزرا کہ اس خلعت میں میری امت کو حصہ ملتا چاہئے۔ اسی وقت جبر نیل امین آئے اور کہا کہ اللہ تعالیٰ نے بعد درود سلام ارشاد فرمایا ہے — اس خلعت میں آپ کے امیوں کو حصہ ملے گا لیکن ایک شرط کے ساتھ۔ اور وہ شرط بھی بیان کر دی۔ رسول اللہ نے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کیا اور واپس آگئے۔ صحیح کو صحابہ کرام کے درمیان واقعہ معراج بیان کیا۔ جب عطاۓ خلعت کا ذکر آیا تو فرمایا کہ امیوں کو خلعت میں حصہ ملے گا مگر جبر نیل کی بیان کردہ شرط کے مطابق۔ سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق نے عطاۓ خلعت کی درخواست کی۔ رسول اللہ نے سوال کیا کہ اس خلعت کو لے کر کیا کرو گے۔ انہوں نے جواب دیا لیکن رسول اللہ ان کے جواب سے مطمئن نہ ہوئے اور انھیں بخادیا پھر حضرت عمر فاروق نے عطاۓ خلعت کی درخواست کی۔ ان کے جواب سے بھی رسول اللہ مطمئن نہ ہوئے۔ تب حضرت عثمان نے عطاۓ خلعت کی درخواست کی لیکن ان کی درخواست بھی مسترد ہو گئی۔ سب سے آخر میں حضرت علیؓ ابن ابی طالب نے عطاۓ خلعت کی درخواست کی۔ سرکار دو عالم نے دریافت کیا کہ تم اس خلعت کو لے کر کیا کرو گے۔ حضرت علیؓ نے جواب دیا۔ یا رسول اللہ، اس سے میں بندگان خدا کی پرده پوشی کروں گا اور ان کے عیوبوں کو ڈھانپوں گا۔ رسول اللہ نے فرمایا۔ یہی شرط تھی اور خرق بہشت حضرت علیؓ کو دے دیا۔ راوی کا بیان ہے کہ جب خواجہ نظام الدین اولیاء بیان حکایت کی اس منزل پر پہنچے تو ان پر گریہ طاری ہو گیا اور کہنے لگے۔ اچھی طرح سمجھ لینا چاہئے کہ درویشی بھی عیوب پوشی ہے!

صوفیہ اپنے مخصوص مریدین کو خرق عطا کرتے ہیں۔ یہ خرق اون کا منفرد لباس ہے، جس کو صوفیہ پہنتے ہیں جو عام طور پر بوسیدہ و پیوند زدہ گدڑی ہوتی ہے۔ حدیث رسول اللہ ﷺ ہے: علیکم بلبس الصوف تجدون حلاوة الایمان فی قلوبکم (اون کا لباس اختیار کرو، اس سے تم اپنے دلوں میں ایمان کی مٹھاں پاؤ گے) ۱۵ حضرت ابوذر غفاری کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں سرکار دو عالم حضرت محمد رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا، اس وقت سرکار دو عالم سفید کپڑے پہنے ہوئے سور ہے تھے۔ ۱۶ سفید کپڑوں سے کفن کا تصور وابستہ ہے۔ شیخ علیؓ ہجویری کا بیان ہے کہ اہل طریقت میں جو صوفیہ گدڑی کا پہننا یا اپنے مریدوں کو پہنانا ضروری قرار دیتے ہیں، ان کے نزدیک گدڑی پہننا

کن پہنچ کے متادف ہے بلکہ اس کی شرطیں وہی ہیں جو کنہ پہنچ کی ہیں۔ انسان دنیا سے دست کش ہو کر کنہ پہنچتا ہے۔ اس لیے اہل خرقہ کو دنیا اور اس کی لذتوں سے بے نیاز ہو جانا چاہئے اور اپنی تمام عمر اللہ تعالیٰ کی خدمت گزاری میں صرف کر دینا چاہئے۔ اس طرح خرقہ پوشی مجاہدی کی سکل اللہ ہونے کی شاخت ہے۔ ۷۷

مشائخ صوفیہ نے عطاۓ خرقہ کے ضوابط مقرر کر دئے ہیں۔ ہر صوفی عطاۓ خرقہ کا مجاز نہیں ہوتا۔ فقط وہی صوفی خرقہ عطا کر سکتا ہے، جس کو شیخ کامل سے اجازہ حاصل ہو۔ مشائخ صوفیہ کا دستور تھا کہ کوئی طالب عقلي ان سے تعلق پیدا کرتا تو اسے تین برسوں تک آدابِ تصوف کی تعلیم دیتے۔ ایک برس مخلوقات کی خدمت میں، ایک برس حکم خدا و رسول بجالانے میں اور ایک برس اپنے نفس کی حفاظت و پاسبانی میں۔ اگر وہ شخص اپنے طلب صادق میں کامیاب ہو تو خیر، ورنہ اس سے صاف لفظوں میں کہہ دیتے کہ تجھے طریقت قبول نہیں کرتی۔ ۸۸ مشائخ صوفیہ نے خرقہ کی چار قسمیں بیان کی ہیں۔ تبرک، محبت، محبت اور ارادت۔ خواجہ نظام الدین اولیاء کہتے ہیں کہ شیخ کامل ان چار خرقوں میں کون سا خرقہ کس مرید کو عطا کرتے ہیں، یہ ایک راز ہے جو حق تعالیٰ اور شیخ کامل کے درمیان ہے اور کسی کو خبر نہیں۔ عام طور پر مرید کو خرقہ ارادت درجہ کمال پر فائز ہونے کے بعد ہی عطا ہوتا ہے۔ لیکن ایسا بھی ہوا ہے کہ درجہ کمال پر فائز کسی بزرگ کو ابتداء میں ہی خرقہ ارادت حاصل ہو گیا۔ ۹۹ اس ارادت کے تین پہلو ہیں۔ بطيء، حرم اور کعبہ۔ ارادت کا بطيء یہ ہے کہ اپنے ہاتھ اور زبان سے کسی کو آزار نہ پہنچ دے۔ کسی کو بران کے۔ نہ نے اور اپنے ظاہر کی نگہداشت کر تاہے۔ ارادت کا حرم یہ ہے کہ آنکھ، زبان اور ہاتھ سے شرع کی نگہداشت کرے اور دل کو یادِ حق سے وابستہ کرے، ہمیشہ ذکر و تسبیح و تجلیل میں مشغول رہے اور ارادت کا کعبہ یہ ہے کہ اپنے باطن کی حفاظت کرے اور شیطان و سوسوں سے دور رہے۔ ۱۰۰

‘بیت’ عربی لفظ ‘بیت’ سے مشتق ہے جس کے معنی تجارت کے ہوتے ہیں۔ قرآنی ارشاد ہے: فاستبشروا ببیعکم الذی بایعتم بہ (اب تم لوگ اپنی تجارت پر خوشیاں مناہ۔) اسی آیت کریمہ میں ‘اشتری’ بھی ہے جس کے معنی خریدنا کے ہیں، ان الله الشتری من العومنین

انفسهم واموالهم بان لهم الجنۃ (بیشک اللہ نے صاحبان ایمان سے ان کے جان و مال کو جنت کے عوض خرید لیا ہے) یہی معاملہ بیعت بھی ہے کہ اہل ایمان اپنے جان و مال کو جنت کے عوض فروخت کر دیتا ہے۔ قرآن میں بیعت کا ذکر موجود ہے: لقد رضی اللہ عن المؤمنین اذیبایعونک تحت الشجرة (یقیناً خدا صاحبان ایمان سے اس وقت راضی ہو گیا، جب وہ درخت کے نیچے آپ کی بیعت کر رہے تھے۔ ۲۷ واقعہ کو بیعت الرضوان کے نام سے جانا جاتا ہے جو فتح مکہ (۱۴۹ھ/۷۲۹ء) کے موقع پر رو نہ ہوا۔ یہ بیعت رسول اسلام نے لی تھی۔ اصحاب میں ایک ایک کر کے تمام لوگ آئے تھے اور رسول اسلام کے دست مبارک پر بیعت کی۔ یہ بیعت کہ پر حملہ کرنے میں ثابت قدم رہنے کی غرض سے لی گئی تھی۔ برداشت و میراث بعض اصحاب رسول جو پہلی بیعت کر چکے تھے، دوبارہ بیعت کے لیے حاضر ہوئے تو رسول اللہ نے دریافت کیا کہ تم بیعت کر چکے تھے، پھر کیوں آئے ہو۔ لوگوں نے عرض کیا، تجدید بیعت چاہتے ہیں۔ رسول اللہ نے اپنا دست مبارک بڑھادیا۔ اور انہوں نے دوبارہ بیعت کی۔ تجدید کی ضرورت پیدا ہونا واضح کرتا ہے کہ چلی بیعت کسی بنا پر مخلوک ہو گئی تھی۔ جیسا کہ تجدید و ضرورت میں کرتے ہیں، جب حالت و ضرورت میں ہونا مخلوک ہو جائے۔ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ کے راضی ہونے کا ذکر ہے، جو تجدید بیعت سے واضح ہو جاتا ہے کہ بیعت الرضوان میں شامل ہو جانے سے بہتر کے لیے راضی اللہ ہونے کی سند نہیں ملتی، بلکہ آئندہ کے اعمال کے اعتبار سے تجدید یا تثبیت ممکن ہے۔ مشارع صوفیہ جو تجدید بیعت کی تلقین کرتے ہیں۔ اس کی سند اسی واقعہ بیعت الرضوان سے اخذ کرتے ہیں خواجہ نظام الدین اولیاء نے ہدایت کی ہے کہ لازمی طور پر کچھ مدت کے بعد تجدید بیعت کرنا چاہیے۔ اگر شیخ موجودہ ہو تو اس کے خرقد یا اس سے حاصل کی ہوئی کوئی چیز سامنے رکھ کر تجدید بیعت کر لینا چاہئے تاکہ راہ سلوک میں استحکام رہے۔ ۲۷

### روحانی سلاسل:

صوفیہ کے عقیدت کے مطابق نظام عالم کی ایک مخصوص اساس ہے۔ طبقات رجال الغیب یعنی دنیا اس لیے قائم و باقی ہے کہ اولیاء اللہ کے ایک مستور و منظم روحانی سلسلہ کی شفاعت کی

بدولت تمام آفات ارضی و سادی ملکی رہتی ہیں۔ اگر یہ سلسلہ شفاعت نہ ہو تو دنیا فنا ہو جائے۔ ولی کا تقرر منصوص من الولی ہوتا ہے۔ ایک ولی اپنی جگہ پر دوسرے ولی کو مقرر کرتا ہے۔ ایک ولی کی وفات پر دوسرے ولی اس کی جگہ لیتا ہے۔ اس میں کسی شورمنی یا اجتماع کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ہر زمانہ کے لیے اولیاء کی تعداد مقرر ہے۔ تین سو نقباء، چالیس ابادال، سات ائمہ، چار عموں اور ایک قطب یا غوث۔ قطب یا غوث ہی وہ مرکز ہے، جس کے گرد سارا نظام کا نیات گردش کرتا ہے۔ یہی سلسلہ شفاعت ہے جس سے روحانی سلاسل بنتے ہیں۔

ہندوستان میں صوفیہ کے روحانی سلاسل کی تعداد میں اختلاف ہے۔ اس کا ایک سبب یہ ہو سکتا ہے کہ صوفیہ بیک وقت کی روحانی سلاسل کے حامل ہوتے ہیں۔ اس لیے ان کو کسی ایک سلسلہ کی بجائے کئی سلسلوں میں شمار کر لیا جاتا ہے۔ مزید برائی اگر کوئی صوفی کسی ہنر پر ممتاز ہو جاتا ہے تو اس کے نام سے نیا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے۔ ابوالفضل نے صوفیہ کے چودہ سلسلے بیان کیے ہیں جو اس وقت کے ہندوستان میں موجود تھے لیکن ان چودہ سلاسل میں قادریہ و نقشبندیہ و الگ الگ سلسلے نہیں ہیں۔ البتہ شہزادہ دارالشکوہ نے ان کی تعداد مخصوص چھ قرار دی ہے۔ قادریہ، خواجگان، چشتیہ، کبرویہ، سہروردیہ اور متفرقہ لیکن پروفیسر خلیق احمد ظایہ کا خیال ہے کہ ہندوستان میں صرف مندرجہ ذیل چھ سلاسل نے کارنا میے انجام دئے اور وہ ہیں۔ چشتیہ، سہروردیہ، قادریہ، شطراویہ، نقش بندیہ اور فردوسیہ۔ ۲۲) ہمارے نزدیک یہ بیان درست نہیں ہے۔ سلسلہ فردوسیہ بھی سلسلہ ہمدانیہ کی طرح سلسلہ کبرویہ کی شاخ ہے۔ اگر فردوسیہ کی بجائے وہ سلسلہ کبرویہ کہتے تو مضاہدہ تھا لیکن اگر فردوسیہ کا ذکر ہو گا تو ہمدانیہ کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ اسی طرح سلسلہ جنیدیہ کے ذیل میں فقط سلسلہ قادریہ کا ذکر کیا گیا ہے جبکہ شیخ ابوالحنیف طاوی کا سلسلہ طاویہ، شیخ احمد کبیر رفاعی کا سلسلہ رفاعیہ اور شیخ ابوالفضل بن عبدالممّم کا سلسلہ منیریہ بھی ترک ہو گیا ہے۔ شیخ عبد اللہ برکی کے سلسلہ کے بیان میں مداریہ اور قلندریہ کا ذکر بھی نہیں کیا گیا ہے۔ حتیٰ کہ سلسلہ اویسیہ کا ذکر بھی شامل نہیں ہے جس کی شمولیت کے بغیر صوفیہ کا کوئی روحانی سلسلہ سمجھیں کو نہیں پہنچتا۔ سلسلہ اویسیہ کے شیخ ابوالحنیف کا زرولی کی خانقاہیں ہندوستان سے چین تک پھیلی ہوئی ہیں۔ حیرت ہے کہ پروفیسر موصوف کو کہیں نظر نہ آئیں! اعصر

حاضر میں ہندوستان میں صوفیہ کے چودہ سلاسل زیادہ مروج ہیں جن کے نام ہیں: چشتیہ، سہروردیہ، قادریہ، نقش بندیہ، شطاریہ، فردوسیہ، ہمدانیہ، مداریہ، فتح البیہ، قلندریہ، طاوسیہ، رفاسیہ، معجمیہ اور اویسیہ۔ اول الذکر چاروں سلسلوں میں چشتیہ، سہروردیہ، قادریہ اور نقشبندیہ کے کئی کمی ختمی سلسلے ہیں، جن کی اپنی اپنی انفرادیت ہے لیکن یہاں ان کا الگ سے ذکر کرنا ضروری معلوم نہیں ہوتا۔

صوفیہ اپنارو حاملی رشتہ برادر است پیغمبر اسلام حضرت محمد مصطفیٰ صلیم سے قائم کرتے ہیں پھر حضرت علی ابن ابی طالب سے۔ ایک مختصر سی جماعت حضرت ابو بکر صدیق سے۔ گم شدہ سلاسل خواجہ اولیں قرنی سے۔ ہندوستان کے تمام صوفی سلسلے انھیں بزرگوں سے ملکوب ہیں۔ ان میں زیادہ تر حضرت علی ابن ابی طالب سے رو حاملی سلسلہ قائم کرتے ہیں۔ صوفیہ کی قدیم ترین اسناد کی حیثیت سے خلدی (م-۵۳۸/۹۵۹ء) کی 'الفہرست' کو قبول کیا جاتا ہے۔ خلدی نے سات واسطوں سے پیغمبر اسلام کا ذکر کیا ہے: جنید، سقیلی، معروف کرخی، فرقہ، حسن بصری، انس بن مالک اور علی ابن ابی طالب۔ ۵۷۵ء دو تھی (م-۱۰۱۵/۵۳۰ء) نے بھی اپنے سلسلہ کے صوفیہ کا ذکر کیا ہے، جو خلدی کے بیان کردہ ناموں سے مطابقت رکھتے ہیں۔ البتہ انہوں نے معروف کرخی سے قبل داود طائی کا نام لیا ہے ۶۷۴ء عصر حاضر میں 'عیون' کو متفق اسناد کی حیثیت حاصل ہے، جس کو صوفیہ کے تمام ہر سے سلسلے قبول کرتے ہیں۔ وہ یہ ہے: علی ابن ابی طالب، حسن بصری، حبیب عجمی، داود طائی، جرجانی، مغربی، ابو علی کاتب یا ز جانی، روزباری اور پھر جنید بخداوی کے ۶۷۴ء ابن الجوزی اور ذہبی نے اس سلسلہ رو حاملی پر اعتراض کیا ہے کہ اولین چاروں ولیوں کی ایک دوسرے سے ملاقات نہیں ہوئی۔ بعضوں کے نزدیک خواجہ معروف کرخی کے رو حاملی سلسلہ کو بکر بن خسین، ثابت البنا نے واسطے سے خواجہ حسن بصری تک پہنچانا زیادہ درست ہے۔ اس حقیقت پر بھی نظر رکھنا چاہئے کہ خواجہ حسن بصری حضرت علی سے برادرست بیعت نہیں تھے بلکہ ایک صحابی عمران بن حسین الحنزاوی (م-۵۳۲/۶۷۲ء) کے واسطے سے مرید تھے۔ شجرہ طریقت صدیقیہ کی قدامت شیخ عبد اللہ علیبردار کی سے وابستہ ہے جو سرکار دو عالم کے غلاموں میں تھے۔ ہندوستان میں طریقت صدیقیہ کو سلسلہ خواجگان اور سلسلہ نقشبندیہ کی بناء پر مقبولیت حاصل ہوئی۔ اس طریقہ سلسلہ اویسیہ بھی ہندوستان میں زیادہ قدیم نہیں ہے۔ طریقت کے اہم

ترین روحانی شجرے اپنی جگہ پر پیش کیے جائیں گے۔

## صوفیہ کے مسالک :

صوفیہ کی روایت رہی ہے کہ بیک وقت کئی سلاسل سے بیت میں رہتے ہیں۔ اہل فقہ اصرار کرتے ہیں کہ کوئی مسلمان بس ایک فقہ کا پابند ہو سکتا ہے۔ اگر خنی ہے تو بس فقہ کام ابو حنیفہ کا پابند رہے گا، کسی مسئلہ میں دیگر فہموں سے استنباط نہیں کر سکتا اور یہی صورت حال دیگر فہموں کے لیے بھی ہے۔ لیکن صوفیہ بعض مباحث میں ایک سلسلہ کے پابند ہیں تو دوسرے مباحث میں کسی دسرے سلسلے کے۔ اس لیے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ صوفیہ کے مسالک کا ذکر کر دیا جائے۔ شیخ علی ہجویری نے انھیں گیارہ فرقوں میں تقسیم کیا ہے اور ان کے مسالک کو نہ ہب کہا ہے۔ ان میں پیشتر مذہب ہندوستانی صوفیہ میں مروج رہے ہیں۔

شیخ موصوف کے نزدیک ذیل میں درج گیارہ فرقوں میں دس مقبول اہل حق ہیں۔ باقی ایک آخر الذکر مردود اہل باطل ۸ جو نک عصر حاضر میں مذہب یا فرقہ کو مخصوص اصطلاحوں کی حیثیت حاصل ہو گئی ہے، اس لیے ہم انھیں صوفیہ کا مسالک کہنا زیادہ مناسب سمجھتے ہیں۔ ذیل میں ان کا جملی تعارف پیش کیا جاتا ہے:

### ۱۔ مسالک محابی :

مسالک محابی کے موسس شیخ ابو عبد اللہ حارث بن اسد محابی ہیں۔ اپنے زمانہ میں مقبول النفس اور مقتول النفس مشہور تھے۔ انہوں نے ظاہری و باطنی کلام میں توحید پر زیادہ زور دیا۔ شریعت الہی اور سنت رسول کے انتہائی پابند تھے۔ ان کے نزدیک مقامات تصوف میں پہلا مقام 'توبہ' ہے یعنی سابق کی نافرمانیوں سے باز رہنا اور ان کی خلافی کا خلوص دل سے عہد کرنا۔ دوسرا مقام 'نکابت' ہے یعنی اللہ تعالیٰ کی جانب خشوع و خضوع سے رجوع ہونا۔ تیسرا مقام 'زہد' ہے یعنی ترک ماسو اللہ۔ چوتھا مقام 'توکل' ہے یعنی اللہ تعالیٰ پر کامل بھروسہ۔ اسی منزل سے 'رضاء' کے حصول کا راستہ کھلتا ہے لیکن 'رضاء' مقامات تصوف میں کوئی الگ مقام نہیں ہے بلکہ اس کے احوال میں سے ہے۔ اس کی منزلیں مسلسل

مجاہدہ سے حاصل ہو سکتی ہیں۔ کسی ایک منزل پر آسودہ ہو جانے سے نہیں بلکہ جس منزل سے گذر رہا ہو، اس کے تمام لوازمات و مقتضیات کو اچھی طرح سمجھے، دل سے قبول کرے اور ادا کرے۔

## ۱۔ مسلک طیفوری :

اس مسلک کے پیشو اخواجہ ابو یزید طیفور بن عیینی بن سروشان بسطامی (م-۲۳۲/۵۲۶ء یا ۸۲۸/۵۲۸ء) ہیں۔ ان کی طریقت میں 'سکر' (بے ہوشی) کو اساسی حیثیت حاصل ہے۔ 'سکر' کی حالت 'صحو' (ہوش) سے افضل ہے۔ کیونکہ 'سکر' میں بندہ اپنے خدا میں گم اور تمام علائق دنیا سے بے نیاز و بے خبر ہوتا ہے۔ البتہ اہل طیفور اس مسلکے میں اختلاف کرتے ہیں کہ مجاہدہ سے سکر کی حالت میں پہنچا جا سکتا ہے یا نہیں یا معنوی سکر اختیار کرنا درست ہے یا نہیں۔ ہندوستان میں سلسلہ شطاری سے اس مسلک کو مقبولیت حاصل ہوئی۔

## ۲۔ مسلک جنیدی :

اس مسلک کے رہنما خواجہ ابو القاسم جنید بن محمد بغدادی (م-۵۹۸/۹۱۰ء) ہیں۔ یہ مسلک اہل صوفیہ میں سب سے زیادہ معروف و مقبول رہا ہے۔ ہندوستان میں مسلک جنیدی کے کئی روحانی سلاسل رشد و پہاہیت کے منارہ افوار ہدایت کی حیثیت سے قائم ہیں۔ جن میں سلسلہ چشتیہ، سلسلہ قادریہ، سلسلہ سہروردیہ، سلسلہ طاؤسیہ، سلسلہ رفاعیہ اور سلسلہ نعمیہ کا ذکر خاص طور پر کیا جا سکتا ہے۔ مسلک جنیدی میں مسلک طیفوری کے بر عکس 'صحو' (ہوش) کو 'سکر' (بے ہوش) پر فضیلت حاصل ہے۔ شیخ علی ہنوری نے 'سکر' کو بچوں کے کھیل کی جگہ اور 'صحو' کو مردوں کے فنا کا میدان قرار دیا ہے۔ ۹۷۷ عالم سکر میں انسان عقل، تمیز اور علم کھو دیتا ہے اسے نیک و بد کی تمیز نہیں رہ جاتی۔ غور کرنے اور حقیقت کے عرفان کے لیے عقل و ہوش یعنی 'صحو' کی ضرورت ہوتی ہے۔ مجاہدہ کے لیے 'صحو' لازمی ہے۔

### ۳۔ مسلک نوری :

اس مسلک کے بانی خواجہ ابو الحسن احمد بن نوری ہیں۔ اس مسلک میں دوسروں کے حقوق و منفعت پر اپنے حقوق و منفعت کو قربان کر دیا فرض قرار دیا گیا ہے۔ درویشوں کی صحبت میں رہنا لازمی ہے۔ گوشہ نشینی کی ممانعت ہے۔ اس فرقہ کی اساس ایثار ہے۔

### ۴۔ مسلک سہیلی :

اس مسلک کے رہبر خواجہ سہیل بن عبد اللہ تتری (م-۵۲۸۳/۸۹۶ء) ہیں۔ اس مسلک میں مجاہدہ نفس اور ریاضت کو لازمی قرار دیا جاتا ہے۔ اس طریق میں اجتہاد کو لازمی غیر قرار دیا جاتا ہے۔ ایک بار صحابہ کرام میں سے کسی نے سوال کیا۔ یا رسول اللہ اجہاد اکبر کیا ہے؟ ارشاد ہوا۔ اپنے نفس امادہ کے خلاف مجاہدہ کرنا۔ مجاہدہ نفس کے معنی اسے ”خواہش“ سے روکنا اور دور رکھنا ہے۔ اس کی دو قسمیں ہیں ایک، خواہش لذت و شہوت: جو فرد کی اپنی ذات محدود مسلک ہوتی ہے: عام لوگ فتنہ و شر سے مامون و محفوظ رہتے ہیں۔ اس کے بر عکس دوسری خواہش مرتبہ و ریاست ہے: جس کی پیٹ میں عام انسان تودر کنار، اہل ایمان بھی محفوظ و مامون نہیں رہتے۔ اس خواہش کا اسیر خود گراہ ہوتا ہے اور دوسروں کو بھی گراہ کرتا ہے۔

### ۵۔ مسلک حکیمی :

یہ مسلک خواجہ ابو عبد اللہ محمود بن علی حکیم ترمذی سے مسلک ہے۔ اس میں دلایت کو اساسی درجہ حاصل ہے۔ اس کے متعلق مخصوص عقاید ہوتے ہیں۔ مثلاً اولی ہر در میں ہوتا ہے۔ اولیاء تماں جلوقات میں بر گزیدہ ہوتے ہیں۔ ان کا نفس مرضی الہی کا پابند ہوتا ہے۔ ولی ہی حقیقت کا علم رکھتے ہیں۔ ولی اپنی کرامت ظاہر کر سکتے ہیں لیکن ولی کوئی کام سر نہیں سمجھنا چاہئے کیونکہ یہ ولی غیر مخصوص ہوتے ہیں۔ ولی کو شریعت میں تبدیلی کا مجاز نہیں سمجھنا چاہئے بلکہ شریعت اسلام کے اسی طرح یا اس سے زیادہ پابند ہوتے ہیں، جتنا کہ عام انسان۔

## کے۔ مسلک خرازی :

اس مسلک کی ابتداء خواجہ ابو سعید احمد بن عیسیٰ خراز (م۔ ۱۷۵۲/۱۹۰۰ء) سے ہوتی ہے۔ انہوں نے 'فنا' اور 'بقا' کی اصطلاح میں جاری کیں جن سے مختلف و متفاہ عقاید پیدا ہوئے۔ بعضوں نے 'فنا' سے مراد اپنی ذات و ہستی کو منادیا تا قرار دیا تاکہ وہ خدا سے متحد و پیوست ہو جائے۔ عشرت قطرہ ہے دریا میں فنا ہو جانا! اس کو دوسری اصطلاح میں 'حلول' کہیں گے۔ اس کے مخالف دلیل پیش کرتے ہیں کہ قدیم و محدث یا خالق و مخلوق یا صانع و مصنوع کا امتران ممکن نہیں ہو سکتا۔ انسان کا وجود فنا ہو کر خدا کے وجود میں حلول نہیں کر سکتا کیونکہ کوئی بھی شخص صفات الہی میں شریک نہیں ہو سکتا۔ شیخ علی نبھویری کے نزدیک اس قسم کا عقیدہ صریحی کفر ہے۔ انہوں نے 'فنا' اور 'بقا' کی اصطلاحات کی یوں وضاحت کی ہے: علم کے میدان میں 'فنا' کا مفہوم دنیا کو مع متعلقات عارضی فنا مانا اور 'بقا' کا مطلب ہے کہ عقلی اور جو کچھ خدا کے پاس ہے وہی باقی رہے گا۔ عمل کے میدان میں 'فنا' اور 'بقا' سے مراد اپنی اپنی چہالت، غلطت، نافرمانی اور خواہشات نفس کو فنا کر دینا۔ تا آنکہ خدا کا علم و ذکر و را اطاعت ہی اس کے ساتھ باقی رہ جائے۔ کبی 'بقا' ہے۔ انسان اپنی حیات مستعار کو مقصود نہیں بنائے جو فنا ہو جائے گی بلکہ اپنی تمام تر توجہ اور سعی و جہد کا مرکز و محور آخرت کو قرار دے جو بہتر ہے اور 'بقا' کی مالی ہے۔ خیز وَابقى ۵۰

## ۸۔ مسلک خفیٰ :

یہ مسلک خواجہ ابو عبد اللہ محمد بن خفیف شیرازی (م۔ ۱۷۵۳/۱۹۸۱ء) سے شروع ہوتا ہے۔ انہوں نے جنیت کی پاکیزگی کا تصور پیش کیا۔ موصوف کسی شاہی خاندان کی فرد ہتھے۔ توبہ سے قل جار سو عورتوں سے مباشرت کی تھی۔ بعدہ تصوف کی جانب مائل ہوئے۔ بیشتر صوفیہ سے ملاقات و اکتساب فیض کیا جن میں شیخ ابن عطا، شیخ ابو بکر شبلی اور شیخ حسین بن مصوہر اہم ہیں۔ ان کے نزدیک حصول توحید کے لیے بے نیازی لازمی شرط ہے۔ اگر انسان اپنے نفس امارہ کو تابع کر لے تو دنیا کی کوئی طاقت توحید سے مخرف نہیں کر سکتی۔ بعد توبہ موصوف نے جنیت کو ایک اور زاویہ عطا کیا۔ چالیس

عورتوں سے عقد کیا اور بغیر مقاربت کیے طلاق دے دی۔ ان کے سینے سے ناف تک پیٹ میں بارہ گریں تھیں، جن کو صبر کی گریں کہتے تھے۔ مسلک خلیلی میں 'نیخت' اور 'حضور' کی اصطلاحات کے ذریعہ وہی تصورات پیش کیے، جو مسلک خرازی نے 'فنا' اور 'بقا' کے ذریعہ بیان کیے۔ 'غیب' سے مراد ہے کہ انسان ماسو اللہ ہر شے سے حتیٰ کہ اپنی ذات سے بھی غائب ہو جائے صرف بحق باری تعالیٰ حاضر رہے۔

## ۹۔ مسلک سیاری :

یہ مسلک خواجہ ابوالعباس سیاری سے منسوب ہے۔ ان کا تصوف 'جمع' اور 'تفرقہ' کی اصطلاحات سے سمجھا جاسکتا ہے۔ ان اصطلاحات کا استعمال صوفیہ میں مسلک محاسی کے علاوہ فقہا اور نحوی بھی کرتے ہیں لیکن ان کا استنباط مختلف النوع ہے۔ مسلک سیاری کے نزدیک 'جمع' اپنے اوصاف سے جمع ہونا اور 'تفرقہ' اپنے اعمال سے جدا ہونا ہے۔ یعنی فرد خدا کے پسندیدہ اوصاف و افعال کا حامل ہو اور ارادہ و تصرف کی آزادی، جو اللہ تعالیٰ نے فرد کو عطا کی ہے، اس سے دست بردار ہو جائے تو اس کو 'جمع' کی حالت میں ہونا کہتے ہیں۔ اور اگر اس میں خدا کے پسندیدہ اوصاف و افعال ہیں بلکہ اس کے اوصاف و افعال اور خدا کے پسندیدہ اوصاف و افعال میں تناقض و تفرقہ پیدا جاتا ہے تو اس کو 'تفرقہ' کی حالت میں ہونا کہیں گے۔

بہمیور صوفیہ کے نزدیک جمع سے 'مواہب' اور تفرقہ سے 'مکاسب' مراوے لے جاتے ہیں۔ یعنی بندہ کو جو کچھ کب و مجاہدہ اور سی و جہد سے حاصل ہوتا ہے وہی 'تفرقہ' ہے اور جو کچھ بلا کسب و مجاہدہ اور سی و جہد کے حاصل ہو جائے، بلکہ محض لطف خداوندی سے بطور عظیم مرحمت ہو، وہی 'جمع' ہے۔ شیخ علی ہجویری اس نظریے سے اختلاف کرتے ہیں کہ جب تک انسان زندہ و سلامت ہوتا ہے، کب و مجاہدہ سے جدا نہیں ہو سکتا۔ عام قاعدہ ہے کہ مجاہدہ مقدم ہوتا ہے، جس کے نتیجے میں ہدایت و مواہب حاصل ہوتے ہیں۔ ان کا باہمی تعلق وہی ہے جو انور کا آنکاب سے، عرض کا جوہر سے، صفت کا موصوف سے اور طریقت کا شریعت سے ہوتا ہے۔ ایہ

## ۱۰۔ مسلک قصاری یا مسلک ملامتی :

مسلک قصاری خواجہ ابو صالح بن حمدون بن احمد بن عمارة القصار سے (م-۱۷۵۲، ۸۸۳ھ) منسوب ہے۔ ان کا طریقہ ملامت کا اظہار و اشاعت ہے کیونکہ تزکیہ نفس کے لیے ملامت خلق ناگزیر ہے۔ شریعت کی خلاف درزی کے بغیر ظاہری طور پر ایسا رویہ اختیار کرنا کہ لوگ اس کی ملامت کریں اور در پے آزار ہو جائیں۔

اہل ملامت کے خیال میں اہل دنیا کے لیے محبت اور خاصان خدا کے لیے ملامت ضروری شرطیں ہیں کیونکہ کسی شخص کا بغیر کسی خطاؤ گناہ کے لوگوں کی ملامت کا تختہ مشق بننا، اس شخص کے مقبول بارگاہ ہونے کی دلیل ہے۔ اس کی مثال رسول اسلام کی حیات طیبہ سے پیش کرتے ہیں کہ جب تک لوگوں کو ان کے اللہ تعالیٰ سے خلعت محبوبیت سے سرفراز ہونے کا علم نہیں تھا، ان کے بے حد مدح و معرفت تھے لیکن جب انھیں سرکار دو عالم کی عظیمین معلوم ہو گئیں تو وہی لوگ زبان طعن و ملامت دراز کرنے لگے۔ اہل ملامت قرآن مجید کی اس آیت کریمہ سے دلیل پیش کرتے ہیں کہ صفت ملامت ہی صفتِ مومنین ہے۔ آیت کریمہ ملاحظہ ہو: وَلَا يَخافُونَ لَوْمَةً لَا إِنْ ذَلِكَ فَضْلُ اللّٰهِ يُوتِيْهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللّٰهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ (اور کسی ملامت کرنے والے کو ملامت کی پروا نہ کرنے والی ہو گی۔ یہ فضل خدا ہے، وہ جسے چاہتا ہے عطا کرتا ہے اور وہ صاحب وسعت او علم و دانا بھی ہے۔) ۵۲

اہل ملامت کا دعویٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر شخص کو نفس لواحہ عطا کیا ہے تاکہ طالبان حق کو برابر ملامت کرتا ہے۔ اگر بندہ نیک و خیر کرے تو اس کے فناں پر ملامت کرے اور اگر بدی کرے تو اس کے ارہکاب پر ملامت کرے۔ یہ انتقام اس لیے کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے بعد پیدا کرنے میں تجھ و غرور سے بڑھ کر کوئی برائی نہیں ہو سکتی اور ملامت عجب و غرور کی بیخ تمنی کر دیتی ہے۔ غرور و تمنکت پیدا ہونے کے دو اسباب ہیں اتنا یہ کہ اس کا کوئی کام لوگوں کو پسند آیا اور تعریف و ستائش ہونے لگی یا ثانیاً یہ خود اس کام کی بنا پر وہ اپنی ذات پر غرور کرنے لگا۔ ادھر بندہ غرور میں بنتا ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی پسندیدگی کا دروازہ بند ہو گیا۔ لیکن شیخ علی ہجویری کے نزدیک ملامت کی خواہش درست نہیں بلکہ یہیں

ریا ہے اور ریاضیں نفاق ہے۔ سچا درود یہ ہے جو غیر اللہ سے دلچسپی اور سر و کار ہی نہ رکھے۔ ۵۳

## ۱۱۔ مسلک حلوی :

اس مسلک کے دو گروہ ہیں۔ ایک گروہ کے موجہ شیخ ابو حمدان دمشقی اور دوسرے گروہ کے رہنما شیخ فارس ہیں۔ مسلک میں حلولیہ بندہ کی روح کا خدا کے ساتھ حلول و امتحان ممکن ہے۔ ان کے نزدیک بندہ کا مسراج کمال ہے کہ اس کی روح کو خدا کے ساتھ حلول و امتحان حاصل ہو جائے۔ یہی عقیدہ بدھوں کا ہے، جو اس کو نُزوں اُنکھتے ہیں۔ صوفیہ کے بعض دیگر مسلک بھی عقیدہ اتحاد کے قائل ہیں، جن کے عقاید اور حلولیت میں کئی اعتبار سے ممااثت ہے۔ اس کی تفصیل اپنی جگہ پر آئے گی۔ ہندوستانی صوفیہ کی جمہور حلولیوں کو خدا کے شیدائیوں میں شمار کرتی ہے لیکن شیخ علی ہجویری ان کو کافر اور سر و دگر دانتے ہیں اور ان پر لعنت کرتے ہیں۔ انہوں نے صوفیہ کوہدایت کی ہے کہ ان گمراہ لوگوں سے علاحدگی اور برآت اختیار کریں کیونکہ ان کے تصورات سے اسلام اور طریقت سے بدگمانی اور تغیری پیدا ہوتا ہے۔ ۵۴

## بعض روحانی اصطلاحات :

گذشتہ صفات میں صوفیہ کے مختلف مسلک کی مخصوص اصطلاحات کا ذکر آپکا ہے۔ مناسب ہو گا کہ ان دیگر اصلاحات کا ذکر بھی کر دیا جائے، جن کو صوفیہ کے مختلف مسلک بلا کسی تغیری کے استعمال کرتے رہے ہیں۔ ان اصطلاحات کی اپنی الگ دنیا ہے۔ شیخ علی ہجویری رقم طراز ہیں۔ اہل تصوف و طریقت کا اصل مشن تھا کہ لوگوں کے اندر اس حقیقی دیداری اور خدا پرستی کی اصل روح بیدار اور جاری و ساری کی جائے جو انہیاً علیہم السلام کی دعوت حق کا اصل مقصود تھی لیکن یہ بات جابر و ظالم بادشاہوں اور حکمرانوں کو گوارہ تھی۔ اس لیے صوفی اپنی بات ایسی اصطلاحات میں بیان کرتے تھے کہ ان کے اپنے طائفے کے لوگ تو سے اچھی طرح سے سمجھ لیں لیکن اگر یہ بات ان کے حلقة سے باہر جائے تو دوسرے اس سلسلے کے بھید کو نہ پا سکیں۔ ۵۵ شیخ موصوف نے مختلف و متعدد اصطلاحات کی وضاحت کی ہے، جن میں فقط چند کا ذکر یہاں کیا جاسکتا ہے جو جمہور صوفیہ میں رائج

و مقبول ہیں۔ ان اصطلاحات کو صوفیہ کی 'رمزی لغت' (Code Word) کے نام سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ ملاحظہ ہو:

(۱) 'وقت' اور 'حال': 'وقت' کے معنی رب سے وصل کی حالت ہے، جب بندہ اپنی 'ستی سیست' میں دنیا و ما فیہا گم ہو جاتا ہے۔ اسی عالم میں اسے کشف و اسرار حاصل ہوتا ہے۔ اگر وہ خدا کے عطا کردہ 'وقت' کی قدر بیچان لے تو اس پر 'حال' طاری ہو جاتا ہے۔ 'حال' بندے پر 'وقت' کے دوران وارد ہوتا ہے۔ جب تک 'حال' قائم رہے گا، تمام 'وقت' ہو جائے گا اور اگر 'حال' وارد نہ ہو تو 'وقت' ضائع ہو جائے گا۔

(۲) 'مقام' اور 'تمکین': ہر شخص اپنی فہم و ادراک، ذوق و شوق اور ادیگی حقوق میں مختلف مقامات رکھتا ہے۔ پہلے ایک مقام پر ہوتا ہے، پھر ترقی کر کے دوسرے مقام پر جا پہنچتا ہے۔ 'تمکین' بارگاہ الہی میں بندہ ترین درجہ کمال ہے۔ اہل مقالات مختلف 'مقامات' طے کر کے درجہ 'تمکین' تک رسائی حاصل کرتے ہیں۔

(۳) 'محاضرہ' اور 'مکاشفہ': 'محاضرہ' حضور دل کو کہتے ہیں۔ گویا بندہ محسوس کرے کہ وہ خداوند عز و جل کے حضور میں حاضر ہے۔ 'محاضرہ' سے 'مکاشفہ' حاصل ہوتا ہے۔ 'مکاشفہ' اسرار الہی سے واقف ہونے کو کہتے ہیں۔ تامل و تکر کے ذریعہ محاضرہ میں مکاشفہ حاصل ہوتا ہے۔ اس کی علامت حیران و متجس رہنا یا ان کیا گیا ہے۔

(۴) 'بسط' اور 'قبض' بسط کے معنی کھلے اور کشادہ و سچ ہونے اور 'قبض' کے معنی سکنے اور بند ہونے کے ہوتے ہیں۔ یہ دونوں مختلف کیفیات ہیں۔ جن سے انسان دوچار ہوتا ہے۔ بعض اوقات طبیعت مائل ہوتی ہے اور دین و مسئلہ ترین مسائل و معاملات بآسانی حل ہو جاتے ہیں اور بعضی طبیعت مائل نہیں ہوتی تو آسان ترین مسائل و معاملات بھی بڑی کوشش سے حل نہیں ہوتے۔ طبیعت کے مائل ہونے کی کیفیت کو بسط، اور مائل نہ ہونے کی کیفیت کو 'قبض' کہتے ہیں۔

(۵) 'بیت' اور 'انس': 'بیت' اللہ تعالیٰ کے جلال و خوف کی حالت ہے اور 'انس' اس کے حسن و جمال اور رحمت و عنايت کی وجہ سے محبت و شیفٹگی کی حالت ہے۔ بعض صوفیہ کے نزدیک 'بیت'

عارف کا درجہ ہے اور 'انس' مریدوں (ابتدائی درجہ کے مسافروں کا اور درجہ ہے کیونکہ حصول معرفت کے بعد اللہ تعالیٰ کی عظمت کے احساس سے بہت پیدا ہو جاتی ہے۔ پھر 'انس' اپنے ہم جنوں سے پیدا ہوتی اور اللہ تعالیٰ انسانوں کا ہم جس نہیں ہے)

(۶) 'قہر' اور 'الطف'؛ 'قہر' کے معنی اپنی خواہشوں کو ختم کر کے مشقت و ریاست کی زندگی گذارنے کے ہوتے ہیں اور 'الطف' میں نعمت و آسانی سے زندگی بسر کرتے ہیں رضائے الہی کی پابندی کرنا ہوتی ہے۔ صوفیہ میں بعضے 'قہر' کو افضل قرار دیتے ہیں اور بعضے 'الطف' کو۔ دونوں طرح کے صوفیہ قرآن اکھیم سے استنباط کرتے ہیں۔

(۷) 'نفی' اور 'اثبات'؛ 'نفی' کے معنی اپنی نفسانی صفات (نموم و ناپسندیدہ) کو اپنے باطن سے دور کرنے اور مٹا دینے اور 'اثبات' کے معنی خود پر حقیقت کو غالب کر کے خاصک محدودہ کی ابتداء نہ مواد و رہبنت کو کہتے ہیں۔ نیز 'نفی' کے معانی اپنے اختیارات کی 'نفی' اور 'اثبات' کے معانی اللہ تعالیٰ کے اختیارات کو ثابت کرنا ہوتے ہیں۔

(۸) 'مساہرہ' اور 'حادث'؛ رات کی مناجات کو 'مساہرہ' اور دن کی دعاؤں کو 'حادث' کہتے ہیں۔

(۹) 'علم الیقین'، 'حق الیقین' اور 'معین الیقین'؛ 'علم الیقین' سے مراد ہے کہ علمی دلائل و برائیں سے حقیقت کا یقین ہونا ہے۔ یہ علمائے عظام کی منزل ہے۔ اس کے بعد کی منزل 'حق الیقین' ہے کہ اپنے نفس میں پوشیدہ آثار و ولایات کے مشاہدہ سے حقیقت کا یقین کرنا۔ یہ اولیاء کرام کی منزل ہے۔ اس کے بھی بعد کی منزل 'معین الیقین' ہے کہ اگر تمام حجابت و اسرار اٹھادیے جائیں تو اس صورت میں بھی یقین میں اضافہ نہ ہو سکے۔ یہ عارف کامل کی منزل ہے۔ حضرت علی کا قول مشہور زمانہ ہے کہ اگر کائنات کے تمام حقایق و اسرار کے پردے اٹھادئے جائیں تو اس صورت میں بھی نہ تو میرے علم اضافہ ہو گا، نہ یقین میں۔

(۱۰) 'علم' و 'معرفت'؛ 'علم' کے معنی کسی چیز کو جاننے اور 'معرفت' کے معنی 'علم' کو زندگی کا جزو لا بیان کرنے کے ہوتے ہیں۔ عالم اپنے علم کو زبان سے اور عارف علم کو اپنے حال سے بیان کرتا ہے۔

(۱۱) 'شریعت' اور 'حقیقت'؛ 'شریعت' بے شریعت اسلامی اور 'حقیقت' سے طریق صوفیہ مراد ہے۔ بعض صوفیہ جو قرامطہ، مشتبہ، مشبیعہ اور موسسان سے متاثر ہیں، 'شریعت' اور 'حقیقت' (طریقت) کو الگ الگ چیزیں مانتے ہیں۔ ان کو گمان ہے کہ اگر بندہ پر 'حقیقت' مشکل ہو جائے تو شرعی پابندیاں ختم ہو جاتی ہیں اور اسے 'شریعت' سے آزادی حاصل ہو جاتی ہے۔ زیادہ تر صوفیہ اقرار و تقدیق کی طرح 'شریعت' اور 'حقیقت' (طریقت) کو لازم و ملزم اور ہاتھ لائیف قرار دیتے ہیں۔ ہمارے نزدیک احکام شریعت کو غلوص نیت سے انجام دینے کا درست نام ہی طریقت ہو سکتا ہے۔

(۱۲) 'لوامح' اور 'طواضع' دل پر انوارِ الہی کی کیفیات کا ظاہر ہونا ہے، یہ پہلا درجہ ہے۔ جس کو 'لوامح' کہتے ہیں وہ اس کے بعد کا درجہ ہے، 'طواضع' یعنی دل پر معارف کا ظہر ہونا۔

(۱۳) 'حقیقت'؛ یعنی وہ صحیح صورت و اقued حال جو کائنات کے پس پر دکار فرمائے۔ اس کے حصول سے اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور حقوق و اختیارات معلوم ہوتے ہیں اور معرفت کی راہیں کھل جاتی ہیں۔

(۱۴) 'طباء' اور 'منباء'؛ 'طباء' اس جگہ کو کہتے ہیں کہ جہاں آدمی پناہ لے سکے، یا خود کو اللہ تعالیٰ کے پر دکر سکے اور 'منباء' اس حقیقت کو کہتے ہیں جو آلات و آفات سے نجات دلائے۔ ممالک کے نزدیک یہ دونوں حیثیتیں اللہ تعالیٰ سے متعلق ہوتی ہیں۔

(۱۵) 'صفت'؛ وہ شے جو اپنی ذات کے ساتھ موجود ہو، مثلاً حسن، عدل، رحم وغیرہ۔

### حوالی:

۱۔ The New Encyclopaedia of Britannica Vol.XI P. 355(USA, 1995)

۲۔ برائون: تاریخ ادبیات ایران ص ۲۸۳

۳۔ Mohammad Iqbal : The Development of Metaphysics in Persia

فلسفہ عجم اردو ترجمہ میر حسن الدین، ص ۷۵ (حیدر آباد ۱۹۵۶)

۴۔ ایضاً ص ۵۸

5۔ Macdonald D.B. Aspects of Islam. p.161 (New York, 1911)

۶۔ قلخہ عجم ص ۷۷

۷۔ قلخہ عجم ص ص ۱۰۲-۱۰۱

۸۔ بخاری: لباس، ترمذی: لباس ۱۰ اور ابن ماجہ: لباس اورغیرہ

۹۔ Massignon Louis : Essi Sur Les Origines dus Lexique  
Technique de Mystique Musulmane p.155 (1954)

۱۰۔ قرآن: الصافات ۷۷

۱۱۔ Z.D.M.G.: NLDEKE 48 P. 45

۱۲۔ ابو قاسم تشریفی: رسالتہ، باب التصوف

۱۳۔ قرآن: البقرہ ۱۲۹/۲

۱۴۔ قرآن: آل عمران ۳۱/۳

۱۵۔ شیخ علی بن جویری: کشف الحجب ص ۸۸-۸۸ اردو ترجمہ: طفل احمد (دہلی جووری ۱۹۷۹ء)

۱۶۔ کشف الحجب ص ص ۹۰-۸۹

۱۷۔ قرآن: البقرہ ۵/۲

۱۸۔ قرآن: البقرہ ۱۳۱/۲

۱۹۔ قرآن: آل عمران ۱۷/۳

۲۰۔ قرآن: النساء ۱۳۶/۳

۲۱۔ قرآن: التوبہ ۱۱۲/۸

۲۲۔ کشف الحجب ص ۹۳

۲۳۔ اردو اگرہ معارف اسلامیہ ج ۲ ص ۳۳۰ (لاہور ۱۹۷۲ء)

۲۴۔ ایضاً ص ۲۱۹

۲۵۔ Moojam Monem: An Introduction to Shia Islam pp 237-40 (Delhi 1985)

۲۶۔ محمد حسین طباطبائی: شیعہ در اسلام (اردو ترجمہ) ص ۹۲  
 ۲۷۔ الشرف (ملفوظات شیخ شرف الدین احمد بن حنفی منیری: اردو ترجمہ ڈاکٹر محمد طیب ابدالی) (ناشر: ۱۹۶۱) (تاریخ: ۱۹۸۰)

Mohammad Heikal : Autumn of Fury The Association of ۲۸

Sadat P.127 (Gorgi Books 1983) :

۲۹۔ معارف اسلامیہ ج ۲۰ ص ۲۲۰  
 ۳۰۔ کشف الحجوب ص ص ۲۲-۲۹  
 ۳۱۔ معارف اسلامیہ ج ۲۱ ص ۲۲۰  
 ۳۲۔ قرآن: الاصراء ۱/۱۷  
 ۳۳۔ جواہیں الکلام (ملفوظات سید محمد گیسودراز مرتبہ سید محمد حسینی) ص ص ۲۷-۲۸ (کان پور ۱۹۳۱ء)  
 ۳۴۔ محمد جمال قوام: قوام العقاائد (اردو ترجمہ پروفیسر شار احمد فاروقی) ص ص ۱۰۵-۱۰۶ (ارڈبلی ۱۹۹۳ء)  
 ۳۵۔ مشکوہ شریف: کتاب الملایا ص ۲۷۵  
 ۳۶۔ شیخ بخاری: کتاب الملایا ص ۲۳۱  
 ۳۷۔ کشف الحجوب ص ۹۸  
 ۳۸۔ ایضاً ص ۲۸  
 ۳۹۔ قوام العقاائد ص ۱۰۹  
 ۴۰۔ ایضاً ایضاً ص ۱۰۷  
 ۴۱۔ قرآن: التوبہ ۹/۱۱۱  
 ۴۲۔ قرآن: الفتح ۱۸/۲۸  
 ۴۳۔ قوام العقاائد ص ۷۰  
 ۴۴۔ خلیف احمد نظایی تاریخ مشائخ چشت ص ۱۸۳  
 ۴۵۔ خلدی: القبر ص ۱۸۳

۳۶- قشیری: الرسالہ (ترجمہ سید بندہ نواز گیسوردراز) ص ۱۵۸ (سالار جنگ لاہوری، حیدر آباد)

۳۷- ابن ابی اصیبہ: عیون حج ۲۵۰ ص ۲۵۰

۳۸- کشف الحجوب ص ۷۳ ۲۲۰

۳۹- ایضاً ص ۲۲۷

۴۰- کشف الحجوب ص ۲۲۷

۴۱- ایضاً ص ۲۷۲

۴۲- قرآن: المائدہ ۵۳ / ۵۴

۴۳- کشف الحجوب ص ۱۰۶

۴۴- ایضاً ص ۳۸۲

☆☆☆☆

حجت الاسلام والمسلمین

جناب محمود محمدی عراقی

سرپرست و صدر محترم، تنظیم ثقافت و ارتباطات اسلامی

جمهوری اسلامی ایران

کا اجمالی تعارف

حجت الاسلام جناب محمود محمدی عراقی ۱۹۶۳ء میں کرمان شاہ کے ایک علمی و عرفانی اور دینی و صاحب تقویٰ خانوادہ میں پیدا ہوئے۔ ان کے جد بزرگوار مرحوم حاج آقا بزرگ محمدی عراقی درحقیقت حوزہ علمیہ اراک سے وابستہ ایک نامور شخصیت کے حامل تھے اور محمدی عراقی کے نام سے مشہور تھے۔ ( واضح رہے کہ اس زمانے میں اراک کو ایرانی عراق کے نام سے بھی یاد کیا جاتا تھا)۔ اس دور کے مرحج تقلید مرحوم شیخ مرتضی انصاری نے ان کی علمی و عرفانی صلاحیتوں کو نوگاہ میں رکھتے ہوئے انہیں کرمان شاہ جانے کا حکم دیا۔ چنانچہ آپ کرمان شاہ پڑے گئے اور اس علاقے کے عوام اور علمی معاشرہ کی خدمت میں ہم تین سرگرم ہو گئے۔ اس کے بعد ان کے والد بزرگوار حجت الاسلام والمسلمین بہاء الدین محمدی عراقی نے اس علاقے کے لوگوں کی خدمت کرتے ہوئے ۱۹۹۲ء میں جام شہادت نوش کیا۔

جناب محمدی عراقی نے کرمان شاہ کے علاقائی مدارس میں ابتدائی تعلیم حاصل کی اور اس کے بعد دینی تعلیمات میں کامل مہارت حاصل کرنے کے لئے وہ قم روائہ ہو گئے اور وہاں انہوں نے مذہبی تعلیمات کے ساتھ ہی ساتھ جدید علوم حاصل کرنے میں غیر معمولی کوشش کی۔ انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی کی راہ میں انہوں نے گرفتار اور ناقابل فراموش خدمت انجام دی اور اس سلسلے میں گوناگون رنگ د مصائب بھی بھیلے۔

طالب علمی کے زمانے میں انہوں نے آیت اللہ شہید ڈاکٹر بہشتی اور شہید آیت اللہ قدوسی جیسے نامور علماء و فضلاء اور بزرگان علم و ادب سے کب فیض کیا اور حوزہ علمیہ میں موجود علوم متداولہ پر کامل دسترس حاصل کرتے ہوئے انہوں نے شعبہ فلسفہ اور شعبہ علوم قرآنی میں لازمی علمی مدارس میں مذہبی طور پر مذہبی صلاحیت اور غیر معمولی ذہانت کو نگاہ میں رکھتے ہوئے نامہ ثہیں (قدس سرہ) اور آیت اللہ مکاری (قدس سرہ) نے متعدد موقوں پر آپ کی حوصلہ افزائی فرمائی۔

انقلاب اسلامی ایران کی کامیابی اور سماجی سرگرمیوں کی ترتیب و ترتیم کے بعد انہوں نے مختلف انقلابی اور اروں کی ذمہ داریاں اپنے کندھوں پر سنپھالیں اور علمی و تحقیقی سرگرمیوں میں، جوانان کی زندگی کا اہم حصہ رہی ہیں، ہمہ تن سرگرم عمل رہے۔ خصوصی طور پر وہ سماجی علوم اور سماج شناختی کے مطالعہ و تحقیق میں لگے رہے اور دینی درسگاہ اور یونیورسٹی کے درمیان گہرے روابط و بہتی تعاون جیسے منصوبہ کو عملی جامہ پہنانے میں لازمی خدمات انجام دیتے رہے۔ صرف یہی نہیں بلکہ موصوف نے کئی برس سک شعبہ سماج شناختی کی سرپرستی کا کام بھی انجام دیا۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ ملک کے نامور اور نمایاں اسٹادوں میں سے ایک ہیں اور علمی مراکز نیز یونیورسٹیوں میں درس و تدریس اور مطالعہ و تحقیق میں لگے رہنا ان کا اہم مشغله ہے۔ یونیورسٹی کے نوجوان طالب علموں اور تجربہ کار اسٹادوں کے درمیان ان کی سرگرم موجودگی کا مقصد ان کے مسائل کو سمجھنا اور ان کی مشکلات کو دور کرنا رہا ہے جس میں وہ پوری طرح کامیاب رہے ہیں۔

جناب آقا محمدی عراقی شافعی انقلاب پریم کاؤنسل اور یونیورسٹیوں میں ولی فقیر کے نمائندوں کی مجلس عالیہ کے اہم رکن ہیں اور اسلامی علوم و معارف کی تبلیغ و اشاعت نیز یونیورسٹیوں

میں شفاقتی سرگرمیوں کی پیشہ رفت میں نمایاں خدمت انجام دے چکے ہیں۔ اس کے علاوہ وہ تہران یونیورسٹی میں نمائندہ ولی فقیر کے عہدہ پر بھی فائز رہے ہیں اور اسلامی علوم و سماج شناسی جیسے اہم موضوع پر ان کے مختلف مقالات مظہر عام پر آچکے ہیں۔

دفاع مقدس یعنی ایران پر مسلط کردہ عربی جنگ کے دوران وہ ایرانی فوج میں لام خینی (تہس سرہ) کی نمائندگی کرنے والی جماعت کے سرپرست مقرر کئے گئے تھے۔ واضح رہے کہ یہ عہدہ خود امام خینی نے ان کے پسروں کیا تھا۔ بہر حال موصوف نے دشمن کی فوج سے ٹکرانے والے ایرانی فوجیوں کے درمیان علمی اور شفاقتی سطح کو اونچا اٹھانے میں کلیدی کردار ادا کیا۔ ان تمام گرفتوار خدمات اور غیر معمولی استعداد و صلاحیت کو نگاہ میں رکھتے ہوئے اسلامی انقلاب کے قائد عظیم الشان کی جانب سے تنظیم جلبیقات اسلامی کی مددیریت اور سرپرستی کی ذمہ داری انہیں سونپی گئی تھی اور اس مدت کے دوران موصوف نے انقلابی ارہانات اور اسلامی تہران کی انسان ساز شفاقت کی حفاظت کے سلسلے میں نمایاں اور قابل ذکر خدمات انجام دیں جس کو نگاہ میں رکھتے ہوئے تنظیم شفاقت و ارجنگات اسلامی کی مجلس اعلیٰ کی سفارش اور رہبر معظم کی تائید کے بوجب موصوف کو اس عظیم الشان شفاقتی تنظیم کا سرپرست و مدیر اعلیٰ بنادیا گیا۔

امید ہے کہ خداوند عالم کی خصوصی عنایت اور اس تنظیم سے وابستہ جملہ خدمت گزاروں اور عہدیداروں کے بھرپور تعاون سے موصوف اس اہم ذمہ داری کو پورا کرنے میں کامیاب رہیں گے جس کا اہم اور پہیادی مقصد اسلامی جمہوریہ ایران کے فریبک و تہران کی وسعت، اسلامی انقلاب کی اعلیٰ قدرتوں کا فروغ اور دنیاۓ اسلام و دنیاۓ بشریت کی خدمت انجام دینا ہے۔ خداوند عالم ہم لوگوں کو ان اعلیٰ مقاصد کی راہ میں ہر ممکن تعاون کرنے کی تکمیل کی توفیق عنایت فرمائے۔

☆☆☆☆

## بین الاقوامی ادارہ نمائشگاہ قرآن۔ تہران

کا

### اجمالی تعارف

دنیا کے اسلام میں مختلف النوع فن، ہنر اور کارگیری کی ایجاد و ترویج کا بنیادی اور اصلی سرچشمہ قرآن کریم ہے۔ اس کی الہام بخش نورانی آیات نے مختلف شکل و صورت میں رونما ہونے والے فنون کی ایجادی کردار ادا کیا ہے جیسے خشنویں، مرصح کاری، تذہیب و تزیین، کتاب آرائی، جلد سازی اور لکڑی و دفتی وغیرہ سے بنائے گئے رہل و جزدان وغیرہ۔ ماہرین فن اور ہنر مندا افراد نے اس کتاب سے الہام حاصل کرتے ہوئے ایسے مدد و دیدہ زیب، دلکش اور گرفتار فنی نمونے خلق کئے ہیں جو آج دنیا کے تمام ممالک بالخصوص اسلامی ممالک کے عجائب گھروں اور نیاب ذخیروں کی زینت بننے ہوئے ہیں۔

### علمی ادارہ نمائشگاہ قرآن کے مقاصد:

- ۱۔ بیرونی ممالک کے ہنری، ثقافتی، علمی اور تحقیقی مراکز میں موجود قرآنی نعمتوں کا تعارف
- ۲۔ بیرونی ممالک کے خادمین قرآن کریم کی لازمی حوصلہ افزائی
- ۳۔ قرآنی شعبوں میں سرگرم دانشوروں، مفکروں اور فکاروں کے تجربات کا تبادلہ
- ۴۔ ایران اور بیرونی ممالک میں موجود قرآنی مراکز اور شخصیتوں کے درمیان رابطہ قائم کرنا
- ۵۔ مختلف شعبوں میں ایران میں کی جانے والی قرآنی کوششوں سے دنیا کو آگاہ کرنا
- ۶۔ قرآن مجید کے نادر و نیاب اور جدید و خاص شخصوں کی جمع اوری و نمائش کا اہتمام

سردست اس عالمی ادارہ قرآن کا یہ ارادہ ہے کہ خالق قرآن کی تائید و حمایت کے سہارے جس مہینے میں قرآن ناطق نے اپنے مسٹوں کی آواز پر بیک کہا اسی رمضان المبارک کے مہینے میں قرآن پناہ اور قرآنی احکام کی پیروی کرنے والے عوام کے سامنے قرآنی آثار اور نمودوں کی ایک جھلک پیش کرنے کی سعادت حاصل کرے۔

عالی ادارہ نمائشگاہ قرآن کی سرگرمیوں کے شعبے۔

۱۔ خوشنویسی کے نمونے: اسلامی ہنر کے مختلف شعبوں کے درمیان خوشنویسی کو غیر معمولی اہمیت حاصل ہے جو کلام الہی کی وسعت کے ساتھ عالم وجود میں آئی اور دیکھتے ہی دیکھتے تمام اسلامی ملکوں میں پھیل گئی۔ اس ”ہنر قدسی“ کی عقلت و بلندی، کافناکار و خوشنویسی کی پاکیزگی نفس، طہارت روح اور سلامتی ذہن سے براہ راست اور گھبرا تعلق ہوتا ہے اور مخاطب کے قلب و ذہن پر جادوی اثرات مرتب کرتی ہے اور نفس کو غیر معمولی ”صفاوپاکیزگی“ حاصل ہو جاتی ہے اور طبیعت خوش ہو جاتی ہے۔ قرآنی آیات کی کتابت سے فن خوشنویسی کو ایسی شان و شوکت حاصل ہو جاتی ہے کہ ہر دیکھنے والا خود بخود اس کی طرف راغب ہو جاتا ہے۔ یہ دیکھنے والے کی روح کو جلاء بخشتی ہے اور ساری خرایبیوں کو دور ہشادتی ہے۔ فن خوشنویسی کا تاریخی مطالعہ کرنے کے بعد یہ کہا جاسکتا ہے کہ قرآن کریم کی کتابت اس فن کی ایجاد و ترقی کا یا اعث رہی ہے۔

۸۔ عبارتوں کی آرائش و زیبائش: اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن کریم مختلف النوع فن وہنر کی ایجاد و تخلیق کا باعث رہا ہے بلکہ اگر یہ کہا جائے تو زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم نے فنون کو جنم دیتارہا ہے۔ صدر اسلام میں پہلے ہر سورہ کے آغاز والی آیات کو غیر معمولی طور پر سجا لیا جاتا تھا۔ حجاؤت کے ذریعہ سورہ کے آغاز و اقتام اور نئے سورہ کی شروعات کی نشاندہی ہوا کرتی تھی۔ آہستہ آہستہ دیگر کست کی عبارتوں کی آرائش و زیبائش کا چلن ہو گیا اور کچھ ہی دنوں بعد اس سجاوٹ

نے ایک آزاد فن کی خل اختری کر لی اور اس شیبے میں مختلف مکاتب فن اور روش کار رائج ہوتی چل گئیں۔

۳۔ عبارتوں کی طلاء کاری: اس کو تذہیب کے نام سے بھی یاد کیا جاتا ہے اور اس سے وہ سجادوں کی نقوش مراد ہوتے ہیں جس میں لا جور دی زمین پر کالے خطوط کے ساتھ طلاء کاری کا کام انجام دیا جاتا ہے اور اگر اس میں دوسرے رنگوں کا بھی استعمال کیا گیا ہو تو اس کو ”ترسیع“ یا ”تذہیب مرصع“ کے نام سے بھی یاد کیا جاتا ہے۔

درحقیقت اسلام کی تبلیغ و اشاعت اور اسلامی شفافت کی عقلمندی و سر بلندی کے ساتھ طلاء کاری کے ہنر کو بھی غیر معمولی شہرت مقبولیت حاصل ہوئی اور خطی کتابوں کی کتابت کے ذریعہ کتاب خوانی اور کتابت دستی کو بھی غیر معمولی فروغ حاصل ہوا۔

۴۔ قرآنی مضامین کے ساتھ روایتی ہنر: درحقیقت دستکاری روایتی ہنر کا ایک اہم حصہ رہی ہے۔ کہا جاتا ہے کہ لوگ پھول، لکڑی کپڑا اور غیرہ کی مدد سے کسی میشن کی مدد کے بغیر اپنے ہاتھوں سے خوبصورت اور دیدہ زیب اشیاء تیار کیا کرتے تھے۔ دستکاری کے ہنر پر قرآنی آیات کے اثرات کو نمایاں طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔ مٹی، چینی مٹی، پتھر اور کپڑوں پر قرآنی آیات کے نقش و نگار اور زردوڑی کے بہترین نمونے اس فن کی ترقی کا پتہ دے رہے ہیں۔ یہ نمونے درج ذیل شعبوں میں آج بھی موجود ہیں۔

۱۔ قرآنی شعبوں کی جلدی و صحافی

۲۔ کاسہ گری

۳۔ چینی مٹی کے برتن پر نقش و نگار ایجاد کرنا

۴۔ زردوڑی

۵۔ نازک کاری اور لکڑی پر خوش ما عبارتوں کو ایجاد کرنا

۶۔ آئینہ کے چھوٹے ٹکڑوں کے ذریعہ تزئین و سجادوں کا کام

۷۔ تصویری اور صوی کپیوں:

سردست اطلاع رسانی کی دنیا میں غیر معمولی ترقی کو نگاہ میں رکھتے ہوئے ملکی سطح پر اطلاعاتی مراکز نے قرآنی اور اسلامی علوم و معارف کے سطح میں جو ترقی کی ہے اس کو دنیا والوں کے سامنے پیش کرنے نیز دیگر اسلامی ممالک کے ماہرین کپیوٹرنے اسلامی علوم و معارف کی اشاعت کے سطح میں جو نمایاں کام انجام دئے ہیں ان سے واقفیت حاصل کرنے کے لئے، کپیوٹر مراکز کو بھی اس عالمی نمائش میں شرکت کے لئے مدد و کیا گیا ہے۔

## ۶۔ اسلامی ممالک کی خواتین کی قرآنی سرگرمیوں کی نمائش:

قرآنی علوم و معارف میں خواتین کی مفید و کار آمد سرگرمیوں کو نگاہ میں رکھتے ہوئے عالمی ادارہ نمائش گاہ قرآنی علوم کا یہ ارادہ ہے کہ اس نمائش میں قرآن علوم کے مختلف شعبوں میں عورتوں کی شفافی اور فنی سرگرمیوں کو منظر عام پر پیش کرے۔

## ۷۔ خادمان قرآن کی حوصلہ افزائی:

قرآن کریم کے خادمین کی عقلت و سر بلندی کو نگاہ میں رکھتے ہوئے اس نمائش کے دوران ان برگزیدہ روزگار افراد کی حوصلہ افزائی کا معقول اہتمام کیا گیا ہے۔

## ۸۔ عمدہ نمونوں کی خریداری:

عالمی ادارہ نمائش گاہ کی جانب سے مختلف ہنر و فن کے عمدہ نمونوں کی خریداری کا بھی معقول اہتمام کیا گیا ہے۔



## کل ہند ”خواتین اسلام“ کا عظیم الشان

### سالانہ اجتماع

از: عند زہرا

سابق پر نیل جامعہ ازہرا، لکھنؤ

عہد حاضر کے پر آشوب دور میں خواتین خصوصاً نوجوان نسل کی خواتین کی رہنمائی کے لئے ایسے اجتماع اور جلسوں کے انعقاد کی ضرورت محسوس ہوتی ہے جن میں تاریخ ساز اور انقلابی ذہن و فکر کی علیحدہ اور مقدس خواتین کی مثالی زندگی کے مختلف گوشوں کا جائزہ لیا جائے تاکہ ان کی حیات طیبہ کی روشنی میں مسلمان عورت اپنے مسائل کا حل خلاش کر سکے۔

چنانچہ علی گڑھ میں مقیم کچھ بیدار مغرب، علم دوست، دیندار اور مختلف قوم خواتین کی انقلابی فکر و سی سے خواتین اسلام کے سالانہ اجتماع کا سلسلہ شروع ہو۔ اس تحریک کی بانی اور روح روای خوش فکر شاعر جناب حرم علی ہمیرت صاحب کی اہمیت مختار نیم شہرت ہیں اور نامور ذاکرہ پہلی بیت مختار نادر جہاں صاحب کی سر پرستی اور تعاون نے اس تحریک کو جلا بخشی۔

پہلا جلسہ ۱۹۹۹ء میں ”یوم نضہ“ کے نام سے ہو۔ سال گذشتہ یوم خدمتہ اکبری میلادی ہیا گیا۔ ان جلسوں میں علی گڑھ میں مقیم ملک کے مختلف شہروں سے تعلق رکھنے والی خواتین کے علاوہ بہر دن علی گڑھ سے بھی صاحب عقل و فکر، اور علم و انس و شعر و سخن میں مہارت رکھنے والی خواتین کو مد عوی کیا جاتا ہے جو اپنی تقریر اور اپنے منظوم کلام سے مسلم خواتین کو اسلام کی اسوہ و نمونہ خواتین کی پیروی کی طرف راغب کرتی ہیں۔

اسال بھی علی گزہ کی علم پرور اور اوب نواز سرزین پر خواتین کا ایک عظیم الشان جلسہ ۱۱ نومبر ۲۰۰۷ء کو ”خواتین اسلام“ کے نام سے محترمہ نسیم شہرت کے دوستہ ”تصریح“ میں منعقد ہوا۔ اس جلسہ کی کارروائی دو نشتوں میں انجام پائی۔ جملی نشست کی صدارت علی گزہ مسلم یونیورسٹی کے شعبہ علوم سماجیات کی پروفیسر منصورہ حیدر صاحبہ نے اور دوسری نشست کی صدارت محترمہ نادر جہاں صاحبہ نے فرمائی۔ جلسہ کا آغاز تلاوت قرآن کریم سے ہوا۔ اس کے بعد کچھ بیجوں نے بڑے دلکش انداز میں یہ ترانہ ”ز جس کے پس ز جس کے پس غیبت سے خدارا آ جاؤ۔ در حمہ ہے نظام شام و سحر، غیبت سے خدارا آ جاؤ“ پیش کیا۔ یونیورسٹی میں زیر تعلیم نو عر طالبات نے بڑی عمدہ تقریروں کیں۔ جن میں محترمہ زینب دیم نے حضرت فاطمہ زہرا اسلام اللہ علیہا کے حیات و کارناموں پر، محترمہ عائمه نے جانب صفیہ بنت عبد المطلب پر، محترمہ شافعیہ نے حضرت زینب (س) پر اظہار خیال کیا۔ علی گزہ میں مقیم صروف و ہر دلعزیز ذاکرہ محترمہ شہنماز صاحبہ نے جانب ز جس خاتون اور سائنس کی استاد رعنائی بلقیس نے جانب فاطمہ بنت اسد کی زندگی کی اہم اور مثالی خدمات کا ذکر کرتے ہوئے آج کی خواتین کو موجودہ حالات میں اسلامی حدود میں رہ کر زندگی گزارنے کا طریقہ بتایا۔ انہوں نے بتایا کہ خواتین کا گھر سے باہر کام کرنا قابل مدت نہیں لیکن باہری ذمہ داریوں کے ساتھ اپنے اہم فرائض کو پوری طرح تجھانا چاہئے... اولاد کی دینی و دنیوی تعلیم و تربیت کرنا اور صحیح تربیت کر کے معاشرے کو اچھے افراد فراہم کرنا عورت کی اہم ذمہ داری ہے۔ گھر کے ماحول اور نظام میں یکساں نیت پیدا کرنے کے لئے خواتین کو اپنے مزاج میں لپک پیدا کرنی ہوگی۔

محترمہ شہنماز صاحبہ، جو خود اعلیٰ تعلیم یافتہ خاتون ہیں، امام عصر (ع) کی والدہ گرائی جانب ز جس خاتون پر بڑی سیر حاصل تقریر کی اور خداوند عالم کی بارگاہ میں دعماً لگنے کا طریقہ بتایا۔ پروفیسر منصورہ حیدر صاحبہ نے بھی اس بات پر زور دیا کہ آج خواتین گھر سے باہر میدان عمل میں مشغول ہیں لیکن انھیں اپنے گھر پر فرائض پر بھی پوری توجہ دینی چاہئے۔ اور شوہر پر اپنی برتری نہیں بتانی پا جائیے بلکہ اس کی ذات کو اہمیت دینی چاہئے۔ اور زن و شوہر دونوں کو مل کر گھر کے مسائل اور ذمہ داریوں کو تجھانا پا جائے۔ امراض چشم کی ماہرہ ڈاکٹر فاطمہ غدرانے ”فرائض نسوان“ کے موضوع پر تقریر کرتے ہوئے

کہا کہ آج جب خواتین زندگی کے ہر شعبہ میں مردوں کے دوش بدوش کاموں میں مشغول ہیں اور اب کفالت کی ذمہ داری کو، جو پہلے فقط مرد ذات سے مخصوص ہوا کرتی تھی، اب عورت نے بھی سنبھال لیتے ہے لہذا جو ذمہ داریاں پہلے صرف عورتوں سے مخصوص تھیں ان میں مردوں کو بھی تعاون کرنا چاہیے لیکن اس سلسلے میں نوروز دستی سے نہیں بلکہ عورت کو اپنے علم و دانش کا استعمال کر کے نہایت سوجہ بوجھ سے کام لینا چاہیے۔ گھر میں سکون ہوتے ہی مقصود حیات پورا ہو سکتا ہے۔ وہ آزادی ہے مخفی ہے جہاں عورت تہا کھڑی ہونہ گھر یا رہا اور نہ بال بچ۔ لہذا کام اور فرائض میں ہم آہنگی ضروری ہے۔ لکھنؤ سے تشریف لانیوالی نوجوان مقررہ محترمہ فرح عابدی نے ”خواتین اسلام“ کے موضوع پر اپنی تقریر میں اس خیال کی سختی سے تردید کی کہ ”عصر حاضر عورتوں کی آزادی کا علمبردار ہے“ انہوں نے کہا کہ اس دور نے نہ صرف عورت کے حقوق کی حفاظت نہیں کی بلکہ عورت کے وقار کو پہاڑ کیا ہے۔ ایک سویں صدی میں عورت کو ذمہ دار سو اکرنے کے لئے مختلف طریقے اپنانے جا رہے ہیں لیکن عورت کو اپنے مقام اور اپنے حقوق کی پہچان اور صرفت ہی نہیں ہے اس لئے وہ موجودہ نام نہاد آزادی اور ترقی پر بہت خوش ہے۔ انہوں نے بڑے دکھ سے کہا کہ اخبار و رسانی اور اٹی وی وغیرہ میں عورت کو اشتہار کے لئے استعمال کیا جانا عورت کی ذمہ داری کی انتہائی منزل ہے۔ علی گڑھ کی ایک نوجوان مقررہ سلطنت زیدی نے اپنی پر جوش تقریر میں عورت کے فرائض اور اس کے حقوق و مراتب کو اسلامی تعلیمات کی روشنی میں دیکھنے اور پر کھنے پر زور دیا۔ انہوں نے عورت و مرد کی خلقت میں فرق کو خدا کی رحمت کی نشانی بتایا۔ عورت کا مرد سے پہلے بالغ ہو جانا اس پر ظلم نہیں بلکہ یہ اس کا شرف ہے کہ وہ مرد کے مقابلے میں جلد منزل کمال تک پہنچ کر معاشرہ کا حصہ بن جاتی ہے اور اس کو حقوق و فرائض کا پہلے ذمہ دار بنا دیا بہت بڑا اعزاز ہے۔ ناگھیریا میں تقریباً ۲۵ سال تک اگر بیزی زبان و ادب کی تدریس کے بعد فی الحال علی گڑھ میں مقیم جلسہ کی ایک اور مقررہ محترمہ شبیہ زہرا کامون پوری نے ”اسلام اور تعلیم نسوان“ کے موضوع پر اگھر بیزی میں تقریر کی جس کا اردو ترجمہ ناز قاطرہ صاحبہ ساتھ ساتھ کرتی جا رہی تھیں۔ انہوں نے قرآن و احادیث کی روشنی میں عورت کی تعلیم کو ضروری بتاتے ہوئے کہا کہ نہ بھی اور جدید علوم کا تالیل میں ایک مکمل عورت کی تغیر کے لئے مفید ثابت ہوتا ہے۔ آج مسلمانوں

کے زوال کا ایک بڑا سبب یہ بھی ہے کہ وہ مسلمان خواتین کی تعلیم پر توجہ نہیں دے رہے ہیں جب کہ پنج کا پہلا مدرسہ ماں کی آنکھوں ہوتا ہے۔

لکھنؤ سے آئیں ایک اور معزز مہمان "ٹانکر آف انڈیا کی معاون ایڈیٹر محترمہ کثوم مصطفیٰ نے اپنی تقریر میں خواتین کی سیاسی بیداری پر اپنی خوشی کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ گذشتہ سال جب میں اس جلسہ میں شرکت کرنے علی گزہ آئی تھی تو خواتین نے دوڑسٹ سے مسلمانوں کے نام خارج کر دئے جانے کی بات کی تھی۔ انہوں نے کہا کہ لوگ سمجھے چکے ہیں کہ آج مسلمان کمزور نہیں۔ پس مسلمانوں کو اپنی طاقت کا صحیح وقت پر اور صحیح استعمال کرنا چاہیے۔ آپ کے حقوق کوئی لے ہی نہیں سکتا۔ لیکن اگر آپ خود ہی آواز نہیں اٹھائیں گی تو لوگوں کو موقع دیں گی کہ وہ آپ کو کچل دیں اور یہ بات صرف محفلوں تک محدود نہیں رہتی چاہیے۔

آخر میں صدر جلسہ محترمہ نادر جہاں صاحب نے "حضرت مصومہ قم" کے عنوان پر بصیرت افروز تقریر فرمائی۔ آپ نے یاد دہانی کرائی کہ مذہب اور سیاست ایک دوسرے سے جدا نہیں۔ البتہ سیاست سے مراد وہ سیاست ہے جس کا تعلق ملکی انتظام، قوموں کے انتظام اور ان کے عروج و زوال سے ہو اور جو زمانے کے تقاضوں کو پورا کر سکے۔ آپ نے علم کی اہمیت کا تذکرہ کرتے ہوئے کہا کہ علم حاصل کرنے کے ساتھ اپنے بزرگوں کی روشن کوباتی رکھنا نہ ہب اور مذہبی اقدار کو باقی رکھنا ضروری ہے۔ آپ نے کہا کہ علم حاصل کرنے کا مقصد صرف روزی روٹی حاصل کرنا نہیں بلکہ زندہ قوموں کی طرح زندہ رہ کر دوسروں کو زندہ رہنے کا حوصلہ دینا ہے۔ آپ نے مرد عورت دونوں کے لئے علم حاصل کرنے پر زور دیتے ہوئے کہا کہ ہمارے بلند پایہ علماء نے اپنی بیٹیوں کو جو ہر علم سے آرائستہ کیا لیکن پہ نہیں یہ خیال ڈھنول میں کہاں سے آگیا تھا کہ بیٹیوں کے ہاتھ میں قلم نہ دیئے جائیں۔ آپ نے مصومہ قم کے حالات پر وہ شنی ڈالتے ہوئے کہا حضرت امام موسیٰ کاظم علیہ السلام کی چاروں بیٹیوں کا نام فاطمہ تھا۔ چاروں عالیہ فاطمہ تھیں اور چاروں کے مقبروں پر عقیدت متندروں کی بحوم رہتا ہے۔ مصومہ قم (س) سب سے بڑی تھیں۔ آپ قم میں دفن ہوئیں۔ شہر قم پر خداوند عالم کی خاص مہربانی ہے۔ قم دنیا کا سب سے بڑا علیٰ ورثی مکان ہے۔ ائمہ کرام کی حدیثیں ہیں کہ ساری دنیا عباد

ہو سکتی ہے، تم تباہ نہیں ہو سکتا۔ حضرت مصوہم تم کے روپ پر زائرین کی کثرت ان کی عظمت و تقدیس کا پتہ دیتی ہے۔ محترم نادر جہاں صاحب نے حاضرین مکھل کو یاد دلاتے ہوئے فرمایا کہ خواتین اسلام کی سیرت کو مد نظر رکھتے ہوئے ہم اپنے فرائض و حالات کا جائزہ لیں کہ کیا ہمارے شب و روز اسلام کے مطالبات کو پورا کرنے میں صرف ہو رہے ہیں یا اسلامی مطالبات کو نظر انداز کیا جا رہا ہے۔ ہم خواتین کو میدان جنگ میں جا کر تکوar سے جہاد نہیں کرتا ہے۔ اپنے گمراہ اپنے خاندان کی ذمہ داریوں کو خوش اسلوبی سے ادا کرنا ہی ہمارا جہاد ہے۔ ہمارا جہاد، زبان کا جہاد ہے۔ اخلاق کا جہاد ہے، فلسفہ اور نظر کا جہاد ہے اور میدان جنگ کے لئے اپنے جہاد تیار کرنا ہمارا جہاد ہے۔ آپ نے امام حسین کا مشہور جملہ دہراتے ہوئے حاضرین جلسہ کو متوجہ کیا کہ جب امام حسین سے بوچھا گیا کہ اخباری طاقتوں سے مقابلے کے لئے آپ کے پاس فوج کہاں ہے تو آپ نے نہایت اطمینان سے فرمایا تھا ”ہماری فوج کے جوان فوجی اپنی ماڈوں کی گودیوں میں پل رہے ہیں۔“

تقریروں کے درمیان فوگانوں سادات سے آئی ہوئی فوغر پیچاں اور خواتین اپنی و لکش آواز اور دلنشیں لجھے میں حضرت امام عصریؑ کی خدمت میں منظوم خراج عقیدت پیش کرتی رہیں۔ ان میں مشہد زہرا، اماء عابدی صابرہ حسن، شفاقتہ عابدی، فضہ عابدی، نذیر، غزالہ اور اقبال فاطمہ وغیرہ پیش پیش تھیں۔

بانی و تنظیم جلسہ محترمہ شیخ شہرت کی فوغر صاجزاوی شہوار عابدی نے بڑے خوبصورت انداز سے جلسہ کی ظاہمت کی۔

میں اسلامی روایت کے مطابق جلسہ مغرب سے قبل اختتام پذیر ہوا۔

