

## حضرت فاطمہ زہرا (سلام اللہ علیہا)

از: ڈاکٹر اختر مہدی

خداوند عالم اپنی مقدس کتاب قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے کہ ہم نے ایک مرد اور ایک عورت سے انسانی دنیا کی تخلیق کی ہے۔ اس الہی ارشاد کی روشنی میں صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ خالق کائنات نے مرد کو عورت کا مخالف اور عورت کو مرد کا مخالف بنانے کر نہیں بھیجا ہے بلکہ ان دونوں کی قربت و محبت کو انسانی برادری کی بقا کا ضامن قرار دیا ہے اور نہ ہب اسلام شروع ہی سے اس فلسفہ وجود کی علمبرداری کرتا چلا آ رہا ہے اور خداوند عالم کے اس پسندیدہ ترین دین نے عورت کی عظمت کی وکالت کا مقدس فریضہ اس وقت بھی انجام دیا ہے جب دیگر مذاہب کے لوگ خداوند عالم کی اس حیرت انگیز تخلیق کو محض وسیلہ گناہ تصور کرتے تھے اور اس سے دوری و علیحدگی اختیار کرنے کی دعوت دیا کرتے تھے، اس کو ذلت و رسوائی کا وسیلہ قرار دیتے تھے اور آخر کار اس کو زندہ درگور کر دیا کرتے تھے۔

چنانچہ عربی زبان میں نہ ہب اسلام سے قبل کا جوابی شاہکار موجود ہے اس میں عورت کو زندہ دفن کر دینے کی بات بڑے فخر کے ساتھ کہی گئی ہے۔ اسلام نے نہ صرف یہ کہ عورت کو ذلت و رسوائی اور نیستی و تابودی کے گڑھ سے باہر نکالا بلکہ صحیح مقام و مرتبہ کی طرف اس کی رہنمائی بھی کی۔ سماج میں راجح اخلاقی مفاسد سے خواتین کو پوری طرح باخبر

کیا انہیں احساسِ کمتری کے بھنور سے باہر نکلتے ہوئے اس حقیقت کی طرف متوجہ کیا کہ مردوں کی طرح عورتیں بھی خدا کی عظیم مخلوق ہیں بلکہ مرد اپنے وجود کیلئے عورتوں کا محتاج ہوا کرتا ہے اور بعد کی منزلوں میں عورت کی عظمت و شرافت کی حفاظت مرد کا بیشادی فریضہ ہو جاتا ہے۔ الہی قوانین کے سایہ میں ان دونوں کی قربت و محبت انسانی نسل کی بقا و افزاش کا ذریعہ ہے اور اگر ان میں سے کسی ایک میں بھی ذرہ برا بر اخلاقی لخڑش پیدا ہوئی تو انسانیت تباہی کے غار میں لڑک جائے گی، اخلاقی مفاسد کو انسانی محاسن کا نام دے دیا جائے گا اور تہذیبی عریانیت و برہنگی ہی اصل انسانی تہذیب کا رنگ دروپ اختیار کر لیں گے۔

موجودہ زمانے میں صورت حال کچھ ایسی ہی ہے۔ موجودہ عالمی انسانی معاشرہ میں عریانیت و برہنگی پر بنی مغربی تہذیب و تمدن کا غلبہ ہے۔ تعلیم آزادی اور انسانی حقوق کے نام پر عورت کوئئے نئے فریب کاشکار بنا لیا جا رہا ہے۔ مسلسل شفاقتی حملات کے نتیجے میں آج مسلمان خواتین تین حصوں میں تقسیم ہو چکی ہیں۔ ایک جماعت تو ان خواتین کی سے جو اپنے قدیم اور روایتی انداز و طرز حیات پر ثابت قدم ہیں۔ دوسری جماعت ان مسلم خواتین کی ہے جنہوں نے پوری طرح مغربی تہذیب و تمدن اختیار کر لیا ہے اور تیسرا قسم ان خواتین کی ہے جو قدیم اور موروثی روایات کی متحمل نہیں ہیں لیکن مغربی تہذیب کے ماحول میں انہیں گھسن محسوس ہوتی ہے اور ان کی سمجھ میں بہ نہیں آتا کہ آخر کیا کریں؟ انہیں ایک ایسے نمونے کی تلاش ہے جس کی زندگی کو وہ لائجہ عمل بنا سکیں۔ خداوند عالم نے پیغمبر اکرمؐ کی ذات کو قیامت تک کے لئے اسوہ حسن ۲ قرار دیا ہے۔ پس خواتین کے لئے جگر گوشہ رسول حضرت فاطمہؓ کی زندگی سے بہتر نمونہ کہاں دستیاب ہو سکتا ہے

جن کی زندگی کا ہر شعبہ ایک مکمل درس کی حیثیت رکھتا ہے۔

بھی ہاں! حضرت فاطمہ (س) نے بیٹی، بیوی اور ماں کی حیثیت سے صرف مسلمان خاتون ہی نہیں بلکہ پوری دنیا کی خواتین کو جو درس دیا ہے اس کی پیروی کے ذریعہ انسانیت یقیناً معراج حاصل کر سکتی ہے اور آج دنیا نے بشریت جن مسائل سے دوچار ہے ان مسائل کو ہمیشہ کے لئے نابود کیا جاسکتا ہے۔

پس ہم اس مختصر مگر مقدس گھر کا تذکرہ کرنا چاہتے ہیں جو ایسی عظیم مسجد کے قریب واقع ہے جس کو اسلام کی پہلی مضبوط چھاؤنی اور مرکزوں اور رسالت و حمایت و تربیت کا درجہ حاصل رہا ہے۔ جی ہاں! فقط اسی گھر کو یہ امتیازی حیثیت حاصل تھی کہ اس کا دروازہ مسجد نبوی کے اندر کی طرف کھلے! کیونکہ یہ حضرت فاطمہ زہر اسلام اللہ علیہما گھر ہے۔ یہی وہ گھر ہے جو پیغمبر اکرم اور ان کے وصی حضرت علی بن ابی طالبؑ کی پناہ گاہ ہے۔ پیغمبرؑ جب گھر سے کسی جنگ یا سفر کے لئے نکلتے ہیں یا کسی جنگ یا سفر سے واپس آتے ہیں تو وہ اپنی پارہ جگر فاطمہ سے ملاقات یا خدا حافظی کے لئے اس گھر میں ضرور آتے ہیں۔ فطری طور پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہے؟ کیا یہ خاتون اس مسجد کی محافظ و مالک ہیں؟ کیا یہ گھر جنگ اور جنگزے کے زمانے میں ایک پناہ گاہ کی حیثیت رکھتا ہے؟ کیا یہ کسی ایسے دولتمند کا گھر ہے جو مسجد کے جملہ اخراجات پورا کرتا ہے؟ کیا یہ امام جماعت کا گھر ہے؟ جی ہاں! ایک دنیا دار دولت مند کے علاوہ اس گھر کے مالک میں جملہ صفات بدرجہ اتم موجود ہیں کیونکہ تمام اہل مسجد اس حقیقت سے بخوبی واقف ہیں کہ اس گھر کے مالک نے کبھی بھی دنیوی مال و دولت اور شان و شوکت حاصل کرنے کی کوشش نہیں کی ہے اور یہ دولت ان لوگوں کے کام کی نہیں ہے بلکہ اس کے بر عکس قرآن کریم نے ان لوگوں کے تین روزہ

کی داستان ضرور نقل کی ہے کہ یہ لوگ افطار اور سحر کے بغیر تین روز تک لگاتار روزہ رکھتے ہیں اور افطار کا سامان ضرورت مند فقیر و مسکین کے سپرد کر دیتے ہیں۔ واضح رہے کہ اس ایثار و کار خیر کا مقصد بھی دینیوی شہرت و مقبولیت حاصل کرنا نہیں بلکہ خداوند عالم کی خوشنودی حاصل کرنا ہے جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے۔ ”انما نطعمکم لوجہ اللہ لانرید منکم جزا و لاشکورا“ (سورہ انسان) غور طلب بات ہے کہ اس گھر کے لوگ بھوک و پیاس کی شدت کے باوجود تین روز تک مسلسل روزہ رکھتے ہیں اور اس کے بدلتے کسی اجر و پاداش یا شکریہ کی بھی تمنا نہیں کرتے کیونکہ ان کا یہ عمل خدا کے لئے کئے جانے والے کام کا نمونہ ہے۔

پس اس گھرانے کی یاد تازہ رکھنا ایک بہترین نمونہ ہے اور سورہ نور کی آیات کیے بعد گیری اسی گھر کی توصیف میں نازل ہوئی ہیں اور اس گھر کو خصوصی اہمیت حاصل رہی ہے اور خداوند عالم نے اسے خصوصی عظمت و سر بلندی عطا کی ہے اور یہ عظمت و سر بلندی مادی نوعیت کی حامل نہیں ہے بلکہ اس گھر والوں کو قرآن مجیدی عظمت و بزرگی حاصل ہے کیونکہ قرآن اور اس گھر کی محور یعنی فاطمہ دونوں ہی خداوند عالم کا مخصوص عطیہ ہیں چنانچہ قرآن مجید کے سلسلے میں ارشاد خداوندی ہوتا ہے۔ ”ولقد آتیناک سبعا من المثاني والقرآن الحكيم۔“ (سورہ حجر آیت ۷۸) اور حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کے سلسلے میں ارشاد ہوتا ہے ”انا عطیناک الكوثر۔“ (سورہ کوثر آیت ۱) وچھپ بات یہ ہے کہ خداوند عالم کی طرف سے پیغمبر کو جو دیگر تھنے عطا کئے گئے ہیں ان کا قرآن مجید میں اس اہمیت کے ساتھ ذکر نہیں کیا گیا ہے اور اگر غور سے دیکھا جائے تو مذکورہ دونوں کلمات کے درمیان لفظ اعطاء کی اہمیت روز روشن کی طرح واضح اور نمایاں ہے۔

قطرہِ حای بحر را نتوان شمرد  
حفت دریا پیش آن بحرست خرد

پیغمبر اکرمؐ اس گرانقدر عطیہ خداوندی یعنی حضرت فاطمہؓ (س) کو "ام لبیہا" کے  
لقب سے یاد کیا کرتے تھے جس کا مطلب ہے اپنے باپ کی ماں جس کا مقصد مخفی حضرت  
آمنہؓ کی مادرانہ شفقت و محبت کی یاد تازہ کرنا ہی نہیں ہے کیونکہ ان کے انتقال کے وقت  
پیغمبرؐ کی عمر صرف دو سال تھی۔ اس لقب کا مقصد اس محبت پدری کا اظہار و اعلان بھی  
نہیں ہے جو عموماً ہر باپ کو اپنی بیٹی سے ہوا کرتا ہے۔ نہیں، ایسے مخفی خدیجہؓ کی اکلوتی یاد  
گار سے پیار و محبت کا اظہار ہرگز نہیں ہے کیونکہ پیغمبرؐ تو پوری کائنات سے بر ترو افضل  
ہیں اور ان کا انداز فکر عام مادی انسانوں جیسا نہیں ہے بلکہ ان کی زبان سے حافظ کہتے ہیں۔

من کے ملوک کشتمی از نفس فرشتگان

قیل و مقال عالمی می کشم از برای تو

واضح رہے کہ پیغمبرؐ کی دنیا اور پیغمبرؐ کا عشق توزات خداوندی ہے اور پیغمبر وہی  
چاہتا ہے جو خدا چاہتا ہے اور خداوند عالم نے پیغمبرؐ کو چاہا ہے۔ دونوں کے درمیان عاشق  
و معشوق کارابطہ ہے اور اسی حقیقت کو زگاہ میں رکھتے ہوئے خداوند عالم نے حدیث قدسی  
میں ارشاد فرمایا ہے۔ "لولاک لاما خلقت الافلاک" اور نامور فارسی شاعر مولوی روم  
نے خداوند عالم اور پیغمبر اکرمؐ کے درمیان عاشقانہ روابط پر مشتمل حدیث قدسی کی تفسیر  
اس انداز میں پیش کی ہے۔

عشش چو شد بحر را مانند ریگ

عشش ساید کوہ را مانند ریگ

عشق بشکافد فلک را صد شکاف  
 عشق لزاند زمین را از گزاف  
 با محمد بود عشق پاک جفت  
 بہر عشق او را خدا لولاک گفت  
 مشتی در عشق چون او بود فرد  
 پس مر او را زانپیام تخصیص کرد  
 گرنبودی بہر عشق پاک را  
 کی وجودی دادی افلک را

پس حضرت فاطمه زہرا (س) کی ذات میں ایسا کون سارا از پوشیدہ تھا جس کی وجہ  
 سے پیغمبر اکرم نے انہیں "اپنے باپ کی ماں" کے لقب سے یاد فرمایا ہے؟

غور طلب بات ہے کہ دور جاہلیت میں لڑکیوں کو زندہ در گور کر دیا جاتا تھا اور بیٹی  
 باپ کیلئے ذلت و رسائی کا ذریعہ سمجھی جاتی تھی۔ ایسے سماجی ماحول میں پیغمبر نے اپنی بیٹی کا  
 غیر معمولی احترام کر کے اس دور کے جاہلی و ظالمانہ سماجی نظام کی اعلانیہ مخالفت کی تھی۔  
 اگرچہ یہ تفسیر پیغمبر کے پیغام کو زیادہ بہتر ڈھنگ سے سمجھنے میں مدد ضرور کرتی  
 ہے اور اس کی مدد سے پیغمبر کی ذاتی اور جذباتی خصوصیتوں کی جھلک بھی سامنے آ جاتی ہے  
 اور یہ واضح ہو جاتا ہے کہ پیغمبر دور جاہلیت کی خرافات باتوں کے خلاف نہر آزمائی کا اٹل  
 ارادہ رکھتے تھے لیکن ان تمام خوبیوں کے باوجود یہ تفسیر سطحی معلوم ہوتی ہے کیونکہ اس  
 کے مطابق حضرت فاطمه کی حیثیت دور جاہلیت کی عام عورتوں کے برابر ہو جاتی ہے اور  
 بیٹی سے پیغمبر کی غیر معمولی محبت دور جاہلیت کی سماجی خرابیوں اور بد عنوانیوں کے خلاف

ان کی مثالی جدوجہد کا وسیلہ بن جاتی ہے۔ پس اگر اس عبادت کا مقصد نہ سماجی تعلق ہے اور نہ ذاتی رابطہ تو غور طلب امر ہے کہ آخر اس کا مقصد کیا ہے؟

جیسا کہ اس سے قبل عرض کیا جا چکا ہے کہ خداوند عالم نے ہمارے پیغمبر کی محبت کے صدقے میں ہی اس کائنات کو زیور و جود سے آراستہ کیا ہے اور محمدؐ کی ہستی ایک خدائی ہستی تھی اور ان کا وجود مبارک عشق خداوندی کے علاوہ کچھ بھی نہ تھا اگر وہ کسی کو دوست رکھتے تھے تو محض خدا کے لئے اور اگر کسی سے دشمنی رکھتے تھے تو اس کی کسوٹی بھی ذات خداوندی تھی۔ پس اگر وہ حضرت فاطمہؓ سے محبت کرتے تھے اور انہیں اپنی جان سے زیادہ عزیز رکھتے تھے تو وہ بھی خدا کے لئے کیونکہ فاطمہؓ پیغمبر کو عطا کئے جانے والے دو عظیم تھنوں میں سے ایک تھیں اور ان کی عظمت و منزلت کی وجہ یہ تھی کہ وہ رسالت نبوی کا پشووندہ اور بنیاد تھیں اور اسی وجہ سے پیغمبر اکرمؐ ان کی تعظیم کیا کرتے تھے اور اس کے علاوہ اس غیر معمولی عظمت کی کوئی دوسری وجہ نہیں تھی۔

اس بات کی مزید و مکمل وضاحت کے لئے تاریخ اسلام کا سرسری جائزہ لینا ضروری معلوم ہوتا ہے۔

اقتصادی ناکہ بندی کے دوران شعب ابی طالب میں ہر ممکن مصائب و آلام کے باوجود فاطمہؓ صبر و وفا، شرف و وقار اور فراست و دانائی کا مجسمہ اور پیغمبرؐ علیؐ کی زندگی کا محور و مرکز نظر آتی ہیں۔ فاطمہؓ کا چہرہ دیکھتے ہی دونوں کی تھکاوت دور ہو جاتی ہے۔ جنگ کے دوران زخمی ہونے کے بعد یہ دونوں فاطمہؓ کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں اور فاطمہؓ انتہائی جرأت و ہمت کے ساتھ ایک ماہر معانعؓ کی حیثیت سے اپنی جان سے زیادہ عزیز زخمیوں کا باقاعدہ علاج کرتی ہیں اور اپنی زبان پر شکوہ و شکایت نہیں لاتی ہیں۔

انہوں نے اپنے دامن تربیت میں ایسے بچوں کو پرداں چڑھایا جو کسی کے زمانے میں بھی معلم تقویٰ و پرہیز گاری اور حافظ اصول و احکام شریعت تھے۔ صرف یہی نہیں بلکہ بچوں کی تربیت و پرورش کے ساتھ ہی وہ گھر بیو کام کا ج میں اپنی کنٹر نفڈہ کا ہاتھ بھی بٹاتی ہیں۔

ان کی اولاد نے مذہب اسلام کی ڈٹ کر حفاظت کی اور اپنی جان پچاہو کر دی مگر زینب (س) انقلاب حسینی کی پیغامبر اور اپنی ماں کی طرح صبر و استقامت کا پیکر اور عورتوں کی عظمت کی حفاظت ہیں۔

فاطمہ، ام الائمه یعنی اماموں کی ماں ہیں۔ پس ان عظیم صفات کی حامل خاتون حضرت فاطمہ فقط اماموں کی ماں ہی نہیں بلکہ پیغمبر کی ماں بھی ہیں۔ یعنی پیغمبر اسلام اور باپ کی ماں کا مطلب ہے مادر اسلام کیونکہ اسلام اور پیغمبر کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے۔ دیکھئے! ظاہری اعتبار سے ایک جزیاتی یا سماجی جملہ کس طرح سے ایک دوسرے معنی و مفہوم حاصل کر لیتا ہے اور کس طرح اپنے اندر ایک دنیا پو شیدہ رکھتا ہے یہ جملہ دیکھنے میں نہایت مختصر ہے لیکن اس کی جامعیت کا عالم یہ ہے کہ اس میں ماضی و مستقبل کی اطلاعات کا بیش قیمت خزانہ چھپا ہوا ہے اور ہر سال ان کی سالگرہ ولادت کے موقع ہر ہم ان کی یادوں کو تازہ کر لیتے ہیں اور ان کے فرزند عزیز امام جنت حضرت مہدی آخر الزماں کی خدمت میں پر خلوص مبارکباد پیش کرنے کا شرف حاصل کر لیتے ہیں۔

کہا جاتا ہے کہ صاحب عظمت و کامیاب مرد کے ساتھ اس سے زیادہ عظیم و کامیاب خاتون ہوا کرتی ہے یعنی اگر کسی مرد نے عظمت و بزرگی حاصل کر لی ہو تو یہ فطری طور پر سمجھ لینا چاہئے کہ اس کی عظمت و کامیابی میں اس سے زیادہ عظیم و کامیاب خاتون کا

ہاتھ ہے۔ یہ کسی معصوم کا قول نہیں ہے اور نہ ہی اس کو ثابت کرنے کے لئے دلائل و شواہد پیش کرنے کی چند اس ضرورت محسوس ہوتی ہے لیکن یہ بات حقیقت سے عاری اور دور نہیں ہے پھر بھی اس سلسلے میں بیشمار استثنائی و اقلات موجود ہیں اور حضرت نوح کو مثال کے طور پر پیش کیا جا سکتا ہے جو ایک ایسی عورت کے چنگل میں گرفتار ہوئے جو قدر ناشناس تھی اور دوسری طرف فرعون کی مثال ہماری نگاہوں کے سامنے ہے جس کی زوجہ ایک عظیم خاتون تھی۔

حقیقت یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ میریم کے ساتھ، حضرت موسیٰ اپنی ماں اور حضرت شعیب کی بیٹی اپنی زوجہ جیسی خواتین کے ساتھ حضرت ابراہیم حاجرہ کے ساتھ، محمد و علی حضرت خدیجہ اور حضرت فاطمہ (س) کے ساتھ اور حضرت ابوالفضل وان کے بھائی حضرت ام البنین کے ساتھ پہچانے جاتے ہیں اور پیغمبر و ائمہ محسومین کے بعد جو عظیم و کامیاب شخصیت دکھائی دیتی ہے اس کی کامیابی میں اس کی ماں یا اس کی زوجہ کی کوشش ضرور کار فرماتی ہے جس کی بدولت اس کو یہ مقام و مرتبہ حاصل ہوتا ہے امام حنفی کا ارشاد ہے۔

”مرد کو عورت کے دامن سے معراج حاصل ہوتی ہے۔“ اور یہ بات اس روایات کی بنیاد پر مستند ہے جس میں ارشاد ہوتا ہے۔ ”الجنة تحت اقدام امها لكم۔“ یعنی ماں کے پیر کے نیچے بہشت ہے۔

وہ جو یا ایہا المزمل میں مزل کے ساتھ اور یا ایہا المدثر میں مدثر کے ساتھ ہیں اور نزول وحی کے موقع پر ہونے والی لرزش کو پیغمبر کے لئے آسان کر دیتی ہیں وہ حضرت خدیجہ ہیں اور ان کے بعد ان کی بیٹی حضرت فاطمہ کی ذات گرامی ہے اور اسی طرح

کوہ طور پر خداوند عالم کے خطاب کے دوران حضرت موسیٰ پر طاری خوف و ہر اس کو دور کرنے والی ان کی زوجہ ہیں جو حضرت شعیبؑ کی بیٹی تھیں۔ اسی طرح یہ صفا و مروہ کے درمیان حضرت ہاجرہ کی سعی و کوشش ہے جو حضرت ابراہیمؑ کی رسالت کی تکمیل کرتی ہے اور اس سعی و کوشش کی اہمیت کا اندازہ اس طرح کیا جاسکتا ہے کہ سعی کے بغیر حج نہیں ہے اور اسی طرح اگر طواف نساعہ کیا جائے تو حج کے تمام اركان پورے نہیں ہو سکتے۔

افسوس کی بات ہے کہ اسلامی معارف ناشناختہ رہ گئے ہیں اور مسلمانوں کے درمیان ایسے غلط عقائد کے سلسلے میں جن عام خیالات کا اظہار کیا جاتا ہے وہ بالکل بے بنیاد ہیں اور ان کا اسلام سے کوئی سروکار نہیں ہے اور حقیقت یہ ہے کہ عورت کی عظمت و بزرگی میں کمی کا مطلب انسان کی عظمت و منزلت میں کمی ہے۔

حافظ کہتے ہیں۔

پارب آن زاہد خود بین کہ بجز عیب ندید

دود آہش در آئینہ اور اک انداز

تاریخ اسلام میں روایات اور حکایات کے درمیان تاقص و ابهام کی کثرت دکھائی دیتی ہے۔ مرد کی تاریخی محوری و مرکزیت نے مردوں کی تاریخ لکھی ہے۔ اس تاریخ نے تعلیم و تربیت کو فقط مردوں کا خاصہ قرار دیا ہے۔ سماج اور سماجی نظمات کو فقط مردوں کے لئے مخصوص قرار دیا ہے جبکہ ہر عقل سلیم مختصر سی توجہ کے ذریعہ اس نتیجے پر ہوئی جاتی ہے کہ اس تاریخ میں جس سماج کی طرف اشارہ کیا گیا ہے وہ عورتوں سے خالی نہیں رہا نیز ممکنی بھرا ہیمان لانے والے لوگوں کے درمیان بھی اسلام کی تبلیغ و اشاعت کا میدان فقط مردوں کی جوانگاہ نہیں رہا بلکہ اس سلسلے میں خواتین نے بھی نمایاں کردار ادا کیا ہے۔ یہ

لوگ اس زمانے کی عورت کو غلام تصور کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ اس زمانے کا انسانی معاشرہ ایسی عورتوں سے خالی تھا جو معاشرہ میں نمایاں اور اثر انداز حیثیت کی حامل تھیں۔ جب یہ لوگ تجارت اور مال اندوzi کے لئے کوئی سند پیش کرنا چاہتے ہیں تو حضرت خدیجہ کی مثال پیش کرتے ہیں اور جب یہ لوگ اپنی ظالمانہ راہ و روشن کے بوجب عورت کا بد نما چہرہ دکھانا چاہتے ہیں تو ان میں اتنی جرأت نہیں ہو پاتی کہ حضرت فاطمہ زہر اسلام اللہ علیہا کے چہرہ کو مخدوش کر سکیں۔

کیا یہ تصور بھی کیا جاسکتا ہے کہ خدیجہ و بیخیبر کی بیٹی حضرت فاطمہ، جس کی قرآن نے مدح سرائی کی ہے۔ نعوذ باللہ ایک نادان، کم عقل اور اس معاشرہ میں کوئی اثر و سوخ نہ رکھنے والی خاتون رہی ہیں؟!

درحقیقت خواتین کے لئے اسلامی اصول و احکام اور تعلیم و تربیت کا محور و مرکز فاطمہ رہی ہیں، اماموں کی تربیت کی بنیاد مصحف فاطمہ یا کتاب فاطمہ رہی ہے اور اس معاشرہ کی نظامت کی ذمہ داری حضرت فاطمہ کے کندھوں پر ہی رہی ہے جس میں مرداگش جنگ و جدال میں مشغول رہے ہیں۔ فاطمہ ایک عام بیٹی یا عام بیوی کی طرح نہیں رہیں بلکہ ساری خانہ ان کی ایک تقریر کو اپنے دامن میں محفوظ کر رکھا ہے اور خدا بہتر جانتا ہے کہ انہوں نے اس قسم کی دوسری تقریریں بھی کی ہیں۔ مردوں نے یہ روایت کی ہے کہ حضرت فاطمہ (س) شکل و صورت اور طرز خطابت میں بالکل رسول اللہ سے مشابہ رہی ہیں۔ آخر یہ کیسے ممکن ہے کہ گھر کی چہار دیواری کے اندر مقید ہمہ وقت امور خانہ داری میں لگی رہنے والی خاتون حضرت فاطمہ اپنی ایسی تصور پیش کریں۔ حقیقت یہ ہے کہ فاطمہ پر ظلم و مظالم کا سلسلہ محض اسی دور تک محدود نہیں رہا بلکہ وہ آج بھی جاری ہے۔ اس

دور کی تاریخ کے چہرے کے پیچھے ایسی کوئی طاقت رہی ہے جس نے اسلام کی اساس کو اس قدر مخدوش کر دیا ہے کہ دوستدار ان حضرت فاطمہ بھی یہ سمجھنے لگے ہیں کہ فاطمہ فقط ایک ستم رسیدہ، مظلوم، بی سواد اور انسانی معاشرہ میں کوئی اثر و سو خند رکھنے والی خاتون رہی ہیں۔

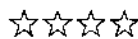
وہ فاطمہ جو اسلام کی ماں، خواتین مدینہ کی تربیت و نظمات کا مرکز اور ایک عالم غیر معلمہ تھیں جن کے بارے میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ حامل وحی مستقیم ہیں لیکن مسلمان غورت کے روپ میں ان کی عظمت کو اس حد تک گھٹایا گیا کہ آج ان کے بارے میں لکھتے وقت ہر آدمی بیجا تکلف کا مظاہرہ کرتا ہے ان کی شخصیت حقیقت پر مبنی ہے اور اگر یہ حقیقت پر مبنی نہ ہوتی تو قرآن ایک بیٹی کو اس قدر باعظمت قرار نہ دیتا۔

اگر خداوند عالم چاہتا تو پیغمبر اسلام کو ایک نہیں بلکہ دس بیٹیے عطا کر دیتا لیکن وہ پیغمبر کی محض ایک بیٹی کو ہی باقی رکھتا ہے اور اسی بیٹی سے پیغمبر کی نسل باقی رہتی ہے۔ کیا یہ بات عورتوں کی عظمت و اہمیت کو ثابت کرنے کے لئے کافی نہیں ہے۔ کیا سورہ نور جس کا آغاز ان آیات سے ہوتا ہے جو عورتوں کے بارے میں ہیں پھر آیہ نور کا ذکر آتا ہے، نور محمدی کے بارے میں نہیں ہے کیا سورہ نور کو فقط علم و دانائی کی تاویلات کے دائرہ میں ہی محدود کر دینا چاہئے اور سورہ نور کے ذیل میں جن باتوں کو وضاحت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے انہیں فراموش کر دینا چاہئے؟

اگر چاہتے ہیں کہ ہمارا شمار ابدیت بالخصوص فاطمہ پر ظلم ڈھانے والے گروہ میں نہ ہو تو پہلی فرصت میں ہم لوگوں کو چاہئے کہ ہم عورت کو سطحی نگاہ سے دیکھنا چھوڑ دیں اور عورتوں کے سلسلے میں مقبول اسلامی احکام کا بغور مطالعہ کریں تاکہ ہم لوگوں کو عورت اور

اس کی عظمت کی صحیح شناخت ہو سکے اور ہم اس حقیقت سے باخبر ہو سکیں کہ انسانیت اسلام کی روح و بنیاد ہے اور اسلام نے عورتوں اور مردوں کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا ہے اور ایمان و تقویٰ دونوں کے لئے مساوی ہے اور اسی طرح دونوں کی انفرادی اور اجتماعی تاثیر گزاری بھی بالکل واضح ہے۔ دونوں میں سے ایک کا امتیاز دونوں کے امتیاز کی تکمیل کرتا ہے۔ جہالت اور فریب اس وقت دکھائی دیتا ہے جب عورت کو مرد کی مرکزیت کی طرف کھینچا جائے اور یہ سوال کیا جائے کہ عورت و مرد برابر ہیں یا نہیں؟

آخر وہ مرد کون ہے کہ عورت اس کے برابر حقوق کی خواہش کرے؟ انسانی حقوق کو مستقبل اور آئندہ کی تعمیر و تکمیل کے سلسلے میں مد نظر قرار دینا چاہئے نہ یہ کہ حقوق کو مساوی قرار دینے کی بات کی جائے۔ مرد نے آغاز آفرینش میں زندگی کا حق عورت سے حاصل کیا لیکن ابتدائی مرحلہ میں ہی اس کی عظمت میں کمی واقع کر دی اور مرد کو انسانیت کا محور و مرکز بنادیا۔



حوالہ:

۱۔ سورہ جبرات آیت ۱۲

۲۔ سورہ سوہ احزاب آیت ۲۱