

## اسلامی حکومت کے مقاصد

از: مصطفیٰ اربابی

اس مقالہ میں اسلامی حکومت کے مقاصد کو تین حصوں میں بڑے اختصار کے ساتھ بیان کیا گیا ہے:

۱۔ روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت: تاکہ دنیا کے تمام انسان قدرتی نظام کے شراث اور فوائد سے بہرہور ہوں اور انسان نظام قدرت و خلقت کے تمام شعبوں سے ہاہنگ اپنے بنیادی مقصد کی طرف جس کی وجہ سے ان کی تخلیق عمل میں آئی ہے، پیش قدم ہو سکے اور آخر مرحلہ میں وہ عنایات الہی کے ذیش سے بہرہور ہو سکے۔ ”فادخلی فی عبادی و ادخلی جنتی“ (سورہ البقرہ۔ آیت ۲۹)

۲۔ جاہلیت کی نفی و تردید تاکہ اس دلیل سے انسانی عقائد، اخلاق اور سلوک میں رشد و اصلاح کی زمین ہموار ہو سکے اور انسان شر اور فساد کے عوامل کی تروید کی توفیق حاصل کر لے کیونکہ جاہلیت اور جاہلیہ معيار کی نفی کے بغیر انسان کے لئے رشد و کمال کے تمام راستے بند ہوتے ہیں۔

۳۔ دنیا میں عدل و انصاف کی اشاعت: - تاکہ اس کے سایہ میں ا manus کو انسان کے مستحقین تک ہو نچالا جا سکے۔ انسان کی زندگی عدل و انصاف کے پیرائے میں کامیاب ہو اور معاشرہ میں عدل و انصاف کا بول بالا ہو سکے۔ اور تمام اشیاء اپنے مناسب مقامات پر قائم رہیں یہاں تک کہ انسانی نظام حیات کا کوئی شبہ کسی دوسرے شبہ پر ظلم و تجاوز نہ کر سکے۔ اور بالآخر انسانی زندگی میں توازن و تعادل برقرار رہے۔ اور انسان ترقی کے راستہ پر گامز ن رہے۔ امید ہے کہ ہماری یہ پیشکش قارئین کو پسند آئے گی۔ (اوارہ)

## اسلامی حکومت کے مقاصد

الف: روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت:  
اسلامی حکومت کا بنیادی مقصد خدا کے دین اور شریعت کو روئے زمین پر استقرار  
و استحکام عطا کرنا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:  
انِ الْحُكْمِ إِلَّا لِلَّهِ اَمْرُ اَنْ لَا تَعْبُدُوَا اَلَا اِيَّاهُ ذَالِكَ الَّذِينَ الْقِيمَ وَلَكُنْ  
اَكْثَرُ النَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ۔ (آیت ۳۰ سورہ یوسف)  
فرمانروائی صرف اللہ تعالیٰ کی ہے۔ اس کا فرمان ہے کہ تم سب سوائے اس کے  
کسی اور کسی عبادت نہ کرو۔  
یہی دین درست ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔

”وَإِنَّ الْحُكْمَ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ وَلَا تَتَبَعُوهُمْ وَاحذِرُوهُمْ إِنْ يَفْتَنُوكُمْ  
عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ۔“ (آیت ۲۹ سورہ المائدہ)

اور آپ کو اے پیغمبر ہم حکم دیتے ہیں کہ آپ ان کے معاملات میں خدا کی نازل  
کرده وہی کے مطابق ہی حکم کیا کیجئے۔ ان کی خواہشوں کی پیروی نہ کیجئے اور ان سے ہوشیار  
رہئے کہ کہیں آپ کو اللہ کے اوتارے ہوئے کسی حکم سے اوہ را ادھرنہ کریں۔

قرآن کریم کے اس صریح وضاحت کی روشنی میں اسلامی حکومت کا یہ فرض ہوتا  
ہے کہ خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کو اپنا اہم مقصد قرار دے۔

خدا کے دین اور اس کی شریعت کی حاکیت مختلف ثمرات اور امتیازات کی حامل ہے

جس کو اجھاں طور پر ذیل میں بیان کیا جا رہا ہے۔

۱۔ خداوند قدوس خالق کائنات ہے۔ وہ ہماری اچھائی کو ہم سے بہتر جانتا ہے کیونکہ اسی نے اس دنیا کو وجود و ظہور سے آراستہ کیا۔ اور وہ دنیا کے جملہ اسرار سے واقف ہے۔ اور سب چیزوں کو بخوبی جانتا ہے۔

(الْيَعْلَمُ مِنْ خَلْقٍ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْخَبِيرُ) (آیت ۱۳ سورہ الملک)

یعنی بھلا جس نے پیدا کیا وہ بے خبر ہے اور وہ تو بڑا باریک بین واقف کار ہے۔

جب کہ یہ تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ انسان کے ذریعہ بنائے گئے قوانین و ضوابط میں نقص ہوتا ہے

۲۔ خدا کے دین کی حاکیت کے سایہ میں حاکم اور فرمان بردار نیز بادشاہ اور رعایادونوں کیلئے قانون کی اطاعت لازمی قرار دی گئی ہے۔ دونوں کا فریضہ ہے کہ وہ قانون الٰہی کی پیروی کریں اور خود کو کسی قسم کی رعایت کا حق دار محسوس نہ کریں اس طرح سے خدا کے دین کی حاکیت کے سایہ میں بلندی اور برتری کا پودا خشک نہیں ہو تا اور سبھی لوگ قانون کی نظر میں مساوی ہیں۔ (تَلَكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجَعَهَا لِلَّذِينَ لَا يَرِيدُونَ عَلَوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) سورہ الحجۃ آیت ۸۳۔

یعنی آخرت کا یہ بھلا گھر ہم ان ہی کے لئے مقرر کر دیتے ہیں جو زمین میں اونچائی، ہرائی اور فخر نہیں کرتے۔ نہ فساد کی چاہت رکھتے ہیں۔ پہیز گاروں کے لئے نہایت ہی عمدہ انجام ہے۔

۳۔ جب حکومت کا مقصد خدا کی خوشنودی خدا کو قادر مطلق جاننا ہو۔

اسلامی حکمران غیر شرعی طریقے سے قوت حاصل کرنے کیلئے ہرگز آمادہ کوشش نہیں ہوتا اور نہ ہی عوام کو دھوکہ دیتا ہے نہ لوٹ کھوٹ کرتا اور نہ قتل و غارت گری کی طرف مائل ہوتا ہے۔ کیونکہ اگر وہ ایسا کرتا ہے تو اسے بدنامی اور رسولی جھیلی پڑتی ہے۔ اور عوام پا بخیر ہو جاتے ہیں کہ وہ اسلامی حکومت کے مقاصد کی رعایت نہیں کرتا ہے۔

۴۔ خدا اور اس کے رسول کی تعلیمات کی روشنی میں معاشرہ سماجی عدل و انصاف سے بہر و رہوتا ہے۔

(لقد ارسلنا رسلنا بالبیانات و انزلنا معهم الكتاب والمیزان لیقوم

النّاس بالقسط) (آیت ۲۵ سورہ الحدیڈ)

یقیناً ہم نے اپنے پیغمبروں کو کھلی دلیلیں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان (سماجی عدل و انصاف کے اصول) بھی نازل فرمائے تاکہ یہ لوگ لوگوں کے ساتھ عدل و انصاف پر مبنی سلوک و برداشت کریں۔

(وَلَا يَحْرُمْنَكُمْ شَنَآنُ قومٍ عَلَىٰ أَنْ لَا تَعْدُلُوا اَعْدُلُوا هُوَ اَقْرَبُ  
لِلتَّقْوِيَ) آیت ۸ سورہ المائدہ۔

کسی قوم کی عداوت کہیں تمہیں عدل انصاف کی خلاف ورزی پر آمادہ نہ کر دے پس عدل کیا کرو جو پر ہیز گاری کے زیادہ قریب ہے۔ اس طرح ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ بعثت انبیاء اور آسمانی کتابوں کو نازل کرنے کی ایک وجہ معاشرہ میں عدل و انصاف کا قیام رہا ہے۔

پس روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپنی سماجی زندگی کے مختلف شعبوں میں عدل انصاف سے بہرہ ہوتے رہیں۔

۵۔ روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کے سایہ میں ظلم کا خاتمه ہو جاتا ہے۔

آسمانی کتابوں اور پیغمبروں کی رہنمائیوں کی بنیاد پر ظلم کے خلاف نبرد آزمائی کرنا اہل ایمان کا وظیرہ رہا ہے اور عالمی تاریخ میں اس کی حرکت الارایاد گاریں موجود ہیں جن کو کوئی بھی انصاف پسند انسان ہرگز نظر انداز نہیں کر سکتا ہے۔

تمام انبیاء آدم، نوح اور خلیل سے لیکر حضرت محمدؐ تک سبھوں نے ظلم کے خلاف جنگ کو اپنا اہم لاتھ عمل بنا لیا اور ان کے مصلح اور لائق پیغمبروں کا روں نے بھی جور و ظلم کی بساط کو اکھاڑا ہٹکنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑا یہاں تک کہ ایمان والوں میں سے بہت سے آزاد منش لوگوں نے اپنی جان کی قربانیاں دیں۔ اس میں شک نہیں کہ یہ جہاد، فدا کاری اور قربانی روئے زمین پر خداوند عالم کے دین و شریعت کی حاکیت کے سلسلے میں کلیدی اور بنیادی کردار کی حامل ہے۔

۶۔ خدا کے دین کی حاکیت جاہلانہ تعصبات کو ختم کرتی ہے۔

(یا لیہا النّاس انا خلقناکم من ذکر و انشی و جعلناکم شعوبنا و قبائل لتعارفوا  
ان اکرمکم عند الله اتقاکم) سورہ ججرات آیت ۱۳

ترجمہ: اے لوگو! ہم نے تمہیں ایک ماں اور باپ سے پیدا کیا۔ اور تم کو ملتوں اور قبیلوں میں تقسیم کیا تاکہ تم ایک دوسرے کو پہچانو۔

حق یہ ہے کہ خدا کے نزدیک وہی محترم ہے جو تم میں سب زیادہ پرہیز گا رہے۔  
 اس طرح خدا کا دین ہر طرح کے قوی، ملی اور نسلی تفریق کو باطل قرار دیتا ہے۔  
 البتہ یہ سب جانتے ہیں کہ جاہلانہ اور اندھے تعصبات کو ختم کرنا خدا کے دین کے داعیوں کا  
 اہم ترین کام رہا ہے اور ہم بخوبی جانتے ہیں کہ انبیاء علیہ السلام نے اس طرح کے تعصبات  
 کو ختم کرنے میں بہت کوششیں کیں اور زحمتیں اٹھائیں۔ اور ہر موقع پر تمام بشر کو اس  
 جاہلانہ تعصبات سے احتراز کرنے کی دعوت دی۔ اور لوگوں کو خبردار کیا کہ اس طرح کے  
 عقیدہ پر اعتماد رکھنا خدا کے دین اور شریعت کی خلاف ورزی کرنا ہے۔  
 یہ روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت معاشرہ میں اخلاقی  
 فضائل و کمالات کی نشوونما کا موجب ہوتا ہے۔

(وَإِنَّكَ لِعَلَىٰ خَلْقٍ عَظِيمٍ) سورہ القلم۔ آیت ۲۳  
 اور بیشک اے نبی آپ عظیم اخلاق کے حامل ہیں۔  
 پیغمبر نے فرمایا۔

(بَعْثَتِ لَاتِقْمَ مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ)  
 میں عہدہ رسالت پر فائز کیا گیا ہوں تاکہ اخلاقی قدروں کو منزل تک پہنچاؤں۔  
 اس طرح خدا کا دین اور شریعت اخلاقی کمالات و فضائل کو اہل ایمان اور داعیوں  
 کے لئے اہم قرار دیتا ہے۔ اور ہر وہ معاشرہ جو اس نعمت سے بھر وہ ہوتا ہے دنیا کے لئے  
 ایک عمدہ مثال ہوتا ہے۔  
 ۸۔ حریت اور آزادی خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کے ساتھ

## عملی رنگ و روپ اختیار کر لیتی ہے۔

زمانہ قدیم ہی سے انسان حصول آزادی کا متناہی رہا ہے اور اس لئے لگاتار کوشش کرتا رہا ہے۔ لیکن حقیقی آزادی اسی وقت میسر ہو سکتی ہے جب تمام انسان اللہ کی بندگی کے دائرہ میں آ جائیں اور غیر اللہ کی بندگی کو ترک کر دیں خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کے بغیر، اس راستے کی ہر کوشش یا اس اور نا امیدی پر ختم ہوتی ہے۔ اگر کوئی آزادی کے تخفہ کا طالبگار ہے تو وہ خود خدا کی اطاعت قبول کر لے اور لوگوں کو اس کی بندگی کے دائرہ میں لے آئے۔

بقول حافظ:

من هماندم که وضو ساختم از چشمہ عشق

چهار تکبیر زدم یکسرہ بہر چہ کہ هست

جی ہاں ایسی وہ عقیدہ ہے جس کی پیاد پر انسان غیر خدا کے سامنے سرتسلیم خم کرنا ہرگز قبول نہیں کرتا ہے۔ بلکہ جب کبھی غیر خدا کی عبادت کی بات کہی جاتی ہے تو اسے محکم ادیتا ہے اور اس طرح اسے حقیقی آزادی نصیب ہو جاتی ہے۔

۹۔ دین اور شریعت خداوندی کامل و شامل ہے۔

دین اور شریعت خداوندی تمام ابعاد زندگی پر غالب ہے۔ خدا کا دین مخفی بعض انسانی ضرورتوں کی طرف توجہ نہیں کرتا ہے بلکہ انسانیت کے تمام شعبے اس میں شامل ہوتے ہیں حتیٰ کہ فکر و اندیشہ، خلوت و جلوت ظاہر اور باطن، قیام و قعود، خواب و بیداری، غذا و لباس و مسکن، معاملات و متفرقات، خوشی و غم، رضا و خشم، فقر و غنی، خاندان اور اولاد و بیوی، دوستی و دشمنی، صلح و جنگ، فرمادواں اور فرمانبردار غرضیکہ دنیا کی

تمام چیزوں پر اس کا غلبہ رہا کرتا ہے اور دنیا کی کوئی بھی چیز اس کے دائرہ اختیار سے باہر نہیں ہے۔ زندگی کا ایسا کوئی شعبہ نہیں ہے جس کے لئے اس کے پاس مدد و نصیحت اور آمادہ قانون موجود نہ ہو۔

ہر شعبہ کا اپنا ایک مدون اصول و قانون ہوتا ہے۔ خداوند عالم کا یہ پسندیدہ دین زندگی کے مختلف شعبوں کے لئے ایک نمایاں اور منظم ضابطہ کا حامل ہے پس دنیا اور آخرت، ظاہر و باطن، دین اور حکومت سب شعبے اس زمڑہ میں آتے ہیں اور انسان کو دل میں و جہت سے ناموزوں اور غیر معتدل طریقہ سے، جو زندگی کے کچھ شعبوں کو اپنی طرف راغب کرتا ہے، بے نیاز کر دیتا ہے۔ درحقیقت خدا کا دین اور شریعت الہی شخصی، خاندانی، سماجی، سیاسی اور فکری پریشانیوں کے علاج کا نسخہ ہے اور یہ ایک ایسی محرب دو ہے جو زندگی کے کسی حصے کو پریشانی اور مشکلوں سے دوچار نہیں ہونے دیتی ہے۔

### اس مقصد میں کامیابی کی راہ

خدا کے دین اور الہی شریعت کی حاکیت کو، جو اسلامی حکومت کا اہم ترین مقصد ہے۔ روئے زمین پر نافذ کرنے کا ایک واحد طریقہ یہ ہے کہ امت کی تربیت کی جائے۔ تاکہ امت و فادر مخلص ہو اور خدا کی حاکیت کو خود اپنے اوپر اور اپنے خاندان اور معاشرہ کے درمیان نافذ کرنے کے لئے راستہ ہموار کر لے کیونکہ حکومت جرأت سے لوگوں پر نافذ نہیں کر سکتی۔

(افانت تکرہ الناس حتی یکونوا مؤمنین سورہ یونس - آیت ۹۹)  
یعنی کیا تم لوگوں کو مجبور کرتے ہو تاکہ وہ مومن ہوں۔

ظاہر سی بات ہے کہ جو نسل اس مقصد کی علمبردار ہے اسے مندرجہ ذیل

خوبیوں اور خاصیتوں کا حامل ہونا چاہئے۔

### قرآن کریم سے مضبوط اور اٹوٹ رشتہ۔

قرآن ایک کتاب ہدایت ہے اور روئے زمین پر خدا کے دین اور اس کی شریعت کی حاکیت کے نفاذ کے سلسلے میں یہ یقیناً ہم کتاب ہدایت کا درجہ رکھتی ہے۔

(ذالک الكتاب لا ریب فیہ هُدیٰ لِلْمُتَّقِینَ) سورہ بقرہ آیت ۲

ترجمہ: اس کتاب میں کوئی شک نہیں (یہ) پر ہیز گاروں کو راہ دکھانے والی ہے۔

(ان هذ القرآن يهdi للّتی هی اقوّم۔ سورہ الاسراء۔ آیت ۹)

ترجمہ: بیک قرآن ایسے راستے کی طرف ہدایت کرتا ہے جو صحیح تراور درست تر ہے۔

پیغمبر اسلام نے قرآن کے وسیلے سے عرب کے صحرائشین اور تہذیب و تمدن سے نا آشنا لوگوں کی اس طرح تربیت کی کہ وہ بشریت کے قدیم ترین انسانی تمدن کے مسائل کو حل کرنے میں کامیاب ہو گئے اور مشہور و متمدن اور صاحب فکر و مہذب قوموں نے ان سے درس زندگی حاصل کرنا شروع کر دیا۔

یہ کتاب ہدایت خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کو روئے زمین پر نافذ کرنے کے لئے رہنمائی کرتی ہے۔ اور اسلامی حکومت کا یہ فرضیہ ہے کہ اس آسمانی کتاب اور امت کے مابین تعلق اور انس پیدا کرے۔ اگر وہ ایسا نہیں کرتی تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اسلامی حکومت کے مقصد سے غافل ہے۔

۲۔ ذمہ داری کا احساس اور لاپرواہی سے پر ہیز:

خدا کے دین اور اس کی شریعت کا قانون اسی صورت میں روئے زمین پر نافذ ہو سکتا ہے کہ امت خدا کے حکم کی طرف سے بے اقتنائی والا پرواہی نہ بر تے۔ بلکہ اسے اپنی

ذمہ داری اور فرض کا احساس ہو۔

ایک مدت تک مسلمانوں کا اس بات پر قوی عقیدہ و ایمان تھا کہ اگر دنیا کے کسی گوشے میں کوئی مسلمان ظلم کا شکار ہے تو وہ فوراً بے چین ہو جایا کرتے تھے اور اگر انہیں یہ پتہ چل جاتا تھا کہ فلاں جگہ کے لوگ خدا کے دین اور شریعت سے بے خبر ہیں تو انہیں سکون نہیں ملتا تھا جب تک کہ اس مرد مسلمان کو ظلم سے نجات نہ حاصل ہو جائے اور دین اور شریعت سے غافل لوگوں کے اندر رایمان کی شیع نہ روشن ہو جائے۔

(ومالکم لا تقاتلو فی سبیل اللہ والمستضعفین من الرّجال  
والنساء والولدان يقولون ربنا اخر جننا من هذه القرية الظالم اهلها واجعل

لنا من لدنك ولیا واجعل لنا من لدنك نصیرا) (سورہ نساء آیت ۷۵)

ترجمہ: بھلا کیا وجہ ہے کہ تم اللہ کی راہ میں ان ناتوان مردوں عورتوں اور نئھے نئھے بچوں کی نجات و چھٹکارے کے لئے جہاد نہ کرو؟ جو یوں دعائیں مانگ رہے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار ان طالبوں کی بستی سے ہمیں نجات دے اور ہمارے لئے خود اپنے پاس سے حمایت ۴ مقرر کر دے اور ہمارے لئے خاص اپنے پاس سے مددگار بننا۔

جب تک مسلمان اس صدائے آسمانی کی طرف دھیان دیتے رہے تب تک اس ذمہ داری کو فراموش نہیں کیا اور نہ ہی اپنے اوپر بے اعتمانی کو غالب ہونے دیا۔ لیکن جب انہوں نے اس ذمہ داری سے غفلت بر تی تو معاشرہ میں خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کی رونق کم ہوتی چلی گئی اور لوگ عزت اور سر بلندی کے اس چشمہ سے دور ہوتے گئے۔ اس لئے کوئی بھی نسل خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت روئے زمین پر اسی وقت نافذ کر سکتی ہے جب کہ وہ بذات خود حجہد اور مختلف اور ذمہ دار ہو۔

۳۔ ایثار و قربانی۔

روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کو نافذ کرنے والے رہنماؤں کی تیسری خاصیت ایثار و قربانی ہے۔ تاریخ اسلام ایمان والوں اور داعیوں کے ایثار اور ان کی قربانی کے اعلیٰ نمونہ سے بھری ہوئی ہے۔ وہ ایسے انسان تھے جنہوں نے اپنی تمام زندگی اخلاص کے ساتھ گذارتے ہوئے اپنی جان کی قربانی دے دی اور تاریخ میں انکی قربانی ایک مثال بن گئی۔

صحابہ کرام کے ایثار و قربانی کی حکایتیں اس حقیقت کی نشاندہی کرتی ہیں کہ بغیر ایثار و قربانی کے روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت برقرار نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ خدا یہ پسند کرتا ہے اپنے بندوں کی ایک جماعت کو آسانی کے ساتھ عزت اور افتخار سے سرفراز کرے۔

(وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَخَذَّلُونَ مِنْكُمْ شَهِداءً) سورہ آل عمران۔ آیت ۱۳  
ترجمہ: تاکہ اللہ تعالیٰ ایمان والوں کو ظاہر کر دے اور تم میں سے بعض کو شہادت کا درجہ عطا فرمائے۔

(إِنَّمَا يُحِبُّ الَّذِينَ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَاتُكُمْ مَثُلُّ الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ) سورہ بقرہ۔ آیت ۲۱۲

ترجمہ: کیا تم یہ گمان کئے بیٹھے ہو کہ جنت میں چلے جاؤ گے۔ حالانکہ تم پر وہ حالات نہیں آئے جو تم سے الگوں پر آئے تھے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ قوم کی ایثار و قربانی کے بغیر روئے زمین پر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت برقرار نہیں ہو سکتی ہے کیونکہ ایثار و قربانی اللہ تعالیٰ کی سنت ہے۔

### ۳۔ راہِ حق پر چلنے والوں کی سیرت سے واقفیت

جس قوم کو اپنے رہنماؤں کی سیرت کا علم نہیں ہوتا بلکہ اور قوم واس کے رہنماؤں کے درمیان فاصلہ ہوا کرتا ہے وہ بہت جلد غیروں کی شان و شوکت اور رعب و دبدبہ کے سامنے ہتھیار ڈال دیتی ہے۔

بزرگان دین کی سیرت سے مکمل واقفیت و آگاہی معاشرہ کی تکمیل و ترقی کی راہ ہموار کرتی ہے اور یہی ارتقاء خدا کے دین کی حاکیت کو روئے زمین پر نشوونما عطا کرتی ہے کیونکہ انسان گذرے ہوئے واقعات سے پند و عبرت حاصل کرتا ہے اور گذرے ہوئے لوگوں کے تجربات سے موقع و محل پر استفادہ کرتا ہے۔ صارع بزرگوں کی راہ و روش فائدہ حاصل کئے بغیر اس عظیم مقصد یعنی روئے زمین پر دین و شریعت کی حاکیت کے سلسلے میں کامیابی حاصل کرنا ممکن نہیں ہے۔

### ۴۔ عصری علم و دانش سے استفادہ

خداوند عالم نے ارادہ کیا ہے کہ خداوند فطرت سے مطابقت رکھنے والی صحیح علمی راہ و روش سے فائدہ حاصل کئے بغیر معاشرہ پر الہی دین و شریعت کی حاکیت کا قیام عمل میں نہ آئے بلکہ مرد مومن کو چاہئے کہ خداوند عالم نے اسے جو علم عطا کیا ہے اس کا بھرپور استعمال کرتے ہوئے اس کی زمین ہموار کرے اور علم و دانش کے سایہ میں معاشرہ میں دین و شریعت خداوندی کی حاکیت قائم ہو۔

(وعلم آدم الاسماء كلها) سورہ بقرہ۔ آیت ۳۱

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے آدم کو تمام نام سکھائے۔

(الرَّحْمَنْ عَلِمَ الْقُرْآنَ، خَلَقَ الْإِنْسَانَ، عَلِمَهُ الْبَيَانَ) سورہ رحمن۔ آیت ۱۷

یعنی رحمٰن نے قرآن سکھایا اسی نے انسان کو پیدا کیا اور اسے بولنا سکھایا۔

اب یہ بات کسی سے پو شیدہ نہیں رہ گئی کہ اسلامی حکومت کے اغراض و مقاصد میں مکمل کامیابی حاصل کرنے کے لئے علمی راہ و روش کا استعمال لازمی ہے اور اگر عالمی فطرت سے میں کھانے والی علمی راہ و روش سے کام نہ لیا گیا تو اس راہ میں کامیابی ہرگز ممکن نہیں ہے۔ پس علم حاصل کرنا اسلامی معاشرہ کی ایک اہم ضرورت ہے جس کے ذریعہ دین و شریعت خداوندی کی حاکیت کو عملی جامہ پہنایا جا سکتا ہے۔

## ۶۔ مقصد کی شناخت:

اسلامی حکومت اور دین شریعت کے پرچم کے سایہ میں مقصد زندگی کی شناخت اسلامی حکومت کے مقاصد کی تجھیں میں غیر معمولی اہمیت کی حاصل ہے یعنی مقصد زندگی کی مکمل شناخت کے بغیر اسلامی حکومت کے مقاصد تک رسائی حاصل کرنا ممکن ہے۔ جو لوگ اپنی زندگی کے مقصد سے ناداقف ہوتے ہیں وہ گمراہی کے میلے پر اپناراست بھول جاتے ہیں۔ اور اس طرح وہ دین و شریعت خداوندی کی حاکیت سے پوری طرح محروم رہ جاتے ہیں۔

صرف وہی لوگ اس نعمت کے لائق و مستحق ہیں جن کے پاس ایک روشن مقصد اور اپنے مقصد کی صحیح پہچان ہوتی ہے۔ (ربیع بن عامرہ، اسلامی فوج کا نمایمہ ایرانی جرنل رستم کے جواب میں کہتا ہے۔)  
رستم: تمہیں کوئی چیز یہاں کھیٹھ لائی ہے۔

ربیع: ہمارے پروردگار نے ہمیں یہ ذمہ داری سونپی ہے کہ ہم تم لوگوں کو بندگان خدا کی بندگی کی ذلت سے نجات دلاتے ہوئے خداۓ وحدہ لا شریک و بے نیاز کی عبادت

و بندگی کی طرف راغب کریں اور تم لوگوں کو دنیا کی ٹھنگی و بے سر و سامانی سے نجات دلاتے ہوئے دنیا و آخرت کی وسعت کی طرف متوجہ کریں اور ادیان و مذاہب کے ظلم و تم سے نجات فراہم کرتے ہوئے اسلامی عدل و انصاف سے سرفراز کر سکیں ۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ جس دن مسلمان اپنے مقاصد سے بخوبی واقف و آشنا ہوتے ہی فوری طور پر دین خدا کی علمبرداری کے لائق ہو جاتے ہیں اور دنیا میں دینی مقاصد کو عملی جامہ پہنانے میں سرگرم ہو جاتے ہیں اور یہ ایک کھلی ہوئی حقیقت ہے کہ مقاصد سے ناواقفیت کی وجہ سے غیر وہ سے وابستگی کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ باقی نہیں رہ پاتا اور نتیجہ یہ برآمد ہوتا ہے کہ ملت کا کوئی بھی فرد بیگانہ طاقتوں کے گرد فریب سے محفوظ نہیں رہ جاتا ہے کیونکہ لوگ یہ خیال کرنے لگتے ہیں کہ حکومت کا مقصد صرف یہ ہے کہ ان کے لئے ہر مادی ممکن ترقی و خوشحالی فراہم کر دی جائے ۔ حالانکہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلامی حکومت کی ایک اہم ذمہ داری یہ بھی ہے کہ وہ اپنے عوام کی مادی ترقی و خوشحالی کی زمین ہموار کرے لیکن اس کام کو اسلامی حکومت کا مقصد خیال کرنا مناسب نہیں ہے ۔

### ب۔ جاہلیت سے انکار۔

اسلامی حکومت کا ایک مقصد جاہلانہ بنیادی اصولوں اور معیاروں کی کامل نفی و تردید ہے کیونکہ جاہلانہ انکار دینی عقائد اور اقدار کے تحقیق میں رکاوٹ ہوتے ہیں ۔ جاہلیت کی نابودی اور اس سے دوری و علحدگی حاصل کرنے کے لئے ہمیشہ مندرجہ ذیل امور کی طرف توجہ دینی چاہئے ۔

## ۱۔ عقیدہ کی اصلاح:

انبیاء و علیہم السلام کا اولین مقصد عقائد کی اصلاح کرنا ہے۔

(وَقَالَ الْمُسِيحُ يَا بْنَ إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ) سورہ مائدہ۔ آیت ۷۲  
اور حضرت عیسیٰ نے کہا کہ اے بنی اسرائیل! اللہ کی عبادت کرو جو میر اور تمہارا رب ہے۔  
(وَالَّتِي عَلَىٰ إِخْرَاجِهِمْ هُوَ الْمُوْلَىٰ قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرِهِ) سورہ  
الاعراف۔ آیت ۴۵

ترجمہ: اور ہم نے قوم عاد کی طرف ان کے بھائی ہود کو بھیجا۔ انہوں نے فرمایا کہ اے میری  
قوم! تم اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا کوئی تمہارا معبود نہیں  
(وَالَّتِي شَوَّدَ إِخْرَاجِهِمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرِهِ) سورہ  
الاعراف۔ آیت ۷۳

ترجمہ: اور ہم نے قوم ثمود کی طرف ان کے بھائی حضرت صالحؐ کو بھیجا۔ انہوں نے فرمایا کہ  
اے میری قوم! تم اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا کوئی تمہارا معبود نہیں۔  
(وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا إِنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ)

ترجمہ: اور ہم نے ہر قوم کے لئے ایک پیغمبر بھیجا تاکہ خدا کی عبادت کرے اور طاغوت سے  
پرہیز کرے۔  
(وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا إِنَّهُ فَاعْبُدُونَ)  
(سورہ الانبیاء۔ آیت ۹۲)

لہذا اسلامی حکومت کو دینی اعتقدات کی قدروں کی حفاظت کرنی چاہئے اور  
تبیین اشتبہ سے اس طرح سرگرم عمل ہونا چاہئے تاکہ دشمنان اسلام کی تبلیغی سازشوں کو

جو ہمہ وقت اسلامی عقائد کی بنیاد کو کھو کھلا کرنے میں لگی ہوئی ہیں، پوری طرح ناکام بنا سکیں۔ کیونکہ جب تک اس اہم مسئلہ کی طرف توجہ نہ کی جائے گی اور اس رکاوٹ کو دور نہیں کیا جائے گا اس وقت تک دین اور شریعت خداوندی کی حاکیت کمال کو نہیں پہنچ سکتی۔

۲۔ اخلاقی عقائد کی نگہبانی اور اخلاقی مفاسد و بد عنوانیوں سے دوری و علیحدگی:

تمام انبیاء علیہم السلام بخوبی جانتے تھے کہ اخلاقی اصلاح کے بغیر خدا کے دین اور شریعت کی حاکیت کامل طور پر روئے زمین پر نافذ نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ انسان عدم تحفظ کا شکار ہو جاتا ہے اور اس سے نجات نہیں پاتا اور تاریخ میں اپنا اہم روپ ادا نہیں کر سکتا۔

(وَالَّذِينَ الْزَيْتُونَ وَطُورَسِينِينَ وَهَذَا الْبَلْدُ الْأَمِينُ لَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافَلِينَ)۔ سورہ تمیں۔ آیت اٹاہ ترجمہ: قسم ہے انہیں کی اور زمیں کی اور طور سینیں کی اور اس امن والے شہر کی۔ یقیناً ہم نے انسان کو بہترین صورت میں پیدا کیا۔ پھر اسے نیچوں سے نیچا کر دیا۔

اس آئیہ کریمہ کے ذیل میں استاد ابوالا علی مودودی لکھتے ہیں۔

”جو لوگ ملامت آمیز اخلاقی مفاسد و اعنتوں مثلاً حرص، طمع خود پسندی، شہوت پرستی، نشیلی اشیاء کے دلدادہ، غصہ و حسد اور دیگر برے اعمال و افعال کے عادی ہو جاتے ہیں ان کے بارے میں یہ سمجھ لینا چاہئے کہ وہ ذلت و رسوائی کے سب سے نچلے طبقے میں گر چکے ہیں۔“

پس روئے زمین پر خداوند عالم کے دین اور اس کی شریعت کی حاکیت کے لئے اخلاقی مفاسد اور بد عنوانیوں کے خلاف جدوجہد کرنا نہایت اہم اور لازمی ہے کیونکہ اس

کے بغیر اس کام میں کامیابی حاصل کرنا قطعی ناممکن ہے۔

### ۳۔ سلوک و رفتار کی حفاظت و نگهداری

خداؤند قدوس فرماتا ہے:

(ما یلْفَظْ مِنْ قَوْلِ الْأَلْدِيْهِ رَقِيبُ عَتِيدِ) سورہ ق۔ آیت ۱۸)

انسان منہ سے کوئی لفظ نکال نہیں پاتا مگر کہ اس کے پاس نگہبان تیار ہے۔

(وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا) سورہ الاحزاب۔ آیت ۵۲

اور اللہ ہر چیز کا نگہبان ہے۔

(وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لِحَافِظِينَ كَرَامًا كَاتِبِينَ )

اور پیشک تھمارے اور پر نگہبان رکھے گئے جو کہ محترم ہیں اور تمہارے اعمال کو لکھتے ہیں۔

جملہ انبیاء نے اس بات کی بھرپور کوشش کی ہے کہ لوگ راہ ایمان پر گامزد رہیں اور ان کی راہ روشن پر کڑی نگاہ رکھی جائے اور نظارت و نگہبانی کا یہ کام اس طرح انجام دیا جائے کہ ہر شخص خود ہی اپنے اعمال کا حافظ و پاسبان ہو۔

اسلامی حکومت دراصل معاشرہ کی حفاظت و نگہبانی کرتی ہے تاکہ سماج کسی فرم کی سماجی، اقتصادی اور سیاسی پریشانی میں مبتلا نہ ہونے پائے۔ کیونکہ جو خطرات اور امراض معاشرہ میں تباہی لا کیں ان کا تدارک اسکے علاج سے بہتر ہے۔

اگر روئے زمین پر دین و شریعت کو عملی جامہ پہنانے والوں پر کڑی نگاہ رکھی جائے تو وہ اکثر اوقات دین اور شریعت کے نام پر ایسے کام کے مر تکب ہو سکتے ہیں جن کا حساب تو دین کے کمانے میں لکھا جائے گا لیکن دین اور ان کے اعمال کے درمیان کوئی رشتہ نہ ہو گا۔

## ۳۔ شر و فساد کے عوامل کی نفی و تردید۔

خداۓ تعالیٰ فرماتا ہے:

(وَلَوْلَا دَفَعَ اللّٰهُ النّٰسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسْدَتِ الْأَرْضُ) سورہ بقرہ۔ آیت ۲۵۱۔  
اگر اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کو بعض سے دفعہ نہ کرتا تو زمین میں فساد پھیل جاتا۔

(وَلَا تَبْعِثُ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ) آیت ۷ سورہ القصص۔  
اور زمین میں فساد مت پھیلاو۔

(وَلَا تَعْثُلُ فِي الْأَرْضِ مَفْسِدِينَ) سورہ الاعراف آیت ۷۳  
ترجمہ: اور زمین میں فساد مت پھیلاو۔

قرآن کریم میں فساد اور شر کی تردید سے متعلق آیات اتنی زیادہ ہیں کہ ان سب  
کا خلاصہ یہاں ممکن نہیں۔ کیونکہ دین کی اکثر ترقی یا نتیہ ثافتون قوموں اور ملتوں کی  
ہلاکت کی سب سے بڑی وجہ ہے یہی اخلاقی شر و فساد رہا ہے۔

(الْمَ تَرْكِيفُ فَعْلِ رَبِّكَ بَعْدَ اَرْمَ ذاتِ الْعِمَادِ الَّتِي لَمْ يَخْلُقْ مِثْلَهَا فِي الْبَلَادِ  
وَشَمْوَدُ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ وَفَرْعَوْنُ ذِي الْاُوْتَادِ الَّذِينَ طَغَوْ فِي  
الْبَلَادِ فَاكْثُرُو فِيهَا الْفَسَادُ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سُوْطَ عَذَابٍ اَنْ رَبُّكَ  
لِبِالْمَرْصادِ) سورہ النبیر۔ آیت ۲۶

کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ آپ کے رب نے عادیوں کے ساتھ کیا کیا۔ ستونوں  
والے ارم کے ساتھ جس کی مانند کوئی قوم ملکوں میں پیدا نہیں کی گئی اور شمودیوں کے  
ساتھ جنہیوں نے وادی میں بڑے بڑے پتھر تراشے تھے۔ اور فرعون کے ساتھ جو میخوں  
والا تھا۔

ان سبھوں نے شہروں میں سر اٹھار کھا تھا اور بہت فساد مچا رکھا تھا۔ آخر تیرے رب نے ان سب پر عذاب کا کوڑا بر سایا یقیناً تیر ارب گھنات میں ہے۔ پس لوگ اسی وقت خدا کی حاکیت کے تابع و فرمانبردار ہو سکتے ہیں جب وہ فساد (برائی) اور اس کے دیگر شکلوں سے آزاد اور مکمل نجات حاصل کر چکے ہوں۔ اور اسلامی حکومت کو چاہئے کہ رفع شر و فساد کو اپنے مقاصد میں شامل کرے۔

### ج۔ دنیا میں عدل و انصاف کی اشاعت:

درحقیقت دنیا میں عدل و انصاف کی اشاعت کرنا اسلامی حکومت کا بنیادی مقصد ہے۔ (ان الله يامركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها و اذ احکمتم بين الناس ان تحکمو بالعدل) سورہ النساء۔ آیت ۵۸

الله تعالیٰ تمہیں تاکیدی حکم دیتا ہے کہ امانت والوں کی امانتیں انہیں پہنچا اور جب لوگوں کا فیصلہ کرو تو عدل و انصاف سے فیصلہ کرو۔

(ان الله يامركم بالعدل والاحسان) سورہ نحل آیت ۹۰  
الله تعالیٰ عدل کا، بھلائی کا حکم دیتا ہے

(وامرتم لا عدل بينکم) سورہ شوریٰ۔ آیت ۱۵  
اور مجھے حکم دیا گیا ہے کہ تم میں انصاف کر تاہوں۔

(و ان حکمت فاحکم بينهم بالقسط ان الله يحب المقصطين) سورہ المائدہ۔ آیت ۳۲

اور اگر تم فیصلہ کرو تو ان میں عدل و انصاف کے ساتھ فیصلہ کرو، یقیناً عدل والوں کے ساتھ اللہ مجت رکھتا ہے۔

(شہد اللہ انہ لا الہ الا ہو والملائکہ واولو العلم قائمًا بالفسط)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ گواہی دیتا ہے کہ سوائے اس کے کوئی معبود نہیں اور فرشتے اور صاحب علم لوگ بھی اس حقیقت کی گواہی دیتے ہیں کہ اللہ اپنے بندوں کے درمیان عدل و انصاف سے کام لیتا ہے۔

چنانچہ ہر مومن کا مقصد اور عقیدہ عدل و انصاف ہونا چاہئے۔ اور اسلامی حکومت کو بھی چاہئے کہ معاشرہ میں عدل و انصاف نافذ کرنے کی غرض سے اسے اپنے مقاصد کا جز تسلیم کرے اور اس کی طرف توجہ دیتے ہوئے اسے عمل میں لائے اور مناسب یہ ہے کہ مندرجہ ذیل امور کی رعایت کرے۔

۱۔ انتظامات کی زمہ داری لائق اور اہل لوگوں کو دینی چاہئے تاکہ حکومتی امور کو انجام دینے وقت عدل و انصاف کو اپنے پیش نظر رکھیں۔ جیسا کہ اس سے قبل اس کا تذکرہ سورہ النساء کی ۵۸ ویں آیت میں کیا جا چکا ہے جو اس بات کی گواہی دیتا ہے۔ پیغمبر اور خلفاء راشدین کے طریقے سے اس حقیقت کی تصدیق ہو جاتی ہے۔ لہذا مزید وضاحت کی ضرورت نہیں ہے۔

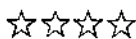
جملہ امور میں عدل و انصاف کو فرماوش نہ کیا جائے۔

(وَلَا يَجِرْ مِنْكُمْ شَنَآنٌ قَوْمٌ عَلَى الْا تَعْدِلُوا اعْدُلُوا اَنْهُو اَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ۔

اس جرم میں نہ پھنسوادے کے تم نا انصافی کرنے لگو (خبردار) بلکہ تم ہر حال میں انصاف کرو یہیں پرہیزگاری سے بہت قریب ہے۔ (سورہ مائدہ آیت ۸)

پس عدل و انصاف کے اجراء اور خیر و نیکی کی تبلیغ و اشاعت کرتے وقت تمام پہلووں کو نگاہ میں رکھنا لازمی ہے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ کسی معاشرہ کے ایک پہلو کی طرف

زیادہ توجہ کی وجہ سے معاشرہ کی دوسری ضرورتوں کو پورانہ کیا جاسکے۔ اگر ایسا ہو تو یہ قطعی مناسب نہ ہو گا کیونکہ اسلامی نظام حکومت کا مقصد سماج کے تمام شعبوں کے درمیان توازن قائم کرنا ہے۔ مثال کے طور پر ترقی کی ضرورت کو پورا کرتے وقت معاشرہ کے دیگر شعبوں کی ضرورت کا توازن نہ بگزئنے پائے یا کوئی دوسری پریشانی نہ اٹھ کھڑی کیونکہ اسلامی حکومت کا مقصد بہر حال عدل و انصاف ہونا چاہئے اور مرحلہ عدالت تک ہو چکے کے لئے بہر حال کچھ ضرورتوں کی تکمیل لازمی ہوتی ہے لیکن ان ضرورتوں کی تکمیل بھی عدل و انصاف پر مبنی ہونی چاہئے تاکہ سماج کا توازن برقرار رہے اور کوئی نئی پریشانی نہ آجائے۔



حوالہ:

۱۔ المعلم في الطريق۔ سید قطب ص۔ ۲۷۲

۲۔ تفہیم القرآن جلد ۲ ص۔ ۳۰۶ المتصورہ

ولادت با سعادت صدیقہ طاہرہ

جناب فاطمہ زہرا اصلوات اللہ علیہا

کے موقع پر

پُر خلوص مبارک باد

قبول فرمائیں۔