بِنسكِلِشالِحَيْزالَحَيْدِ

.

-

مُعَنْ يُرِدِ اللهُ النَّهَ لِيَهُ مِنْ يَعْ صَدَدَهُ وَلِلْ الْحَرِ وَعَنْ يُرِدُ اَنْ بَعْضِلَهُ مِنْ عَلَى صَدْرَهُ مِنْ فِعَا حَرَبُ الْكَلَمْ الْعَلَمْ عَلَى السَّمَالُهِ كَذَٰ اللِثَ يَعَمَلُ اللهُ الرِّحِسَ عَلَى اللّهِ بِنَ الْمُؤْمِنُ وَنَ وَهذَا اصِرَا اللّهُ رَبِكَ مُسْتَقْبِمِ الْمَا ذَفَعَتَ لَمَنَا الْأَبْاتِ لِقَوْمٍ يَذَّ حَصَّرُونَ وَهذَا اصِرَا اللّهُ رَبِكَ مُسْتَقْبِمِ الْمَا اللّهُ الرّائِقِ الْقَرْمِ يَذَّ حَصَّرُونَ وهذا اصِرا اللهُ رَبِكَ مُسْتَقْبِمِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه



اسلامی علوم ومعارف اور علمی و ثقافتی افکار وعقائد کا ترجمان شاره ۲۰۱۳-۲۰۰۳، جنوری تا جون ۲۰۰۷

## مندستان ميس سنت عزاداري محرم

چیف ایڈیٹر محد حسین مظفری

خانهٔ فربنگ جمهوری اسلامی ایران ۱۱۰۰۰۸ ۱۱۰۳۸ بنگ بارگ، نتی دیلی ۱۱۰۰۰۰۱ فون : ۳۳۳۸۷۳۳۳ بهتس : ۲۳۳۸۷۵۳۸ newdelhi@icro.ir http://newdelhi.icro.ir



شاره ۲۰۱۳-۲۰۴، جنوري تا جون ۲۰۰۷

چیف ایدیٹر: محمد حسین مظفری ایدیٹر اعزازی: مخور سعیدی

مشاورین علی سیّد امیر حسن عابدی، اوصاف علی، سیّداخر مهدی رضوی، شاه محمد و بیم عبد الودود اظهر د بلوی، سیّدعزیز اللهٔ ین حسین بهدانی سیّد علی محد نقری

مدير اجرائي: على غفاري

تزئین جلد : عائش فوزیه مغیرآرائی و کمپوزنگ : علی رضا

راہ اسلام میں شائع ہونے والے برمضون کے لئے مقالہ نگار خود فرمہ وار ہے۔
مقالہ تو ہوئی نہیں ہے۔
راہ اسلام مقالات دمضا بین کے انتخاب واصلاح والیڈیٹنگ اشاعت کے سلسلے میں پوری طرح آزاد ہے۔
اور اس سلسلے میں ایڈیٹور فی بورڈ کا فیصلہ آخری ہوگا۔
اشاعت کی غرض سے ارسال شدہ مقالہ کا خوشخط ہونا لازی ہے۔ عبارت کا غذ کے ایک طرف ہی تھی جائے
ادر کا غذ 4۔ A سائز کا ہوتو بہتر ہے۔
صرف غیر مطبوعہ مقالات ہی ارسال کئے جائیں۔
مقرف غیر مطبوعہ مقالات ہی ارسال کئے جائیں۔
مقالہ نے ساتھ اس کی خاصہ مجمی ضرور ارسال کیا جو ان کا ذکر لازی ہے۔
مقالہ نے ساتھ اس کی خال یا ان کے ترجہ واقتباس کی اشاعت پرکوئی پابندی شہیں ہے
راہ اسلام میں شائع شدہ مقالات کی نقل یا ان کے ترجہ واقتباس کی اشاعت پرکوئی پابندی شہیں ہے
راہ اسلام میں شائع شدہ مقالات کی نقل یا ان کے ترجہ واقتباس کی اشاعت پرکوئی پابندی شہیں ہے

بريس: الفاآرث، نويدا، يو- يي

### فهرست

4

### ادارىي:

### مختلو:

| سابا         |                                         | ہندستان می <i>ں عز</i> اداری کی روایت پردو روز دسمینار                                            |
|--------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rr           | مولانا ابوالكلام آ زاد                  | همد ساق می طراران کی روزیک پدر میرون این مشره محرم الحرام<br>سر بلا شامی عشره محرم الحرام         |
| r4           | بروفيسرسيد محمرعز بزالدين حسين          | حربها سان منزه حرام حزام<br>بهندوستان میں عزاداری امام حسین کی روایت ابتداء، فروغ اور دور انحیطاط |
| 77.4         | دُاكْمْرُ علاء الدين <b>خا</b> ل        | منطع عظم گڑھ بیں عزاداری کی روایت<br>منطع عظم گڑھ بیں عزاداری کی روایت                            |
| 14           | يروفيسر سيدجعفر رضا                     | ہندوستان میں تعزید داری<br>مندوستان میں تعزید داری                                                |
| ٨٣           | داکٹر فرحت نسرین                        | ہمدوسی میں طرفید میں۔<br>مور کھیور سے صوفی میاں صاحب سے یہاں محرم کی عزاداری                      |
| ۸۸           | پرونیسر ایس-ایم-وسیم                    | سربلا: اس کے ساجی و معاشی اثرات                                                                   |
| 1+1          | برونيسر طلعت عزيز                       | عزادری هسین اور خواتین                                                                            |
| 1•A          | واكثر محمر تغظيم                        | چشتی صوفیا و کی تعلیمات اور عز اداری هسین                                                         |
| 114          | محمد رضا فخر روحانى                     | صطف مقاتل، ایک ابتدائی حلاش ومطالعه ان کے متون کی نوع بندی                                        |
| IFY          | ڈاکٹر عراق رضا زیدی                     | خانقاه نیازیدیس عز اداری امام حسین کی روایت                                                       |
| سوسما        | ڈاکٹر ہے۔ی۔ ایاد حیائے                  | بولكر محكران ادرمحرم                                                                              |
| ir4          | شاه نذر ہاشمی غازی پوری                 | ھیپیدان کر بلا کے فدائی ہندو                                                                      |
|              | پروفیسرسید محم <i>د عزیز</i> الدین حسین | بندوستان میں امام باڑے کی طرز تعیر کا ارتقاء                                                      |
| ا∆∆          | و طبيبه منور                            | ·                                                                                                 |
| 1 <b>4</b> + | سيد اسد حيدر زيدي                       | مين ميں عز اداري                                                                                  |
| 12+          | وأكثر مسزعابد رضا زيدي                  | منتلع مظفر محمر میں محرم کی عزاداری کی روایت                                                      |
| 124          | ڈاکٹر سید محمد عامر                     | جو تیور میں عز اداری کی روایات: تاریخی جائزه                                                      |

--

| IAA         | ڈ اکٹر جی ڈی <b>گل</b> ا ٹی               | میوات کے میدوں میں محرم کی رسیس                                                              |
|-------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| r           | واكثر سريش مشرا                           | داؤدي بوہره فرتے میں عزاداري                                                                 |
|             | , 0,,,                                    | شاخت بنیاد کی تحریک اور نو آبادیت مخالف جدو جهد بهاریس                                       |
| r•4         | دُّ اکثر <b>محر</b> سچا د                 | شيعه عزاداري جلوس                                                                            |
| 717         | را مرحد بار<br>ڈاکٹر مینا گوڑ             | بیکانیر میں محرم کے سلسلے کے انتظامات                                                        |
| rin         | ربه ریب ری<br>سید و حید ظفر عابدی         | نته سرک<br>رنگی بورمنگ غازی بور میں محرم پھھ اہم یاد داشتیں                                  |
| r19         | پیرر میر سر مابرن<br>بردنیسر سید ابوب علی | حیدرآ با ویش عزاداری محرم کی روایت<br>حیدرآ با ویش عزاداری محرم کی روایت                     |
| rrr         | پرونیسر منیدا چې ت<br>پروفیسر کنھ علی     | سیمہ بھی نو آبادیاتی طاقتوں کے خلاف جدوجبد میں کربلا کے اثرات                                |
|             | پردیشر هان<br>رنبیر شکھ                   | راجستھان میں عزاواری اور تعزیہ واری کی روایت<br>راجستھان میں عزاواری اور تعزیہ واری کی روایت |
| 777         | ر دبیر عظ<br>پرونیسر جگرمجمه              | جوں و کشمیر میں محرم کی عزاداری کی روایت<br>جموں و کشمیر میں محرم کی عزاداری کی روایت        |
| 777         | پرویسر ہر تد<br>دَا کُمْ کُرش ہاتھ        | مع دل دسیر میں عراق حراروں کی روایت<br>میواز میں عزاواری کی روایت                            |
| rr.         | دا مر سرن نا کھ<br>ڈاکٹر رحمت علی خال     | یوار میں مراداری کی روایت<br>آندهمرا بردیش میں عزاداری کی روایت۔ ماضی اور حال                |
| rma         |                                           | انسانیت پر کر بلاکے احسانات<br>انسانیت پر کر بلاکے احسانات                                   |
| 14+         | انوار محمد عظیم آبادی<br>                 | ·                                                                                            |
| 721         | سيدغلام حيدر                              | امرو بهه میں عز اداری: تاریخی پس منظر اور صورت حال<br>مرابع میرم میرم میر نورین جرم          |
|             | **** . <del></del>                        | سادات ِگرویزی خدام وگدی نشینان حفرت سیدنا خواجه معین الدین<br>سرمه می سرم سرم ا              |
|             | صاحبزاده سيد ليانت حسين معيني             | کے معمولات عزاداری محرم الحرام<br>میں میر میں سیار میں   |
| <b>79</b> ∠ | پروفیسرسی <i>د محدعزی</i> ز الدین حسین    | عز اداری محرم اور ۱۸۵۷ء کی میملی جنگ آ زادی                                                  |
|             |                                           | ہندوستان میں عزاداری کی روایت اور مسلکی تنازعے سیوان (بہار)                                  |
| P" + 1      | پرویز نذیر                                | کا ایک خصوصی مطالعہ                                                                          |
| ۳1۰         | ذاكثرمنو برستكه راناوت                    | سیتامئوریاست میں محرم کی عزاداری                                                             |
| P10         | ذاكثر ملكه بوہرہ                          | جنونی راجستھان میں واؤدی یوہرہ فرتے میں عزاداری محرم                                         |
| rro         | ڈاکٹر پشیا دلاً ر                         | عز اداری محرم کی روایت اور اس کے صوری پبلو                                                   |
| ٠٣٠         | سيدعلى كاظم                               | عزاداری کی روایت سنر میرحس علی کے بیانات کی روشنی میں                                        |
| rrt         | ڈ اکٹر عذرا عابدی                         | اتر پردلیش کے ضلع غازی پور میں عزاداری کی ردایت                                              |
| rar         | حامد رضانيا                               | امام حسین گاندهمی جی کی نظر میں                                                              |
|             | پروفیسر علیم سیدمحمر کمال الدین           | نوحه ور ماتم فرزندرسول ( ججة الاسلام مولانا سيد تكرم حسين صاحب قبله جمبير                    |
| ray         | حسين هدانى                                | اعلى الله مقامه )                                                                            |
|             |                                           |                                                                                              |

-- - - - -

تبره لكار كتابول كالتعارف: نقد وتبره بروفيسرشريف حسين قاسمي ١٣٦٣ وستاويزات غدر ۱۸۵۷ Excavation of truth-Unsung Heroes of 1857 war if Independence Muslims in India:1952-2004 برد فیسرشریف حسین قاسمی ۳۷۰ احوال وآ ثار مير غلام على آ زاد بكراى فكافق سركرميان: وو روزه بین الاتوامی سمینار پرخصوصی ر پورث امران تلجر باؤس،نی دیل سمس " ندا كرات بين اسلام اور مندو ازم" سه روز وکل مندمسابقة حفظ وقر أت قرآن كريم ايران گلچر باؤس بنی دبلی ۲۸۳ وجشن عيدميلاد النبي شعبة اسلامك اسنذيز جامعه مليه اسلاميه مين مسئول خانة فر بنك كا وجشن عيدميلا د النبي علسة الوداعيه



#### ادارب

اپی حکومت کو قائم و وائم کرنے کے لئے ظلم و جر، اور تھڈ دکو بروئے کار لانے والے اپی دنیا میں آپ ڈوب ہوئے حریص حکر انوں نے تاریخ سے سبق عاصل نہ کیا کہ نہ نمرود دورال بچا، نہ ھذا اد زمانہ اور نہ بزید وقت کہ تاریخ نے آئیس حرف غلط کی طرح نیست و نابود کر ڈالا۔ اس کے بریش ایمان کے ساب میں حق و عدل پر قائم رہنے والوں اور اعمال صائح انجام دینے والوں کا ذکر اپنی تمام تر آب و تاب کے ساتھ صفحہ تاریخ پر حرف روثن کی طرح عیاں اور زندہ و پائندہ ہے کہ وہ اسے عقیدہ وعمل سے انسانیت کو اصل پیام زندگی دے دے

" ظلم تو ظلم ہے بردھتا ہے تو مث جاتا ہے، طالم اپنا کام خود تمام کرلیتا ہے۔ مظلوم کی آواز ضمیروں کو چنجھوڑتی ہے اور مقتولین کا خون ایک نے انقلاب کی سرخی بن کر ابھرتا ہے۔ ان کا نالہ و کرینعرہ انقلاب بن جاتا ہے۔

یاد سیجے تاریخ کا وہ دور کہ جب بزید نے ۲۰ میں رسول اسلام محمر مصطفی کے نواسہ حسین ابن علی سے سوال بیعت کیا، اس لیے کہ وہ فرزند رسول تھے، ان کی بیعت بزید نے اس لیے بھی طلب کی تھی کہ اس طرح اس کے ہر قدم پر حسین کی ہاں شبت ہوجاتی ۔ ممر امام حسین نے اپناموقف سے کہ کر بان کردیا کہ:

" میری زندگی کی قتم! امام بس وہی ہے جو از روئے کتاب الهی فیصله کرنے والا، انصاف قائم کرنے والا، خدا کے دین کا پابند اور اپنے نفس کامحاسبہ کرنے والا ہو" کے

ہر ظالم اور بلا استحقاق حکومت کرنے والوں کی طرح، بزید جر و استبداد کو بروئے کار لانے لگا۔
لیکن اس کے سوال بیعت کے جواب میں حسیق کا جواب وہی تھا جو اہام برحق کا ہوتا چاہئے بعنی
انکار بیعت حسیق نے مدینہ چھوڑا، جج کا زمانہ قریب تھا، مکہ تشریف لے گئے ۔لیکن فرزندرسول کو
مکہ میں بھی امان نہیں! حاجیول کے بھیس میں قاتل روانہ کیے گئے تھے۔حسیق نے حرمت خانہ کعب
کے خیال سے جج کوعمرہ میں بدلا اور کوفہ کا رخ کیا جہال سے اہل کوفہ کی طرف سے خطوط روانہ کیے
اللہ علی بھین موادا

مجئے تھے کہ حسین علیہ السلام آئیس اور ان کی پیشوائی و رہبری فرمائیں۔لیکن راستہ میں گھیر کر حسین کو كربلا لاماعماب

فرات کے کنارے خیمہ نصب کیے مجے مگر بزیری لشکر نے انہیں وہاں سے ہوادیا۔ اس طرح ۳ محرم سے یانی کی وستیالی ایک امر مشکل قرار یائی۔ پھر ، محرم سے نواستہ رسول، حسین ابن علی، عورتوں، بچول اور ان کے اعزاء و اقرباء اور انصاران باوفا پر بانی بند کردیا ممیا۔ دس محرم کوحسین، ان کے بیٹے حضرت علی اکبر اور جید ماہ کے علی اصغر، ان کے بھائی حضرت عمایل، اور سیتھے حضرت قاسم ابن حسن اور ان کے اعزاء و اقرباء اور انصاران باوفا سمیت سب کو ۳ ون کا مجوکا بیاسا شہید کرڈ الا۔ امام عالی مقام کی بوقت عصر شہادت کے بعد تیموں میں آ ک لگادی میں۔ ۱۰ اور ۱۱ محرم کی یہ درمیانی رات اس قافلہ حق و رضا نے جلی ہوئی قناتوں پر گذاری، علی این الحسین نے یہ رات مسرف ایک سجد ہ شكر مين كذار دي، اس طرح كه زبان ير جاري تقا" شكراً لله شكراً لله" بقول جعفر حسين لكعنوي:

> شہدان وفا کے حوصلے تھے دید کے قابل وہاں پرشکر کرتے تھے جہاں برصرمشکل تھا

قارئين! ابهى زياده عرصه نبيل گذرا تها كه معلم انسانيت، رببراعظم، خاتم المرسلين حضرت محرمصطفيٰ صلى الله عليه وآله وسلم تبليغ دين كرك اور ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ كَل سند ل كر م م تقد اس عرصے میں اسلام والوں کو کیا ہوگیا تھا؟ زمانہ سکوت اور بے بسی کا شکار کیوں تھا؟

دس محرم ۲۱ ھے کے دن لاشوں پر لاشے اٹھاتے ہوئے حسین علیہ السلام نے اپنے فصیح و بلنغ خطبے میں ارشادفر مایا کہ:

"اے دین محمی اگر تیری استقامت ای میں ہے تو اے شام کی خوں آ شام تلواروآؤاور میرے مدن کے نکمڑے نکمڑے کر دو''۔

كربلا مين ظلم واستبداد اين حدول كو ياركر كيا مكرصبر وعزم حسين اس سے بالاتر تھا۔ عاشورہ ك دن حسينٌ ، ان كي اولا ديب ، اعزاء و إقرباء اور انصاران باوفاحتي كه حسينٌ كا جيد ماه كا لال على اصغرٌ سب تین دن کے بھوکے پیاسے شہید کرڈالے گئے لیکن صبر حسین اور ان کے ایقان ویقین اور خدا پر اعتاد كو ذره برايرجنبش نه موئي!

بابا ی خ فرید من شکر اینے شاگرد اور خلیفه حضرت نظام الدین اولیاء سے واقعات کربال کے بارے میں

کہتے ہیں: ''اب نظام الدین! تم جانے ہو کہ عاشور کے دن [دس محرم] تیفیمرخدا کے کنبہ پر کیے کیے مصائب ٹوٹے، اس کے لخت دل کس بے دردی سے تش کردیے گئے۔ ظالموں نے انہیں بیاسا مارڈالا۔ حیف ان سنگدلوں پر، حیف ان کافروں پر، حیف روز جزا سے غافل رہنے والوں پر، حیف ان برنصیبوں پر، ان ظالموں پر۔ ان کومعلوم تھا کہ یہ بچے زمین آسان کے بادشاہ کے بیچے ہیں، یہ جانے ہوئے بھی انہوں نے ان سب کو بے رحی سے مارڈالا، ان کے گھر تاراج کرڈالے، آئیس بربادکرڈالا' بے

اا محرم ۲۱ ھ کو بچوں، عورتوں اور حسین کے بیار فرزند حصرت سید سیاد علی این انھین کو قیدی بناکر پہلے کوفہ [عراق] اور پھر دُشق [سوریا] روانہ کیا حمیا۔ اس مظلوم قافلہ کی سربراہی حسین کی بہن زیب(س) نے کی۔ وشق ہیں انہیں دربار بزید میں چین کیا حمیا۔ بزید تخت نشین تھا اور نیجے فرزند رسول حسین علیہ السلام کا سرطشت میں رکھا ہوا تھا اور بزید ان کے لب و دندان کی چھڑی سے بے اولی کر رہا تھا۔ اس نے تکذیب رسول وقر آن ووی بیا کہ کرکی کہ:

لعبتُ بنوهاشم بالملك فلا فلكُ جاء و لا وحى نزل

سیدالشہد او حضرت امام حسین علیہ السلام کے جان شاروں کی قربانی جو 'فی الحقیقت ۔۔۔۔۔ حق و صدافت' آ زادی وج یت، امر بالمعروف اور نبی عن المئر کی ایک عظیم الشان قربانی تھی، صرف اس لیے ہوئی کہ پیروان اسلام کے لیے ایک اسوہ حسنہ پیش کرے اور اس طرح جہاد حق و عدالت اور اثبات واستقامت کی ہمیشہ کے لیے ایک کائل ترین مثال قائم رہے' ۔ ی

حقیقاً واقعهٔ کربلا ایک بہترین اخلاقی و سیاسی و روحانی زندگی کاعملی پیغام ہے۔ اس کا تعلق ہر ندہب کے انبان دوست افراد سے ہے۔ یقیناً 'یزید کی عیارانہ اور انبانیت سوز زندگی نے ایک بڑی محتی پیدا کردی تھی۔ معرکۂ کربلاحق و باطل، کفر و اسلام، سرمایہ پرتی اور مزدوری، حقیت و جرو استبداد وغیرہ کے مابین ایک فیصلہ کن جنگ تھی'۔ سے حسین نے اپنے عمل سے حق وصدافت اور خدا پرتی کو ایک دوامی زندگی بخش دی۔ بقول شاعر مشرق علامہ اقبال:

> زنده حق از قوت شبیری است باطل آخر داغ حسرت میری است

> > اور بید که

### تا قیامت قطع استبداد کرد موج خون او چمن ایجاد کرد

عاشورہ ہر انسان دوست اور دردمند دل کی آ واز ہے۔ اس کا پیغام ابدی ہے، یہ ظالم کے خلاف تازیانهٔ عبرت اورمظلوم کی پذیرائی اور اس کے ساتھ جمدردی کی آ واز دوام ہے۔ واقعات کربلا کی یاد ہر ہر ملک میں جگہ جگہ، قربہ قربہ بلکہ پورے کرہ ارض پر منائی جاتی ہے۔ نوحہ ومجالس کا انعقاد کیا جاتا ہے جس کا سلسلہ بیشتر جگہوں پر پہلی محرم سے ۸ رئیج الاول تک جاری رہتا ہے۔ کربلا اور اس کے ساجی و معاشی اثرات کواردو و ہندی ادب و شاعری میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔

كريلا كے بيغام اور اس كے اثرات كے پیش نظر ايران كليمر باؤس، نی وبل نے بعنوان " ہندوستان میں عزاواری" ایک دو روز ہیشنل سیمنار ۱۸-۱۹ نومبر ۲۰۰۷ و کا انعقاد کیا جس کے مختلف اجلاسوں میں ہندوستان کی مختلف دانشگاہوں، کالجوں، ساجی و فلاحی اداروں ہے آینے والے مندو بین نے شرکت کی اور اپنے اپنے گراں قدر مقالے میش فرمائے۔ جہاں تک خیالات و افکار کا تعلق ہے اس جہت میں یہ یاد رہے کہ مقالہ نگاروں کا تعلق دامشگاہوں کے مختلف شعبوں، شہروں اور عقائد سے تھا اس وجہ ہےتصورات و خیالات کومختلف زاو بول ہے چیش کیا گیا جس ہے سیمنار کی افادیت دوبالا ہوگئی۔ بقول مہدی نظمی:

### در حسین یہ ملتے ہیں ہر خیال کے لوگ یہ اتحاد کا مرکز ہے آ دمی کے لیے

سیمنار میں مقالے پیش کرنے والوں میں ڈاکٹر سریش مترا، پروفیسر جگر محمد، ڈاکٹر رحت علی خاں، دْ اَسْرَعْلِى، دْ اَكْثْر مِيناً گوژ ،محتر مەطىپىدىنور، بروفيسر عزيزالدين حسين، دْ اَكْثْر فرحت نسرين، دْ اكثر منو هرستگه راناوت، ڈاکٹر لیافت حسین معینی، پروفیسر سیدجعفر رضا، ڈاکٹر گریش ناتھ ماتھر، تم یونیورٹی سے آئے موسة واكثر محمد رضا فخر روحاني، واكثر سيدمحمد عامر، يروفيسر شاه وسيم، سيدعلي كاظم، واكثر بي-ى-الإدهيائي، واكثر محمد سجاد، يروفيسر سيد الوب على، ذاكثر جي ذي كلاشي، ذاكثر عذرا عابدي، واكثر عراق رضا زيدي، دْوْكْتْرْمْحْمْدْتْغْلِيم، دْاكْتْرْ علاوَالدين خان، دْاكْتْرْ پشيا دْللر، يروفيسرمېندر يال شرما اور يروفيسر چندر مشکھر وغیرہ کے نام نامی شامل ہیں۔

یہ مقالات اپنی اہمیت کے آپ حال ہیں۔ ان کی روشنی میں یہ بات سامنے آئی کہ ہندوستان کے مختلف شہروں اور سبھی صوبوں میں آج ہی نہیں بلکہ ہر دور میں محالس وجلوسیا ہے عزاء کا اہتمام کیا جاتا رہا ہے جو اب بھی جاری ہے اور یہ کہ امام و اصحاب امام کے معتقدین چاہے وہ کسی بھی فرقہ یا گروہ سے تعلق رکھتے ہوں سانحہ کر بلا کو یاد رکھتے ہیں اور کر بلا والوں کا غم مناتے ہیں۔ آزادی ہندوستان کے بعد بھی نہ یہ کہ ما بابق ہندو و مسلمان راجوں کی طرف سے بلکہ ہندوستان کے کونے ہندوستان کے کونے ہیں چھیلے ہوئے عزاء خانوں ہیں مجالس کا انعقاد کیا جاتا ہے اور جلومہائے عزاء برآ مہ ہوتے ہیں، خاص کر کہلی محرم، پانچ محرم، سات محرم، آٹھ محرم اور شب عاشور، یوم عاشور اور چہلم اور آٹھ ربح الاول کو۔ ان جلوسوں اور بجالس عزاء ہیں ہر فرقہ کے معتقد بن شامل ہوتے ہیں اور غم حسین مناتے ہیں۔ اس طرح یہ انسانیت تو از قافلہ آگے ہی آگے بڑھ رہا ہے۔ جے پور، بنارس [وارانی] اور گوالیار کی ماسابق ریاستیں عزائے حسین ہیں بڑھ پڑھ کر حصہ لیتی رہی ہیں کہ امام عالی مقام سب کے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ رسم عزائے نہ یہ کہ رسم عیں۔ ہندوستان سمیت سارے عالم پر نمایاں ہے۔ کر بلا کے سابق اثر ان کی علاوہ معاشی و اد فی اثر ات بھی ہیں۔ ہندوستان کی ڈروئ جماعت ہو یا جینی برجموں کا فرقہ سب حسین کی یاد مناتے ہیں۔ کر بلا نے ہندوستان کی ڈروئ جماعت ہو یا جینی برجموں کا فرقہ سب حسین کی یاد مناتے ہیں۔ کر بلا نے ہندوستان کی آزادی اور قوئی بیجبتی ہیں ایک نمایاں کی آزادی اور قوئی بیجبتی ہیں ایک نمایاں کی روز رواں ہے۔ کر بلا ایران کی آزادی کی روز رواں ہے۔

اس سیمنار کے انعقاد کی جویز پروفیسر عزیزالدین حسین نے پیش کی تھی۔ میں ان کا اور تمام مقالہ نگاروں، شرکاء و سامعین اور کلچر ہاؤس کے رفقائے کار کا تہد ول سے شکریہ ادا کرتا ہوں خصوصاً ان مقالہ نگاروں اور شرکاء کا کہ جو دور دراز علاقوں سے سفر اختیار کرکے تشریف لائے اور اپنے اپنے علاقوں میں رسم عزاداری کا بھر پور مطالعہ کرکے انہوں نے جو مقالے تیار کیے تھے، انہیں سیمنار میں پیش کیا۔ ہمیں امید ہے کہ راہ اسلام کا یہ خصوصی شارہ قار کین کو پہند آئے گا۔ اپنے نظریات اور رائے سے ہمیں نوازیں، ہم آپ کے تہدول سے مشکور رہیں گے۔ فقط والسلام

## ہندستان میں عزاداری کی روایت پر

#### دو روزه سمینار

خانہ فربنگ جمہوری اسلامی ایران نی وہلی میں ۲۸-۲۹ آبان ۱۳۸۵ مطابق با ۱۸-۱۹ نومبر ۲۰۰۹ کو این میں ۲۰۰۹ مطابق با ۱۸-۱۹ نومبر ۲۰۰۹ کو دورہ میں میں اور میں میں اور ایس میں اور اور ایس میں اور اور ایس میں اور اور او

اس حقیقت کا اظہار ضروری ہے کہ عزاداری کی روایت خاص طور پرمحرم کی دسویں تاریخ کو ہمارے ملک میں قدیم زمانے سے چلی آ رہی ہے۔ عزاداری کی بیر روایت صرف شیعہ ندہب کے پیروکاروں میں ہی رائج نہیں بلکہ ہندو اور سکھوں میں بھی عزاداری کا روائ ہے اور اس کی اصل وجہ ان لوگوں کی امام حسین سے پرخلوص ارادت ہے۔ ہندستان میں شیعہ صرف پانچ فی صد ہیں اس کے باوجود عاشورہ کی یہاں سرکاری چھٹی ہوتی ہے۔ ہندستان میں عزاداری کی ای اہمیت کے پیش نظر خانہ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران، نے دبلی میں دو روزہ سیمنار کا اہتمام کیا تا کہ اس برصغیر میں عزاداری کی اہمیت اور اس کی تاریخ پر بھر بور روثنی ڈالی جاسے۔

اس سمینار کا افتتاحی جلسه ۸ نومبر کومبح ۱۰ بج خانهٔ فربنگ کے وسیع بال میں منعقد موا۔

پروفیسر عزیزالدین حسین، شعبۂ تاریخ جامعہ ملیہ اسلامیہ نے اس افتتا می جلسے کی نظامت کی۔
آپ نے تمام شرکا اور دور دراز علاقوں سے آئے ہوئے ان اسکالرز کا شکریہ ادا کیا جو اس سمینار میں
اپنے اپنے مقالات پیش کریں گے۔ آپ نے ہندستان میں عاشورہ اور عزاداری کی مختصر تاریخ پیش
کی اور ہندستانی تہذیب اور یہاں کے ادب پر اس کے مثبت اثرات کا ذکر کیا۔ آپ نے کہا:
''چونکہ ہندستان میں عزاداری کے موضوع پر یہ پہلاسمینار ہے، اس لئے بقینی طور پر اس میں چیش
کیے جانے والے مقالات میں جو اطلاعات اس موضوع کے بارے میں فراہم کی جا کیں گی، ان ک

ا بنی خاص اہمیت ہوگی''۔

ا فتتا حی جلسہ میں سب سملے نئی وہلی میں خانۂ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران کےمسئول محترم حناب محمد حسین مظفری نے تمام شرکا کا شکریہ ادا کیا۔ آپ نے فرمایا کہ بند ایران تہذیبی رفیتے بہت قدیمی ہیں۔ تاریخ محواہ ہے کہ ان دونوں ملکوں نے ایک دوسرے کی تہذیب وتدن پر مثبت اثرات ڈالے ہیں۔ برزویہ کا آب حیات کی تلاش میں ہندستان آنا، کلیلہ و دمنہ کافاری میں ترجمہ کرنا وغیرہ ہند ایران قدیم تعلقات کی ایک اہم کڑی ہے۔

آب نے مزید کیا کہ فاری زبان ان دوملکوں کے باہمی رشتوں کو استوار کرنے میں ایک اہم عامل کی حیثیت رکھتی ہے۔حقیقت یہ ہے کہ فاری زبان میں آ سانی تعلیمات اورمعنوی وفکری اقدار کا ا کے خزانہ محفوظ ہے۔ ایران نے فاری زبان کے ذریعہ اس خزانے کے دروازے ہندستان پر کھول دیئے۔صوفیا نے اخلاقی اور انسانی اقدار کی تبلیغ اسی زبان میں کی ہے۔ انہوں نے انسان دوسی، ایثار، محبت، برابری اور برادری کی تعلیم دی۔ کہاجاتا ہے کہ ابوالحن خرقانی کی خانقاہ کے دروازے بریہ تح رتھا کہ: '' جو بھی اس خانقاہ میں آئے، اے کھانا چیش کیا جائے اور اس کے عقیدے کے بارے میں کوئی سوال نہیں کیا جائے جوں کہ جو بارگاہ الی میں زندگی حاصل کرنے کے قابل ہے وہ ابوالحن کی درگاہ میں روئی کے قابل بھی ہے'۔

مظفری صاحب نے مزید کہا کہ صوفیا نے جس ایک دوسرے اہم اصول کی تبلیغ کی وہ پیغیر اسلام کے اہل بت ہے محیت تھی۔ اس کے نتیجے میں ہندستان میں محرم کی عزاداری کچھے اس انداز سے رائج ہوئی کہ مسلمان اور غیرمسلمان سب اس میں شرکت کرنے گئے۔ حالانکد ہندستان کی آبادی میں شیعہ فرقے کا تناسب کم ہے، اس کے باوجود عاشورہ پر یہاں سرکاری چھٹی ہوتی ہے۔ آپ نے یہ بھی کہا کہ ہندستان کے معروف ومحرم صوفی خواجہ معین الدین چشتی اجمیری نے امام حسین علیہ السلام کے بارے میں فاری میں مداشعار نظم کئے ہیں:

شاه است حسین و بادشاه است حسین دین است حسین و دین یناه است حسین سر داد و نداد وست در وست بزید حقا که بنای لااله است حسین اس بنیاد برظلم کے خلاف آ واز بلند کرنے کا پیغام ہندستانی قوم کی جان وروح میں گھر کر گیا۔ اس کے علاوہ ای احباس نے سام اجی طاقت کے خلاف ہندستانیوں کی حد و جید کوقوت بخشی۔ ہندستان

اعظیم رہنما مہاتما گاندھی نے اعلان کیا:'' امام حسین نے ہمیں آ زادی سے ہم کنار ہونے 💎 التے عدم تعدّ و كاراسته وكهايا ہے'۔ بندستان اس محترم رببرنے سامراجی طاقت اخلاف ايل جدو جهد اادلین مرطلے میں ام حسین ۲۱ ساتھوں کی طرح ۲۲ افراد اساتھ ایک جلوس کی راہنمائی کی۔

محرم مظفری صاحب ابعد بروفیسر جمناداس نے جو اس جلے میں مہمان خصوص تھے، این خيالات كا اظهاركيا۔

جناب شاہد مہدی صاحب نائب صدر ایٹرین کاؤنسل فورکلیمل رلیشنو (ICCR) بھی اس جلے ا مہمان خصوصی تھے۔ آب نے ہندستان میں عاشورہ ۔ ارواج اورعوام میں اس کی محبوبیت یر روشی والی۔ آپ نے فرمایا کہ عاشورہ کا رواج اوائل اوب میں نظر آتا ہے لیکن پھر بتدریج ہندستانی عوام میں اس کا چلن ہوا۔ آپ نے عاشورہ اعام ہونے کا سبب بھی بیان کیا اور کہا کہ اصل میں کربلا اور دناک واقعات محض رزمیہ رویدارنہیں کہ جس کاتعلق صرف شیعہ بذہب 👚 اپیروکاروں ہے رہا ہو۔ اس کا جو اثر مختلف قوموں ،ملتوں اور مختلف مٰداہب میں نظر آتا ہے، اس کی وجہ ہے ہم اس کو بنی نوع انسان ہے متعلق رزمیہ کہد کتے ہیں۔ اس واقعہ میں بین الاقوا می جذابیت کا ثبوت جامعہ ملیہ اسلامی اسب سے پہلے وائس عالسرمولا نامحمعلی جوہر اس شعرے ملتا ہے:

تحق حسین اصل میں مرگ رید ہے ۔ اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کر بلا ابعد میری نظر میں اسلام ایک دکھاوے کا ندہب نہیں۔ کربلا میں رونما ہونے والے واقعات بھی یا کبازی اور جال ناری کی ایک بھی ندفراموش ہونے والی سرگذشت ہیں۔

بيهمي ذبن مين ركهنا جائة كه عاشوره ا پيام ا برخلاف، عزاداري اور اس سيمتعلق مراسم اب تک جس طرح عالمگیر ہونے جائے تھے نہیں ہوسکے۔ بیشتر اسلامی ممالک میں بید جس طرح رائح ہونا جائے تھے،نہیں ہوسکے۔ میں کی برس یمن میں رہا ہوں۔ وہاں پہلی محرم سے دسویں محرم تک اور تمام ماہ محرم میں شادیاں ہوتی ہیں حالا ل کہ یمن میں آ ٹھ صدیوں سے زیادہ عرصے تک زیدی شیعہ حائم رہے ہیں اور وہاں ان کا غلبرہا ہے۔ ای طرح شالی افریقہ اکی مسلمان ملکول میں محرم کی عزاداری ازمانے میں شادیوں کی تقاریب منعقد ہوتی ہیں۔

ہندستان میں تعزیہ اور عزاداری امراسم بہال امشاریخ نے شروع کئے تھے۔ ان صوفیول میں

ہم حضرت نظام الدین اولیا کا نام لے سکتے ہیں جو اہل بیت سے محبت کرتے تھے۔ آپ کی ذات محرم کے دس دنوں میں عزاداری کے رواج کا باعث بن ہے۔ ہمیں اس وجہ سے ہندستان میں اسلام کی اشاعت کے لئے صوفیوں کی کوششوں کا مرہون منت ہونا چاہئے۔

ہمیں ہندستان میں تعزیہ اور عزاداری کے مراسم کو ایک تہذیبی نشان سجھنا چاہئے۔ جنوبی ہند (دکن) میں اردو کی نشو ونما ہوئی۔ وہاں مرثیہ سرائی میں دو اسلوب رائح ہیں۔ہمیں دومشہور ہندستانی مرثیہ کمنے والے شعرا انیس و دبیر کو کھولنا نہیں چاہئے۔ ان کے مراثی نے شال ہند میں گہرے اثرات مرتب کئے ہیں۔ اس کا ذکر بھی ضروری ہے کہ اگر چہ ہندستان نے عزاداری کے سلسلے میں ایران سے پچھ سکھنا ہے، اس کے باوجود اس میدان میں ہماری روایات اپنا ایک مخصوص رنگ و آ ہنگ رکھتی ہیں۔ ہماری تاریخ میں ادب اور فد ہب کے میدانوں میں تحقیق کام، عزاداری کے مراسم کی ساجی مناسبت کے نقط نظر سے انجام دیا جانا جا ہے۔ محض تاریخ کے زاویے سے نہیں۔

مجھے یاد ہے کہ میرے بھائی ایک دور افتارہ کھی باڑی کے علاقے میں انجینئر تھے۔ وہ محرم کے موقع پر پریثان تھے کہ اس ماہ میں عزاواری کیے ہوگ۔ انہوں نے دیکھا کہ وسویں محرم کی شام کو قبائل کے لوگ تعزید نکال رہے ہیں۔وہ مطمئن ہوگئے کہ اس علاقے میں بھی امام حسین کا نام و کارنامہ زندہ ہے۔

ہمیں یہ بھی و کھنا چاہئے کہ اواکل میں عزاداری کی روایت کیا رہی ہے اور دہلی اور لکھؤ میں اس کو روایت کیا رہی ہے اور دہلی اور لکھؤ میں اس کو رواج دینے واج دینے اودھی، تیلگو وغیرہ اقتم و نثر میں امام حسین کی عزاداری کا رواج ہے ہمیں یہ تجزیہ کرنا چاہئے کہ ان زبانوں میں یہ فریضہ کس انداز سے انجام دیا جاتا ہے۔ اس حکمن میں ایک دوسرا موضوع تحت اللفظ سوزخوانی اور مرشیہ خوانی ہے۔ اس کے بھی دو اسلوب میں ایک میر انیس کا اور دوسرا میرزا دبیر کا۔

خواجہ میر درد کے ایک بوتے میر علی نے فرمایا ہے کہ سوز خوانی کا سب سے بہتر طریقہ اودھی اسلوب ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ اودھ کے نوابوں کے دور حکومت میں عزاداری کو بہت عروج ہوا۔ آج سوزخوانی زیادہ تر کلاسکی ہندستانی موسیق کے انداز میں پیش کی جاتی ہے مثلا جو نیوری، اسواری، بھیروی وغیرہ۔ بیسب ہندستان کی تہذیبی ورافت ہے۔ اس کی حفاظت کرنی چاہئے۔ بیسمینار اسی موضوع پر منعقد ہور ہا ہے۔ یہ عزاداری کی روایت کو اجا گر کرنے کا ایک طریقہ ہے۔ امید ہے کہ بی

كانفرنس اى موضوع برمزيد كانفرنسول النعقاد كاسبب بخ گ-

مُحرّم جناب مرتضی شفیعی شکیب رایزن فربنگی جمهوری اسلامی ایران، نئی و بلی نے افتتاحی جلے کو سب سے آخر میں خطاب کیا۔ آپ نے تمام شرکا کاشکریدادا کیا۔ اس کانفرنس اشتقامین، خاص طور پر پروفیسر عزیزالدین حسین اور خانه فرجنگ ایران نئی د بلی کاشکرید بھی ادا کیا ادر سمینار کی غرض و غایت پر روشنی ڈالی۔ آپ نے فرمایا:

ایک نظری بحث اطور پر اس سمینار کا ایک مقصد یہ ہونا چاہئے کہ ہم بیسوال کریں کہ ہم اصوانا عزاداری امراہم کیوں انجام دیتے ہیں؟ ہندستان مختلف علاقوں میں عزاداری امختلف طریقوں اور واقعہ کر بلاک یاد میں مراہم میں اختلاف ا باوجود، ہم امام حسین اور عاشورہ ادن شہید ہونے والوں الئے نوحہ خوانی کیوں کرتے ہیں؟ آنسو کیوں بہاتے ہیں؟ اصلی عزاداری ا قرآن و صدیث کی روثنی میں کیامعنی ہیں؟ آپ نے مولوی روم اان اشعار پر اپنی تقریر ختم کی:

عاشقان را بر زمانی مردنی است مردن عفاق خود یک نوع نیست او دو صد جان دارد از نور بدی دان دو صد را می کند بر دو فدا بر کی جان را ستاند ده بها از نبی خوان عشره امثالها گر بریزد خون من آن خوبره پای کوبان جان بر افشانم بر او آزمودم مرگ من در زندگی است چون ربم زین زندگی پایندگ

سمینار ادوسرے دن علمی جلے منعقد ہوئے۔ یہ جلسے جو ا بجے سے شروع ہوا۔ ان میں دہلی سے باہر کی یونیورسٹیوں اساتذہ، اور دیگر اہل علم نے مقالات پیش کئے جو بیشتر تحقیقی اور علمی نوعیت استے۔ چونکہ یہ سمینار اپنے موضوع الحاظ سے اپنی نوعیت کا پہلاسمینار تھا، اس لئے اس میں چش کئے گئے مقالات اپنے مطالب و اطلاعات الحاظ سے بہت اہم اور قابل توجہ تھے۔ ملال کہ یہ ایک ملق کا فرنس تھی اس اباوجود اس میں دانشگاہ قم ااستاو ڈاکٹر محمد رضا فخر روحانی نے بھی شرکت کی اور ''تحقیق پایہ ای گونہ شناسی زبان مقل' عنوان سے انگریز کی میں اپنا مقالہ پیش کیا جسے حاضرین جلسے نے بہت پہند کیا۔ سمینار میں تقریباً ۲۱ مقالات پڑھے گئے جوعلی واد نی و

پیش کیا جمعے حاضرین جلسہ نے بہت پہند کیا۔ سمیناریس تقریباً ۴۹ مقال ت پڑھے سے ہو کی وادب و تحقیقی لحاظ سے قابل تو جہ تھے۔ الد آباد یو نیورٹی ااستاد پروفیسر سید جعفر رضا صاحب کا مقالہ خاص اہمیت کا حامل تھا۔ یہ ایک طویل، تحقیقی اور متند تحریر تھی جس کا عنوان ہے'' ہندستان میں عزاداری'' جب میں کسی سے یہ کہتا ہوں کہ میں حینی برہمن ہوں تو ایک خوش آ بندا صاس مجھ میں جاگ جاتا ہے۔ حالال کہ حینی برہمن کے بارے میں بہت کچھ کھا جاچکا ہے، اس کے باوجود عام طور پرلوگ نہیں جانتے کہ حینی برہمن کے کہتے ہیں۔ حینی برہمن وہ ہیں کہ جو امام حسین کے جذبہ ایار کا مجرم رکھتے ہیں اور جب تک یہ دنیا قائم ہے وہ امام حسین کا ذکر اور محرم کی مجالس عزاداری کا اہتمام کرتے رہیں گے۔

آپ جانے ہیں کہ امام حسین نے حکومت حاصل کرنے کے لئے جنگ نہیں کی تھی آپ نے گراہی اورظلم کے فلاف جد وجہد کی تھی۔ کہا جاتا ہے کہ کربلا میں حضرت امام کے لئے پانی لانے والوں میں ایک محفص رام بھی تھا۔ ہاں اس کا نام رام نہیں تھا لیکن اس میں رام کی خصوصیات تھیں۔ اس کا اصلی نام سدھو تھا۔ اس کے سات لڑکے تھے۔ یہ سب امام حسین پر قربان ہوگئے۔ ہمارے گھروں میں عزاواری کے دنوں میں چند لوگ کربلا کے مصائب کو منظوم پیش کرتے ہیں۔ راولپنڈی میں ایک محض بخشی کانش رام دت تھے۔ یہ ایک رسالہ نکا لئے تھے جس میں محرم کے مہینے میں کربلا کے مقات تھے جس میں محرم کے مہینے میں کربلا کے واقعات لکھے جاتے تھے۔ یہ تھے۔ یہ راولپنڈی میں تھا تو میری مال محرم میں کا لے کہنے تھیں جہلم کے علاقے میں مہتا ہم رواس، مہتا گوکل واس وغیرہ بھی حینی برہمن تھے اور عزاداری کی مجالس منعقد کرتے تھے۔ ایران میں اسلامی انقلاب کامیاب ہوا۔ سب لوگ اس سے عزاداری کی مجالس منعقد کرتے تھے۔ ایران میں اسلامی انقلاب کامیاب ہوا۔ سب لوگ اس سے خوش ہوئے۔ اس ایرانی انقلاب نے امام حدین کے انقلاب کا احیا کیا ہے۔

میں عزاداری کے مراہم کے بارے میں کچھنہیں جانتا تھا۔ میں یہاں خالی ہاتھ آیا تھا، لیکن جلے

ڈاکٹر رنبیر عگھ صاحب نے بھی اس حلیے کو خطاب کیا اور کہا:

میں شرکت ا بعد میرے دونوں ہاتھ عزاداری کی روایت ا بارے میں اطلاعات سے بھرے ہوئے ہیں اور کہنا چاہئے کہ میں ایک انسان کی حیثیت سے واپس ہولگا۔ میں کوشش کرولگا کہ انسانیت کا سبق سیکھوں، اس کی وجہ بیاکہ آج دنیا میں سب سے بڑا خطرہ انسانیت کو ہے۔ میں نے اس سمینار میں شرکت ابعد عاشورہ امنہوم کو سمجھا ہے۔

اس جلسه میں ڈاکٹر منو ہر شکھ صاحب نے فرمایا:

میں خانۂ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران، نی دہلی اور جامعہ طیہ اسلامیہ کی کلچرل سوسائی کا ممنون بول کہ جمجھے اس سمینار میں شرکت کی دعوت دی۔ میں نے اس سمینار میں چیش کرنے الئے مقالہ کی تیاری الئے منابع کی خلاش میں کئی کتا بخانوں کا رخ کیا۔لیکن جمھے مآخذ دستیاب نہیں ہوسکے، لیکن اس سمینار میں عزاداری اموضوع پر جمھے اہم، نی اور مفید اطلاعات ملی ہیں۔ میں نے متعدد سمیناروں میں شرکت کی ہے،لیکن میرسینار اپنے موضوع الحاظ ہے بالکل انو کھا ہے۔

محترمہ ڈاکٹر میناگا ور نے بھی سمینار کی اہمیت پر روشی ڈالی اور کہا کہ اس موضوع پر زیادہ اطلاعات موجود نہیں اس لئے اس سمینار میں بیش کئے گئے مقالات در حقیقت عزاداری اسوضوع پر بنیادی مآخذ کی حیثیت رکھتے ہیں۔

سمینار اآخری جلسہ میں سمینار اسکریٹری پروفیسر عزیزالدین حسین صاحب نے شرکا ہے درخواست کی کہ وہ سمینار کی کارروائی پر اپنے خیلات کا اظہار کریں۔ ڈاکٹر فیضان احمد صاحب نے کہا: مجھے خوشی ہے کہ اس اہم سمینار میں شرکت کا مجھے موقع ملا۔ اس میں اہم مقالات پیش کئے گئے۔ چوں کہ ان مقالات میں ہندستان آگوشے گوشے میں عزاداری کی روایت کو اجا گر کیا گیا ہے، اس لئے ان کی ایک تاریخی اور علمی حیثیت بھی ہے۔

جلے اآخر میں جناب محمد حسین مظفری، مسئول خانۂ فرہنگ جمہوری اسلامی ایران، نی ویلی نے سمینار ااختتام کا اعلان کیا۔ آپ نے اس ضمن میں سب سے پہلے تمام شرکا کا تہد دل سے شکریدادا کیا جو ہندستان امختلف شہرول اور ریاستوں سے اس میں شرکیک ہوئے۔ آپ نے پروفیسر عزیزالدین حسین صاحب کا خصوصی شکریدادا کیا جن کی مساعی جمیلہ سے یہ سمینار کامیالی سے ہمکنار ہوا۔ مظفری صاحب نے کر بلا اسبق آموز واقعہ کا ذکر کیا اور امام حسین کا یہ جملہ دہرایا جو آپ نے ہوئید الشکر سے کہا تھا کہ: '' اُرتمہارا کوئی دین نہیں تو کم از کم آزاد مشی کا ثبوت تو دو' آپ نے برید الشکر سے کہا تھا کہ: '' اُرتمہارا کوئی دین نہیں تو کم از کم آزاد مشی کا ثبوت تو دو' آپ نے

عاشورہ کے حادثے کو سارے عالم انسانیت کا حادثہ قرار دیا۔ آج جب دنیا خاص طور پر عراق، افغانستان، فلسطین، لبنان وغیرہ ظلم و استبداد کا شکار ہیں اور یہال کی مظلوم آبادی انصاف کے لئے فریاد کررہی ہے، کربلاکا واقعہ جمیس راہنمائی اور جمت بخشا ہے۔

محترم مظفری صاحب نے مزید فرمایا کہ اس سینار کا اصلی مقصد عزاداری کے مراہم کا گہری نظر کے مطابعہ اور ان کی اہمیت و مناسبت کا اندازہ لگانا تھا۔ بیاضج ہے کہ عاشورہ اور امام حسین کا پیام تاریخ نے تعلق نہیں رکھتا۔ بیاتو سعادت وخوش بختی کا پیام ہے اور بنی نوع بشرکی آزادی اورظلم وستم سے رہائی کا منشور ہے۔ بید پیام کسی مخصوص وقت کے لئے نہیں بلکہ ہمیشہ کے لئے اور ہر ایک کے لئے ہے۔ آج کے حالات میں اس کی بہت ضرورت و مناسبت ہے۔ اس میں آج کی ونیا کے لئے ہمیں آج کی ونیا کے لئے ہے۔ آج ہو وہ دنیا جس میں ظلم، ستم اور زور و زبردتی کی حکومت ہے۔ بید روبیاسی ندہب میں قابل قبول نہیں۔

سمینار کے دوران ۱۹ نومبر ۲۰۰۱ کو خانہ فرہنگ جمہوری اسلامی، نئی وہلی کے بال میں سوزخوانی اور مرثیہ خوانی میں اور مرثیہ خوانی میں اور مرثیہ خوانی میں اور مرثیہ خوانی اور مرثیہ خوانی میں حصد لیا۔ اور میر انیس کے اشعار پیش کے۔ میر انیس کو مرثیہ سرایی اور امام حسین پرمصائب کے بیان کرنے کے سلطے میں" خدائے خن" کا ورجہ حاصل ہے۔

یہ بتادینا ضروری ہے کہ ہندستان میں تحت اللفظ سوزخوانی امام حسین کی عزاداری کے مراہم کا ایک لازمی حصہ ہے۔عزاداری کے دنوں میں روضہ خوانی ہے قبل مصائب کربلا کے لئے ماحول بنانے کی غرض سے سوزخوانی کی جاتی ہے۔ سوزخوانی میں بیشتر رہاعیات یا میر انیس کے معروف مراثی کے کھر حصے میں امام حسین اور ان کے ساتھیوں کے مصائب کا ذکر ہوتا ہے، مخصوص انداز و آ واز میں چھر حصے میں امام حسین اور ان کے ساتھیوں کے مصائب کا ذکر ہوتا ہے، مخصوص انداز و آ واز میں چندلوگ پڑھتے ہیں اس کے بعد ایک مخص تحت اللفظ میں بیجان انگیز انداز سے عزاداری کی مجلس میں چنداشعار پڑھتا ہے۔ اس مجلس میں بھی یہی طریقتہ کار اختیار کیا گیا جس کی وجہ سے حاضرین پر ایک خاص اثر ہوا۔

## كربلا شناس عشره محرم الحرام

مولانا ابوالكلام آزاد

عصرعاشور حسین مظلوم نے وین مبین اسلام کی بقا کی خاطر جوعظیم قربانیاں پیش کی تھیں وہ تاریخ بشریت کی عدیم الشال قربانیاں بن گئیں اور اسلام کا ایسا بیمہ کردیا کہ رہتی ونیا تک کسی بزید میں یہ جرات نہ ہوگی کہ حسین مظلوم کے سوگواروں سے بیعت کا مطالبہ کر سکے۔ ذکر شہادت حسین ہراس موصد کا فریضہ ہے جس کے کانوں سے اذان کی آواز نکرارہی ہے کیونکہ حسین نے ای آواز اور نماز نیز ''دین محمدی'' کی بقا کی خاطر تلوار کو گلے لگایا تھا۔ اس وجہ سے کا نئات کے ہرگوشہ میں ان کا ذکر ہوتا ہے اور انسانی شعور کی بیراری کے ساتھ ہی ساتھ حسینیت کے ذکر میں بھی اضافہ ہوتا جارہا ہے اور بقول شاعر

انسان کو بیدار تو ہولینے دو ہر توں ہولینے دو ہر توں پارے ہیں حسین ہر توں پارے گی ہمارے ہیں حسین فیل میں مولانا ابوالکلام آزاد کے قلم سے حسین مظلوم کے ذکر کا مطالعہ سے بیخ ہے (ادارہ) معلا میں مولانا ابوالکلام آزاد کے قلم سے حسین مظلوم کے ذکر کا مطالعہ سے بینے آئے ایک بھولی ہوئی صحبت ماتم کو پھر تازہ کریں۔

آ ہے سب سے پہلے آئے ایک بھولی ہوئی صحبت ماتم کو پھر تازہ کریں۔

کتنے دن گزر گئے کہ راہ ورسم ماتم وشیون سے نا آشنا ہیں۔ نہ صدائے ماتم کی فغال بنجی ہے اور نے چہل پہل مدت نے چھم خونبار کی اشک فشانی۔ کاروبار نم کی رونق افسر دہ ہو چکی ہے اور بازار درد کی چہل پہل مدت ہے موقوف ہے۔

نه داغ تازه می خوابد نه زخم کهند می کارد بده یارب دلی کین صورت بیجال نمی خوابم طرابلس کے خون آلود ریگتان کو اگر لوگوں نے بھلادیا، مشہد مقدس اور تبریز کا قصد الم اگر ذہنول سے محو ہو گیا۔ مقدونیہ اور البانیہ کے تازہ ترین افسانہ ہائے خونین آرفکروں سے فراموش ہوگئے تو کچھ مضا لقہ نہیں۔ ارباب درد وغم کے لئے ایک ایسی داستان الم صدیوں سے موجود ہے جو کھی بھلائی نہیں جاسکتی ،اور اگر لوگ اسے بھلا بھی دیں تو ہرسال چند ایسے ماتم آلود دن ہیں جو تازگی زخم کہن کے لئے آموجودہ ہوتے ہیں۔ جو از مرنو تیرہ سو برس پیشتر کے ایک حادثہ عظیم کی یاد پھر سے تازہ کردیتے ہیں۔ اس سے میرااشارہ حادثہ وہائلہ کبری لیمنی شہادت حضرت سید الشہد اء علیہ وعلی اجدادہ الصلاۃ والسلام کی طرف ہے۔ عظم الله اجور نا بمصائبنا۔

سے یہ ہے کہ جن مردہ ولوں کو زندگی کے لئے سوز پش کی ضرورت ہو، جن ارباب ورد کو روح کی راحت کے لئے جسم کے ماتم کی تلاش ہو، جن کی زبانیں آہ وفغال کومجبوب، اور جن کی آئیسیں خون نا ہے فشانی کو اپنا مطلوب ومقصور بحق ہوں، ان کی صحبت ماتم والم کی رونق کے لئے یہی افسانہ اتنا کچھ سامان غم اپنے اندر رکھتا ہے کہ اگر خون کے سیلاب سمندروں کی روانی سے بہہ جا کیں اور بے شار لاشوں کی تڑپ سے زمین کے بوے بوے قطعات کیسر جنبش میں آ جا کیں ، جب بھی ان کی نداء حال اس الہام سرائی سے قاصر رہے گی، جو اس کے ایک ایک لفظ کے اندر عبرت وبصیرت ہے۔

لیکن آو! کتنے دل ہیں جنہوں نے اس واقعہ کو اس حقیقی بصائر ومعارف کے اندر دیکھا ہے؟ اور کتنی آئو! کتنی آئوی ہیں جوسین ابن علی شہید برگریہ وبکا کرتے ہوئے اس اسوہ حسنہ کو بھی سامنے رکھتے ہیں جو اس حادث عظمیٰ کے اندر موجود ہے؟

نی الحقیقت یہ آزادی وحریت ، امر بالمعروف ونہی عن المئر کی ایک عظیم الشان انسانی قربانی تھی جو صرف اس لئے ہوئی تاکہ چروان اسلام کے لئے ایک اسوہ کسنہ چش کرے۔ اور اس طرح جہاوحق و عدالت اور اس ثبات اور استقامت کی ہمیشہ کے لئے کامل ترین مثال قائم کردے۔ کسی روح کے لیے عدالت اور اس ثبات اور استقامت کی ہمیشہ کے لئے کامل ترین مثال قائم کردے۔ کسی روح کے لیے ہرگز جائز نہیں کہ مجت حسین کی مدی ہو جب تک اسوہ حینی کی متابعت کا اپنے اندر جُوت نہ دے۔

دنیا میں ہر چیز مرجاتی ہے کہ فانی ہے گر خون شہادت کے ان قطروں کے لئے جو اپنے اندر حیات اللہدی روح رکھتے ہیں بھی بھی فنانہیں:

> کشتگان مخبر نشلیم را بر زمان از غیب جانِ ویگر است

سب سے پہلانمونہ جو بے حادثہ عظیم سامنے لاتا ہے دعوت الی الحق اور حق وحریت کی راہ میں اپنے شیک قربان کرتا ہے۔ بنی امیہ کی حکومت ایک غیر شرق حکومت تھی۔ کوئی حکومت جس کی بنیاد جرو شخصیت پر ہوہھی بھی اسلامی حکومت نہیں ہو عتی۔ انہوں نے اسلام کی روح حریت وجہوریت کو غارت کیا۔ اور شور کی اور اجتماع امت کی جگہ غلبہ جابرانہ اور مکرو خدع پر اپنی شخصی حکومت کی بنیاد پر رکھی۔ ان کا نظام حکومت شریعت البیے نہ تھا بلکہ محض اغراض نفسانی مقاصد سیاسیہ تھے ایسے میں ضرور تھا کہ طلم وجر کے مقابلہ کی ایک مثال قائم کی جاتی اور حق وحریت کی راہ میں جہاد کیا جاتا۔ حضرت سید الشہداء نے اپنی قربانی کی مثال قائم کرے مظالم بنی امیہ کے مقابلہ میں جہاد حق کی بنیاد رکھی، اور جس حکومت کی بنیاد رکھی اور جس حکومت کی بنیاد رکھی اس کی اطاعت ووفاداری سے انکار کردیا۔

پس بینمونہ تعلیم کرتا ہے کہ ظالمانہ و جاہرانہ حکومت کا اعلانیہ مقابلہ کرو اور کسی الی حکومت سے اطاعت و وفاواری کی بیعت نہ کرو جو خدا کی بخشی ہوئی انسانی حریت و حقوق کی غارت گر ہو اور جس کے احکام متبدہ و جاہرہ کی بنیاد، صدانت وعدالت کی جگہ جروظم ہو۔

مقابلے کے لئے ضروری نہیں کہ تمہارے پاس قوت وشوکت مادی کا وہ سب سازوسامان بھی موجود ہو جو خطالموں کے پاس ہے۔ کیونکہ حسین ابن علی کے ساتھ جعیت قلیل کے سوا پچھ نہ تھا۔ حق و صدافت ، نتا بج کی فکر سے بے پرداہ ہے۔ نتا بج کا مرتکب کرنا تمہارا کام نہیں، یہ اس قدرت قاہرہ عادلہ الہیہ کا کام ہے جوحق کو باوجود ضعف اور فقدان انصار کے ، کامیاب فتحمند کرتی ہے اورظلم کو باوجود جعیت وعظمت دینوی کے ، نامراد وگول سارکرتی ہے۔

كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة باذن الله (٢٣٩:١٢)

كتنى ہى جيموفى جماعتيں ہيں جو برى عتوں برحكم اللى سے غالب آگئيں۔

ایسے موقعوں پر ہمیشہ مسلحت اندیشیوں کا خیال دامنگیر ہوتا ہے۔ جونی نفسہ اگر چر مقل ودانائی میں آکر فرشتہ ہے، لیکن بھی بھی شیطان رجیم بھی اس کے بھیس میں آکر کام کرنے لگتا ہے۔نفس خادع حیلہ تراشیاں کرتا ہے کہ صرف اپنے تیس کوادینے اور چند انسانوں کا خون بہا دینے سے کیا حاصل ؟ توپ وتفنگ وتخت وسلطنت کا مقابلہ کس نے کیا ہے کہ ہم کریں؟

آ خری سوال کا جواب میں دے سکتا ہوں۔

تاریخ عالم کی صد با امثال مقدسه ومحترمه جباد سے قطع نظر، تمبارے سامنے خود مظلوم کربلا کی مثال

موجود ہے۔ تم کتے ہوکہ چند انسانوں نے حکومت کی قوتوں اور ساز وسامان کا مقابلہ کب کیا ہے کہ کبھی بھی کیاجائے؟ ہیں کہتا ہوں کہ حسین ابن علی نے صرف (۷۲) یا باسٹھ بھو کے انسانوں کے ساتھ اس عظیم الثان حکومت قاہرہ وجابر کا مقابلہ کیا جس کے حدود سلطنت ملتان اور سرحد فرانس تک پھیلنے والے تھے۔ اور گویہ جی ہے کہ حسین نے اپنی آنکھوں کے سامنے اپنے دل کے مکروں کو بھوک اور پیاس کی شدت سے تزیباد یکھا ، اور ایک ایک کرکے ان میں سے ہر وجود مقدس خاک وخون میں تزیبا اور جاں بحق تسلیم ہوا۔ اور یہ بھی جی ہے کہ دشمنوں سے نہ تو چین سے اور نہ زندہ رہنے کے لئے اپنی تجھین سے اور نہ زندہ رہنے کے لئے اپنی غذا حاصل کر سے۔ اور اس میں بھی شک نہیں بالآ خر سرسے لے کر پیر تک وہ زخموں سے چور چور ہوئے اور اس خلعت شبادت لالہ گوں سے آراستہ تیار ہوئے تا کہ اس کرشمہ ساز دخموں سے چور چور ہوئے اور اس خلعت شبادت لالہ گوں سے آراستہ تیار ہوئے تا کہ اس کرشمہ ساز دیتا ہے۔

اريد وصلا ويريد قتلي

تاہم فتح اس کی تھی اور فیروز مندی اور کامرانی کا تاج صرف اس کے زخم خوردہ سرپر رکھا جاچکا تھا۔ وہ تز پااور خاک وخون میں لوٹا، پراپ اس خون کے ہر ہر قطرے سے جو اس کے زخموں سے ریگ وسنگ پر بہا تھا، انقلاب وتغیرات کے دہ سیلاب ہائے آتھیں پیدا کردے، جن کو جن نہ تو مسلم بن عقبہ کی خون آشامی روک کی، نہ تجاج کی بے امان خوتخواری اور نہ عبد الملک کی تدبیر وسیاست۔ وہ برحتے اور برحتے ہی رہے۔ ظلم و جبر کا پائی تیل بن کر ان شعلوں کی پرورش کرتا رہا۔ حکومت کا غرور ہوا بن کر ان کی ایک پختاری کو آتش کرہ سوزال بنا تا رہا۔ مہاں تک کہ آخری وقت آگیا۔ اور جو پھھ اور بروا۔ صاحبان کی ایک چقاری کو آتش کرہ سوزال بنا تا رہا۔ مہاں تک کہ آخری وقت آگیا۔ اور جو پھھ اندرہوا۔ صاحبان تاج وتخت خاک وخون میں تڑپ، ان کی اشیں گھوڑ دوں سے سمول سے پائل کی اندرہوا۔ صاحبان تاج وتخت خاک وخون میں تڑپ، ان کی اشیں گھوڑ دوں سے سمول سے پائل کی اندرہوا۔ صاحبان تاج وقرات کی اکھاڑ ڈالیں اور مردوں کی ہڈیوں تک کو ذلت اور تھارت سے محفوظ شرجوزا اور اس طرح: و سیعلم الذین ظلموا ای منقلہ پنقلبون (۲۲-۲۷) کا پوراظہورہوا۔ پھر ہے جو ہوا وہ ابراہیم عہائی کی وجوت اور ابوسلم خراسانی کی خفیہ دوائیوں ہی کا جمیعہ نہ تھا۔ کیا ہی اس خون کا ایخاز نہ تھا جو فرات کے کنارے بہایا گیا تھا۔ پھر ہے فتح مندی تو برجست ظاہر ہے جس کے ایک مدی کا انظار کر، پڑا۔ ورنہ فی المحقیت مظلومیت کا خون جس وقت بہتا ہے ای وقت این قتمند کی حاصل کر لیٹا ہے۔

بہر حال یہ تو حق وصدافت کی قربانیوں کے نتائج ہیں جو بھی ظاہر ہوئے بغیر نہیں رہتے لیکن حضرت سید الشہداء کا اسوہ بناتا ہے کہ تم ان نتائج کی ذرا پرواہ نہ کرو۔ اگرظلم اور جابرانہ حکومت کا وجود ہے تو اس کے لئے حق کی قربانی ناگزیر ہے۔ اور اسے ہونا ہی چاہئے۔ تعداد کی قلت وکثرت یا سامان ووسائل کا فقدان اس پر موثر نہیں ہوسکتا۔ اورظلم کا صاحب شوکت وعظمت ہونا اس کے لئے کوئی اللی سندنہیں ہے کہ اس کی اطاعت ہی کرلی جائے۔ ظلم خواہ ضعیف ہو، خواہ تو ی ہر حال میں اس کا مقابلہ کرنا جائے کے کول کہ وظلم ہے اور حق وانصاف ہر حال میں کیساں اور غیر مترازل ہے۔

حق وعداوت کی رفاقت کی آزمائشی زہرہ گداز اور فکیب رہا ہیں۔ قدم پر حفظ جان وناموں اور محبت فرزندوعیال کے کانے دامن کھنچتے ہیں لیکن سے اسوہ حسنہ موشین مخلصین کو درس دیتا ہے کہ اس راہ میں قدم رکھنے سے پہلے اپنی طلب وہمت کو اچھی طرح آزمالیں۔ ایسا نہ ہوکہ چند قدموں کے بعد بی تھوکر گئے۔

#### جرم را این جاعقوبت استغفار نیست

اس قتیل جادہ حق وصدانت کے چاروں طرف جو پھے تھا اس کااعادہ ضروری نہیں کہ سب کو معلوم ہے۔ خدا تعالی نے اپنی آزمائشوں کے متعدد درجے بیان کئے ہیں۔

ولنبلونكم بشيءٍ من الخوف و الجوع و نقص من الاموال و الانفس و الثمرات و بشر الصبرين الذين إذا اصابتهم مصيبة قالوا إنا لله و إنا اليه راجعون.

الله تعالی ممہیں آزمائشوں میں والے گا۔ وہ حالت خوف وہراس بھوک اور پیاس نقصان مال و جان اور ہلاکت اولاد اقارب میں بتلا کر کے تمہارے صبرواستقامت کو آزمائے گا۔ پس الله کی طرف سے بثارت ہے ان کے لئے جن کے ثبات واستقامت کا یہ حال ہے کہ جب مصائب میں بتلا ہوجاتے ہیں تو اپنے تمام معاملات یہ کہہ کر الله کے میرد کردیتے ہیں کہ انا لله وانا الیه داجون۔

خوف وہراس ، بھوک اور پیاس ، نقصان اموال ومتاع ، قبل نفس واولا ویپی چیزیں انسان کے لئے اس دنیا میں انتہائی مصبتیں ہو عتی ہے۔ اس لئے ان ہی چیزوں کوراہ اللی کے لئے آزمائش قرار دیا گیا ہے۔

لیکن مظلوم کربلا کے سامنے یہ تمام مرطلے ایک ایک کرکے موجود تھے۔وہ ان تمام مصائب سے

ایک لمحہ کے اندر نجات پاکر آرام وراحت اور شوکت وعظمت حاصل کرسکتا تھا۔ اگر حکومت ظالمہ کی وفاداری واطاعت کا عہد کرلیتا اور حق وصدافت سے روگردانی کے لئے مصلحت وقت کی تاویل کرتا، پراس نے خدا کی مرضی پرتر جج دی اور حق کاعشق، زندگی اور زندگی کی محبوں پر غالب آھیا۔ اس نے اپنا مردے دیا کہ انسان کے پاس حق کے لئے یہی پچھ ہے۔ یہی ایک آخری متاع ہے، پر اطاعت واقر اروفاداری کا باتھ نددیا جو صرف حق وعدالت ہی کے آ مے بردھ سکتا تھا۔

و من الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضات الله والله رؤف العباد.

اور جولوگ اللہ کی خوشنودی کی طلب میں جانیں تک فروخ کردیتے ہیں اور اللہ بھی اسپنے بندول کے لئے شفقت ومبر بانی رکھنے والا ہے۔

سب سے بڑا اسوہ حسنہ کہ اس حادث عظیم کی لسان حال اسکی ترجمانی کرتی ہے۔ راہ مصائب و جہادحت میں صبر واستقامت اور عزم وثبات ہے کہ:

ان الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا

بلاشبہ جن لوگوں نے کہا کہ جمارا پروردگار اللہ ہی ہے اور چھراس بات پر قائم رہے۔

دوسری جکه کها:

فاستقم كما امرت

پس جا ہے کہ جس طرح ممہیں تھم ویا گیا ہے (اے نی) قائم رہو۔

(اغي راه ميں ) استوار ہوجاؤ۔

فی انحقیقت اس شہادت عظمی کی سب سے بڑی رمزیت وخصوصیت یہ ہے کہ اپنے عزیز وقارب،
اہل وعیال اور فرزند واحباب کے ساتھ دشت غربت ومصائب میں محصور ہونا، اپنی آنکھوں کے سامنے
اپنے جگر گوشوں کو شدت عطش وجوع سے آہ و فغاں کرتے ہوئے دیکھنا، پھر ان سے ایک ایک کی
خون آلود لاش کو اپنے ہاتھوں سے اٹھانا، حتی کہ اپنے طفل شیر خوار کا بھی تیرظم و بربریت سے نجات
پانا گربایں ہمہ راہ حق وصدانت میں جو پیمان صبرواستقامت باندھاتھا اس کا ایک لحد بلکہ ایک عشرہ ودقیقہ کے لئے بھی متزلال نہ ہونا، اور حق کی راہ میں جس قدر مصائب واندوہ چیش آئے سب کوشکر ومنت کے ساتھ برداشت کرنا۔کہ

رضينا بقضاء الله وصبرنا على بلائه

پیکان ترا بجان خریدار من مرہم دیگران نخواہم

دوست کے ہاتھ سے جام زہر بھی ملتا ہے تو تشنہ کا مان زلال محبت اسے غیروں کے جام شہدوشکر پر ترجیح دیتے ہیں۔

اے جفا ہای تو خوشتر از وفای دیگران آج بھی اگر گوش حقیقت نیوش باز ہوتو خاک ِ کر بلا کا ایک ایک ذرہ توصیہ فرمائے صبر و استفامت ہے۔

شدیم خاک ولیکن ہوای تربت ما تواں شاخت کرین خاک مردمی خیزد افسوس کہ تفصیل مطالب کا ارادہ نہیں اور وقت و گنجائش مقتضی ایجاز۔اگر اس صبرواستقمات کے اسوہ حسنہ کو دیکھنا چاہتے ہوتو خدا را اسفار تاریخ کی طرف توجہ کرو۔

# ہندوستان میں عزاداری امام حسین کی روایت ابتداء، فروغ اور دور انحطاط

پروفیسرسید محمد عزیز الدین حسین جدانی 🖈

بندوستان میں عزاداری امام حسین کی روایت تیرہویں صدی عیسوی سے ملتی ہے۔ اس میں بعض صوفیا ہے کرام کا بھی حصہ کہا جاسکتا ہے۔ اس زمانے سے صوفیاء نے ہندوستان میں خانقا ہیں تو قائم ہی کیں گر بعض صوفیاء نے امام باڑے بھی تغییر کیے۔ مندر اور مسجد، دونوں کے دروازے دوسرے نداہب کے پیروؤں کے لیے بند تھے۔ خانقاہ اور امام باڑے کا مزاج ان سے بالکل مختلف تھا۔ ان کے دروازے دوسرے نداہب کے لوگوں کے لیے بھی کھلے ہوئے تھے اور وہ مزاج آج تک قائم ہے۔ یہاں ہونے والی مجانس میں بلاتفریق ندہب و ملت لوگ شریک ہوتے ہیں۔ عزاداری امام حسین کو چار ادوار میں تقییم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا دور عہد سلطنت ۲۰۱۱ء سے ۱۵۲۲ء تک، دوسرا دور ۱۵۲۷ء جا کا زمانہ۔ سلطنت ۲۰۱۱ء سے ۱۵۲۷ء کے بعد کا زمانہ۔

عزاواری امام حسین کی بنیاد قرآن کے ۲۵ ویں پارے کی ۳۳ وی آیت ہے: قُلُ لَا اَسْتَلْکُمُ عَلَیْهِ اَجْرَا اِلَّا الْمُوَدَّةَ فِی الْقُرُنِی (کهدویجے که میں تم ہے اجرطلب نہیں کرتا بجزال کے کہ میرے قرابت داروں ہے مجت کرو۔) اہل سنت اور اہل تشیع کے متفقہ دینی پیشوا حضرت میرسیدعلی ہمدانی علیہ الرحمہ نے تو اس موضوع پر ایک کتاب تصنیف فرمائی اور اس کا نام انہوں نے مودة القربی رکھا۔ اس آیت کی تشیر وہ ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

"آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: اے لوگو! تم خدا کو دوست رکھواس لیے کہ اس نے اپنی تعتیں تم کو عطا فرما کیں اور محبت خدا کے لیے مجھ سے محبت رکھواور میری محبت کے لیے میرے اہل بیت کو دوست رکھو۔ پس جب کہ آل نبی کی دوتی کی بابت سوال کیا گیا ہے اور وہ ہم سے طلب کی گئی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب عربی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو حکم دیا ہے کہ

<sup>🛠</sup> شعبدَ تاريخ جامد مليه اسلاميه، ئي ويلي

اپنی امت سے اپنے ذوی القربی کی دوتی کے سوا اور پھے طلب نہ کریں اور یہ دوتی ان کے لیے باعث نجات آخرت ہے اور آل حضرت اور ان کی آل اطہار سے توسل کا ذریعہ ہے۔ جو کوئی خدا کک پنچے اور اس کی جناب میں مقبول ہونے کا طالب ہو اس پر واجب ہے کہ رسول خدا سے محبت رکھے اور اہل بیت رسول کی دوتی اختیار کرے اور یہ بات آل حضرت کے آل اطہار کے فضائل کی معرفت کے بغیر حاصل نہیں ہوسکی ''۔

آخر میں میرسیدعلی بمدانی فرماتے ہیں کہ: ''میں نے اس کتاب کا نام صودۃ القربی لے رکھا تاکہ مجھ کو اللہ تعالی اور اس کو ان حضرات سے میرے ملاتی ہونے کا ذریعہ بنائے گا اور ان کے ذریعے سے جھے کونجات عطافرمائے گا۔

ایک رہائی میں فرماتے ہیں:

گر حب علی و آل نبوت نبود امید شفاعت ز رسولت نبود و ماعب حق جمله بجا آری تو به میر علی تیج قبولت نبود

صوفیائے کرام اسلام پر قائم تھے۔ ایک قرآن، دوسرے سنت نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور تیسرے محبت اہل بیت رسول ۔ امام جعفر صادق صوفی کی تعریف ان الفاظ میں بیان فرماتے ہیں:
"مین عاشق فی باطن الرسول فہو صوفی "کے جو خص اخلاق رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے آراستہ ہوجائے اور اس امر کو افتیار کرے جو رسول خدا نے افتیار فرمایا اور رغبت کرے اس طرف جدھر رسول نے رغبت فرمائی اور پربیز کرے اس سے جے رسول نے چھوڑا تو گویا اس نے صفائے قلب عاصل کرلیا۔صوفیا نے بھی اپنے آپ کو کسی فرقے سے نسلک نہیں کیا۔ کسی صوفی کے ملفوظات میں بینیں ملتا کہ ان کا تعلق کسی خاص فرقے سے تھا۔ وہ فرقہ واریت کے اصولی طور سے قائل ہی نہ میں بینیں ملتا کہ ان کا تعلق کی خاص فرقے سے تھا۔ وہ فرقہ واریت کے اصولی طور سے قائل ہی نہ علی بینیں ملتا کہ ان کا تعلق کی خاص فرقے وی و مستحکم حصار تھیں جہاں با ہمی اخوت اور ہمدردی کی بائیدار بنیادیں پڑی تھیں۔

ہندوستان آ کرصوفیاء نے اسلام کی تبلیغ کی قرآن وسنت نبوی پر عمل کرنے کی ہدایت اور اہل

ا - میرسیدعلی به انی ، مودة القربی ، قلمی نسخه ، کتب خاند سیدشاه خیرات علی ، جلابی ، ضلع علی اگر ه ، تفصیل کے لیے تکیم سید محمد کمال الدین حسین صاحب ، مودة القربی

۲ - تکیم سید محد کمال الدین حسین ، ذخیره جلالی کے جارا اہم مخطوطات ، خدا بخش جزئل ۲۹ - ۲۸، ص ۱۴۷

نہ جانے کیوں شیعہ حضرات میں صوفی تحریک اور صوفیاء کے بارے میں بیہ خیال پیدا ہوگیا یا پیدا کردیا گیا کہ تصوف اور صوفیاء سے شیعوں کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ اس کی وجہ لا علی بھی ہو عتی ہے، اس طرح اہل سنت حضرات بھی یہ بیجھتے ہیں کہ شیعوں کا تصوف سے کوئی تعلق نہیں۔ ۲اویں صدی عیسوی کے ایک شیعہ عالم قاضی سید نوراللہ شوشتری نے اپی کتاب مجالس المؤسنین لے ہیں ایک باب تصوف پر بھی قائم کیا ہے اور اس کے متعلق مسائل سے بحث کی ہے اور اس کے ساتھ پچھ صوفیاء کی سوائح بھی قلمبند کی ہیں اور تصوف کو ند ہب حقہ کہا ہے۔ عجیب بات بیہ ہے کہ ہندوستان کے زیادہ تر سادات المرد ہہ ضلع مراد آباد کے سید شرف الدین شاہ والیت، سادات میں شلع بجنور کے سید اشرف، سادات سری گر اور سادات جلالی ضلع علی گڑھ کے میر سید علی ہمدانی، سادات سری ضلع مراد آباد کے سید شرف الدین شاہ میر سید علی ہمدانی، سادات سری ضلع مراد آباد کے شاہ ولایت اور اسی طرح سے زیادہ تر دوسرے میں سید علی ہمدانی، سادات سری ضلع مراد آباد کے شاہ ولایت اور اسی طرح سے زیادہ تر دوسرے میں سید علی ہمدانی، سادات سری ضلع مراد آباد کے شاہ ولایت اور اسی طرح سے زیادہ تر دوسرے میں سید علی ہمدانی، سادات اس می صوفیاء ہی کی نسل سے تعلق رکھتے ہیں۔

مندوۇل تىك پېنچىس ـ

ا نہی صوفیاء نے مودہ القربی کے لیے عزاداری امام حسین کو ایک ذریعہ بنایا۔ نذر و نیاز کے طریقے اسم محسین کو ایک ذریعہ بنایا۔ نذر و نیاز کے طریقے اسم محسور اللہ عوشری، عالم المؤمنین، قلی نواند یا آ فریکلکٹن، اندن، اس مخطوطے کے آ فریس قاضی سیدنوراللہ عوشری کی ایخ قلم سے تحریم وجود ہے۔

اورعزاداری کی رسومات صوفیاء نے قائم کیں۔ بیسب توسل اہل بیت کے طریقے ہیں۔عزاداری امام حسین با اس کی رسومات اور نذر و ناز کے طریقے کہیں لکھے ہوئے نہیں میں بلکے صوفیاء کے مزاج ے مطابق بہ طریقے سینہ بہسینہ پشت در پشت، ایک نسل سے دوسری نسل تک مینیتے رہے۔ ۱۳ ویں صدی عیسوی ہے لے کر ۲۰ وس صدی کے اختیام تک عزاداری امام حسین اور اس کی رسومات سے متعلق کوئی کتاب نہیں لکھی گئی۔حسین علی کر بلائی نے تحفۃ العوام اے ع لکھی جس پر زیادہ تر شیعہ علماء و مجہدین تو یُق کرتے رہے۔ اس برآٹھ جید علائے اثنا عشری کے دستخط موجود ہیں۔صفحہ ۲سا سے ١٥٣ تک ٢٠ وي باب ميں ماه محرم كے اعمال ميں۔ يه اعمال شب عاشوره سے لے كر آخر روز عاشورہ تک کے ہیں۔ حالانکہ حصدسوم و جمارم کا بعد میں اضافہ بھی کیا گیا لیکن اس اضافہ میں بھی عزاداری امام حسین کے باب کا اضافہ نبیں کیا گیا۔ مقدمہ میں چوشی نصل میں امامت ہر بیان ہے۔ اس میں بھی عزاداری امام حسین یا نذر و نیاز کا کوئی ذکرنہیں ہے۔ یہ اعمال شب عاشورہ ہے لئے کر آخر روز عاشورہ تک صرف یانچ کھنے میں ختم ہوجاتے ہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ عزاداری امام حسین کا جوسلسلہ پہلی محرم سے بارہ محرم تک ہوتا ہے ہیکس کی دین ہے؟ اور اس کا ماخذ کیا ہے؟ اس کے بانی صوفیاء تھے اور اس کا ماخذ صوفیاء اور ان کی نسلوں کے سینے تھے جہاں عزاداری امام حسین کی رسوبات محفوظ تھیں جونسل بعدنسل ایک کے بعد ایک دوسرے کونتقل ہوتی رہیں۔ اس لیے ہم و کھتے ہیں کہ عزاداری اہام هسین کی کچھ رسومات پر علماء کو اعتراض بھی ہے۔ اس دور میں عزاداری امام حسین پہلی محرم سے بارہ محرم تک اور صرف میں صفر کو چہلم شہدائے کر بلا ہوتا تھا۔عزاداری کو آٹھ رئیج الاول تک حاری رکھنا ۱۸ و س صدی کا اضافہ ہے۔

مجالس کس طرح منعقد کریں، تعزیہ کس طرح بنا کمیں، علم کس طرح کا ہو وغیرہ وغیرہ ویورہ بیسب زبانی تھا۔ ۱۳ اپریل ۹۸ ء کو اپنے دوست و اکٹر شیم اختر، جناب حسیب احمد اور جناب اقبال کے ہمراہ درگاہ حضرت قطب الدین بختیار کا کی سے زیارت کے واسطے گیا۔ دیکھا کہ درگاہ کے ایک گنبد پر ایک علم اس ملی کربائی، تختہ العوم، بیسال بھر کے اعال پر شمن کتب ہے۔ کوئی کم الم تشیح کا شایدی ایس ہو کہ جس میں بہ کتاب سوجود نہ ہو۔ ۱۳ مزادری دام حسین سے متعلق اس میں کوئی باب نیس اور ندی مزاداری دام جسین سے متعلق رسونات کا اس میں کمیں ذکر ہے۔ ۱۳ حضرت قطب الدین بختی سوفیا، کے چشی سلط سے تھا۔ وہ تیمویں صدی میسوی میں حضرت معین الدین چشی کے ظیفہ سے ان کی درگاہ دبلی میں مہردئ میں قطب ہیں کرنے کے دائی تھا۔

میرسیدی بعدائی کے بزرگوں میں سے میر کمال الدین بعدانی مغل واشاہ بهایوں کے عبد میں سوابوی معدی بیسوی میں تشمیر سے جلاف تشریف

نصب ہے۔ بیعلم بانکل دیا ہی تھا جیبا کہ دس محرم کو جلالی کے بڑے امام باڑے ہیں سوار ہوتا ہے۔
اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ ان علموں کا تعلق صوفی فکر سے ہے اس لیے کہ جلالی ہیں بھی عزاداری
ام حسین صوفیا ہی کی قائم کی ہوئی ہے۔ جلالی ہیں محرم کی مجالس ہیں سب سے پہلے دہ مجلس خوائی
ہوتی ہے جو آج تک جاری ہے۔ اس دہ مجلس میں پہلی مجلس حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم
اور باقی دوسری مجالس اہل بیت اور شہدائے کر بلا سے متعلق ہیں۔ ان میں ان حضرات کے فضائل و
مصائب بیان کیے جاتے ہیں۔

صوفیاء نے ہندوستان میں عزاداری امام حسین کے نظام کو اس طرح ترتیب دیا کہ فن کار، کاریگر اور مزدور کو نظام عزاداری میں اس کے ہنر کے ساتھ جوڑ دیا۔ طوائی، بڑھی، ہتھیلیا، درزی، کارچوبی والے، ڈھول تاشے والے، میراثی، تیلی، کہار، سے، فقراء، مالی، نان بائی اور مجاور وغیرہ۔ اگر ایک کاریگر یا مزدور کوعز اداری امام حسین کا فلسفہ سمجھایا جاتا تو اس کی سمجھ میں کچھ نہ آتا۔ ای لیے ان کو ان کے فن کے ساتھ عزاداری امام حسین سے جوڑ دیا تاکہ وہ ان کی زندگی اور فکر کا حصہ بن جائے اور اس کے بال عزاداری امام حسین سے دلی لگاؤ بیدا ہوجائے اور اس مشن میں صوفیاء کامیاب ہوگئے۔ ماہرین تعلیم نے تعلیم کو حرفے سے جوڑ نے کا سبق تو بیبویں صدی میں دیا۔ بی صوفیا نے ہندوستان میں عراداری امام حسین کو حرفے سے جوڑ نے کا سبق تو بیبویں صدی میں دیا۔ بی صوفیا نے ہندوستان میں عزاداری امام حسین کو حرفے سے جوڑ نے کا کام ۱۱۳ ویں صدی عیسوی میں بی کامیابی کے ساتھ میں عراداری امام حسین کو حرفے سے جوڑ نے کا کام ۱۱۳ ویں صدی عیسوی میں بی کامیابی کے ساتھ میں دیا۔ بیا تھا۔ اور یہ ان کی بین کرامت تھی۔

عزاداری امام حسین کے مرکز کا نام امام باڑہ رکھا گیا۔ بیقطعی طور پر ہندوستانی اس طرح تھا کہ اس سے پہلے عرب، ایران اور دوسرے مسلم ممالک میں اس نام کا کوئی ادارہ نہیں تھا۔ اس میں امام

لائے اور سیس سکونت افقیار کی۔ سادات جلالی انجی کی نسل ہے ہیں۔ جلائی بین عزاداری امام حسین کا قیام ای دور میں وجود میں آیا۔ نواب شجاع الدولہ نے ای خاندان سے تعلق رکھنے دالے ایک ہزرگ سید شاہ خیرات علی کو عزاداری امام حسین سے مصارف کے لیے پانچ گاؤک شلع ایر میں ویے۔ جلائی کی عزاداری میں جن چیزوں میں صوفیاء کی جھلک لمتی ہے وہ ہیں امام باڑے، مجلس خواتی، ہندو اور سلمانوں کا عزاداری امام سین میں شریک ہونا۔ جلائی میں عزائے حسین کو لے کر آئ تھ کیکوئی جھگڑ انہیں ہوا جبکہ جلائی سے ایس کلومیٹر دوری پر علی گڑھ میں اکثر عزائے حسین کو لے کر اسلام کی بیاری کھی اور مجھ برسوں بک جلوس نہ تکل سکا۔

۱- بیسویں صدی میں جڑئی کے ماہر تعلیم کرین میر نے تعلیم کو حرفے ہے جوڑنے کی سب سے پہلے تعیوری بیش کی۔ ہندوستان میں گاندھی تی نے آزادی کی تحریک میں بھی اس کا استعال کیا۔ ڈاکٹر ذاکر حسین نے اس کو بنیادی تعلیم کے نصاب میں شامل کرکے تو می تعلیم کا ایک منصوبہ 1972ء میں واردھا میں پیش کیا۔

۲- درگاه على خان ، مرقعه دبل، فارس مخطوطه، سالار جنّك ميوزيم، حيدرة باد، ايف\_اے ي ۸، ۵۱،۵ ۵۵ اور ۵۸

کے ساتھ ایک ہندی لفظ باڑہ ملاکر امام باڑہ بنادیا تاکہ اس سے اس کا ہندوستانی مزاج جھکے۔ اس کا مام اس زبان میں نہیں رکھا گیا کہ جس میں قرآ ن نازل ہوا یا جس زبان کو امام حسین ہولتے تھے۔ نہ فاری کا کوئی نام رکھا۔ جب کہ بجی دو زبا نیس فدہب اسلام اور اسلامی ثقافت سے قریب تر تھیں۔ یہ صوفیائے کرام کی فکر کا نفیاتی پہلو تھا۔ اگر باہر کے ناموں اور زبان سے ہندوستان میں کوئی مرکز بنایا جائے گا تو اس کی جڑیں ہندوستان میں گہری نہ ہوسیس گی۔ امام باڑے کے دروازے بھی بنایا جائے گا تو اس کی جڑیں ہندوستان میں ایک نیا تجربہ تھا۔ نیکی بنایا جائے گا تو اس کی جڑیں ہندوستان میں ایک نیا تجربہ تھا۔ نیکی خواداری حسین وہ امام باڑوں میں ہونے والی عزاداری حسین میں شرکت کرنے گئے اور آ ہتہ آ ہتہ عزاداری حسین ان کی زندگی کا جزو بن گئی۔ اور اس طرح ہندوستان میں ایک سے باب کا اضافہ ہوا۔ عزاداری امام حسین میں شرکت کے لیے تبدیلی فرہب کی کوئی ضرورت نہ تھی۔ دس محرم کو ہندو بھی تعزیوں کی زیارت کرتے اور کر بلا کے بیاسے شہیدوں کی یاد میں اپنے محلوں میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من شرکت کے بیا شہیدوں کی یاد میں اپنے محلوں میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من میں شربت کی سبیل لگاتے۔ لوگ اس تیرک کو پیتے وقت من ہی من سبیل گائے۔

#### بهارت میں اگر آجاتا ہوں بیاسانہ ماراجاتا

مرقعہ وہلی بیں اے اء سے متعلق ایک بیان ملتا ہے کہ: '' ورگاہ شاہ مردال میں بارہ محرم کو ایک مجلس عزا ہوتی ہے۔ دبلی کا کوئی مخض ایبنا نہ ہوتا جو اس میں شرکت نہ کرتا ہو۔ تاحد نگاہ سواریال ہی سواریال نظر آتیں۔ مالدار، غریب، چھوٹے بڑے غرض کہ سب لوگ ہی شرکت کے لیے یہال آتے''۔ اے اء کا یہ بیان بڑی اہمیت کا حامل ہے کہ اس وقت تک عزاداری امام حسین میں دبلی کے تمام لوگ یعنی بندو اور مسلمان شرکت کرتے ۔ لے

تیر حویں صدی عیسوی سے لے کر سولھویں عیسوی تک عزاداری امام حسین امام باڑوں میں ہوتی اور جلوس کا کوئی رواج نہ تھا۔ اس دور میں پچھ سلاطین کے دور میں عزاداری امام حسین خفیہ طور پر بوئی، اس لیے کہ خود صوئی تحریک کا قیام مسلمانوں میں موروثی ملوکیت کے خلاف احتجاج کی وجہ سے ہوا جس کے بانی حضرت معاویہ تھے۔ حضرت نظام الدین اولیاء کے مرید مولانا ضیاء الدین برنی اپنی کرا جس کے بانی حضرت معاویہ ہیں کہ: '' حضرت معاویہ اور امیر الیو منین عثمان کے دوسرے کتاب تاریخ فیروز شابی میں لکھتے ہیں کہ: '' حضرت معاویہ اور امیر الیو منین عثمان کے دوسرے

ا - غيباء الدين برني، تاريخ فيروز شابق الابور ١٩٨٣ ء،ص ٢٦

عزیزوں نے جو اپنے حصہ مملکت میں وسیع علاتوں کے مالک سے اور قوت اور افتدار حاصل کر بچکے سے علی مرتضی کرم اللہ وجہد الکریم کے خلاف بغاوت و سرکشی کی، ان سے بیعت نہیں کی اور فساوشروع کردیا'' \_ اِام حسین نے ای موروثی ملوکیت کی بیعت کرنے سے اٹکار کردیا جس کے بیجے میں ان کی شہادت واقع ہوئی۔ عجیب سانحہ ہے کہ جس اسلامی سیاسی نظام کی بنیاد حضرت محمہ مصطفیٰ صلی اللہ ملیہ و آلہ وسلم نے ڈائی تھی اور جس کی بیروی خلفائے راشدین نے کی وہ تو الالاء میں ختم ہوگیائیکن جس موروثی ملوکیت کی بنیاد معاویہ نے الالاء میں ڈائی وہ آج تک مسلم ممالک میں قائم ہے۔ سلاطین دبلی بھی بغداد کے موروثی ملوک ہی کی سرپرتی میں ہندوستان میں سلطان کی حیثیت سے حکومت میں اعلانہ یطور پرعزاداری امام حسین ممکن نہ تھی۔ اس لیے کہ حسین کا نام ہی موروثی ملوکیت کے خلاف احتجاج تھا۔ محمد بن تغلق ابن تیمید کی فکر سے متاثر تھا۔ اس لیے کہ حسین کا نام ہی موروثی ملوکیت کے خلاف احتجاج تھا۔ محمد بن تغلق ابن تیمید کی فکر سے متاثر تھا۔ اس فیصونیاء سے خلاف احتجاج تھا۔ محمد بن تغلق ابن تیمید کی فکر سے متاثر تھا۔ اس طوفیاء سلطان کے عاب کا میکار ہوئے۔ خلاف وہ و ملوکیت کے مسلے پر مولانا ابوالاعلی مودودی نے سر صوفیاء سلطان کے عاب کا میکار ہوئے۔ خلافت و ملوکیت کے مسلے پر مولانا ابوالاعلی مودودی نے سر حاصل بحث ای عنوان بر اپنی کتاب میں کی ہے۔ یہ

عزاداری امام حسین ایک کمل ادارہ ہے جس کی با قاعدہ اصطلاحات ہیں۔ یہ اصطلاحات نہ تو کسی عزاداری امام حسین عربی، فاری یا اردو کی و کشنری میں ملیس گی اور نہ ہی شیعہ علاء کی کتابوں میں۔ عزاداری امام حسین ہے متعلق اصطلاحات صوفیاء ہی کی دین ہیں۔ نذر و نیاز، علم ہے متعلق دوصور تیں ہیں، علم نصب کرنا اور علم سوار کرنا۔ یہ دونوں قطعی طور پر علیجہ وعلیہ ہ صور تیں ہیں اور انہیں وہی شخص سمجھ سکتا ہے کہ جس نے عزاداری کے نظام کو بچین سے دیکھا ہے، سمجھا ہے ادر اس پر عمل کیا ہے۔ ان اصطلاحات کا استعال اردو مرشد گوشعراء میر انیس اور مرزا دبیر کے مراثی میں ہوا ہے اور وہ اس لیے کہ یہ مرشبہ گو شعراء تھے۔ میر انیس کے مورث سیر محمد گیسودراز بندہ نواز تھے۔

عزاداری حسین کا دوسرا دور سولھوی صدی عیسوی سے شروع ہوتا ہے جب مغل بادشاہ ہندوستان آئے اور اپنی حکومت قائم کی۔ مغل بادشاہوں کو اہل بیت سے عقیدت تھی اسی لیے انہوں نے عزاداری امام حسین پرکوئی بابندی نہیں لگائی لیکن تورانی علماء اور امراء کو اہل بیت سے الیک کوئی خاص عقیدت نہ تھی اسی لیے بعض معاملات میں انہوں نے تخی رکھی۔ لیکن ہمایوں کی ایران سے واپسی پر

۱- سید ابوالاعلی مووودی، خلافت و ملوکیت، دبلی است است از عالم خال، امرائے عبد اکبراور اس کی ندبجی پالیسی کا ارتقاء مس ۲- اقترار عالم

ار انی علماء اور امراء کا ہندوستان آنے کا سلسلہ جاری رہا۔ اکبر کے عہد کے بہلے دور میں یعنی ۲ ۱۵۵ء ہے ۱۵۸۰ء تک ایرانی علاء، امراء اور تورانی علاء اور امراء میں درباری ساست اور نہ ہی عقائد کو لے كركش كش شروع ہوگئ ۔ اكبرخود مخدوم الملك عبدالله سلطان يورى اور فيخ عبدالنبي جيسے علماء كے زیر اثر رہالے ان کے علاوہ بھی اکبر کے عبد میں دوسرے ایسے عناصر موجود تھے جو چشتی اور سپروردی صوفاء کی ترکیبی حکمت عملی کے مخالف تھے۔خودشیخ احمد نقشبندی سر ہندی نه صرف بین المذاہبی رواداری کے قائل نہ تھے بلکدان کے نزدیک غیر نی مسلمان بھی کافروں کی حیثیت رکھتے تھے۔ ۱۴ کبرنے ایسے عناصر کی برواہ کیے بغیر ۱۷۸۰ء میں ہندوستان میں صلح کل کی پالیسی کی بنیاد ڈالی اور تمام نداہب کے لوگوں کو مذہبی آ زادی دی۔ ظاہر ہے کہ اس تبدیلی کا اثر عزاداری امام حسین کی نشر و اشاعت کے لیے مددگار ثابت ہوا۔ عبد وسطی کے ہندوستان میں پہلی مرتبہ ایک ایرانی شیعہ عالم سید نورالله شوشتری کو لا ہور کا قاضی بنایا گیا۔ سے ایس حکومت میں جہاں حنی فقہ کی پیروی ہوتی تھی، اس دور میں عزاداری امام حسین کو بھی فروغ حاصل ہوا۔ جہانگیر اور شاہجہاں کے دور میں بھی بہ آزادی رہی۔ جب اورنگزیب بادشاہ بنا تو اس کا رجحان مذہب کی طرف اینے اجداد سے زیادہ تھا۔ اورنگزیب کو اہل بیت ے بوی عقیدت تھی۔ اس کے رفعات اور احکامات اس کے رجمان کی بوری طرح عکاس کرتے میں۔ اور تکزیب نے اسنے وصیت نامے میں تحریر کیا ہے کہ الازم السعادات سادات بار بد کے ساتھ احترام ورعايت من كوئي فروكذاشت نبيل كرني جابيت اور قُلُ لَا أَسْدَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجِرًا إِلَّا المُقودَّةَ ف، الْقُورُ من كل آيت شريفه كے بموجب عمل كرنا جائے كيوں كه آيت كريمد: " كهدو يح كد ميں تم ہے اس پر کوئی اجر طلب نہیں کرتا بجز اس کے کہ میرے عزیزوں ہے محبت کرو'' کے مطابق یہ جماعت اجر نبوت ہے۔ اس میں برگز کوتابی ند کرنی جائے کہ دنیا و آخرت میں خیر و فلاح کا باعث ہے۔ سے یہ وصیت نامہ بارہ نکات پر مشتل ہے۔ اس کے متعلق اور نگزیب نے لکھا ہے کہ: '' اثنا عشر کا عدو مبارک ہے اور وصیت کا اختتام بھی اثنا عشر پر کیا جاتا ہے'۔ ھے ایک اور رقعے میں لکھتا ہے کہ: '' سادات ہے محبت اور عزت کمینا نہارے مذہب کا حصہ ہے افرران سے نفرت اور دشمنی رکھنے والے کے لیے جہنم ہے' کیاس سے اندازہ ہوسکتا ہے کہ جب اورنگزیب کا سادات کے بارے میں یہ ا- قاضى حاويه، بندى مسلم تمذيب، لا بور 1990ء، م ٣٣ - عبدالقادر بدايوني، فتخب التواريخ، جلد سوم، م ٣٨ - ١٣٤ ٣- سيدمجمة عزيز الدين حسين ، قاضي نورالله شوشتري أبك سواخي خاكه اسلام إن دي تينينگ ورلذ ، جلد ٢، ١٩٩٣ و، ص ٣١-٣٩ ٣- اورنگزيپ، احكام عاممنيري، لا بور ١٩٩٣ ، بس ٢ ٣- ٣٦ ١٥ - الضاً بس ١٣٦٠ ٢ - الضاً بس ١٣٥٥

عقیدہ ہے تو اہل بت ہے اسے کس درجہ مودت ہوگی۔ لیکن جیسا کہ میں پہلے بھی عرض کرچکا ہول کہ مغل دور میں اس کے خلاف بھی ذہن موجود تھے۔صادق خاں،طبقات عالمگیری میں عہد اورنگزیب کا اک واقعہ کھتے ہیں کہ جب گول کنڈہ کا محاصرہ چل رہا تھا تو چھ لوگوں نے صف شکن خال تورانی ے جو کہ کمانڈر تھا کہا کہ قلعہ تو فتح ہو ہی جائے گا وہاں غذا اور یانی جانے میں زیادہ کختی نہ کریں اس لے کہ قلعے کے اندر علاء اور سادات صحیح النب بھی موجود ہیں۔صف شکن خال نے جواب دیا کہ: "الر امام حسین بھی اس قلعے میں موجود ہوتے تو بھی ختی میں کوئی کی ند کرتا" لے جب اس واقعے کی اطلاع اورنگزیب کو ہوئی تو اس نے اس کو اس کے منصب سے برطرف کر کے جیل خانے میں ولوادیا۔ فرزندعلی موتکیری مخص التواریخ میں عبد اورنگزیب کا ہی واقعہ لکھتے ہیں کہ: ''میر جمله عظیم آیاد بہار کے گورز بن کر گئے تو امراء ان کے باس حاضری کے لیے آئے لیکن نعمت اللہ خال ایام عاشورہ میں عزاداری امام حسین مسفول رہنے کی وجہ سے ان ایام کے بعد حاضر ہوئے۔ اس وقت محمد امین خال بھی موجود تھے۔ میر جملہ نے کہا کہ آپ اتنے روز بعد کیوں آئے۔ انہوں نے جواب ویا کہ ماتم داری میں مشغول تھا اس لیے معافی کا خواستگار ہوں۔ محمد امین خال نے کہا کیا آ ب سے گھرکسی کی موت ہوگئی تھی ۔ نعمت اللہ خال نے کہا کہ شہادت حسین واقع ہوئی ہے۔ محمد امین خال نے کہا کہ اس ے کیا معنی، بزید اور حسین تو ایک دوسرے کے بھائی تھے۔ عجیب بات ہے کہ آ ب ایک بھائی کا تو ماتم كريں اور ووسرے كى خوشى ميں شامل نہ ہوں \_ نعت الله خال نے جواب ديا كه جن سے جارا تعلق ہے انہیں شہید کردیا گیا اس لیے ہم ماتم کرتے ہیں۔ آپ کے بھائی کو فتح حاصل ہوئی آپ خوشیاں مناہیئے''۔ یع

عہد اور نگزیب کے اختیام سے پہلے ہی کشیدگی اور حالات خراب ہونا شروع ہو گئے تھے۔ وحدت الوجودی رویتے نے نہیں انتیازات کو ختم کرنے کی ترغیب دی۔ وحدت الشہودی رویتے نے تقسیم کو ہی اپنا نصب العین قرار دیا اور بالآ خر اہل اسلام کے مختلف فرقوں میں بھی اتحاد و ابلاغ کے تمام وسلے تباہ کردئے گئے۔ شیخ احمد سربندی کے صاحبزادے شیخ محمد معصوم نقشبندی نے عائمگیر کوشیعوں کا قتل عام کرنے کی ترغیب دیتے ہوئے لکھا کہ: '' ابن عباس نے روایت کی کہ آخری زمانے میں ایسے لوگ

۱-محد صادق، طبقات عالمکیری، مخطوط، بیشنل میوزیم، نتی دبلی، ایف ۸۵ ایف ۲- فرزند علی مرتکسری، فخص مالنواریخ، مخطوط پیشنل میوزیم، نتی دبلی، ایف ۸۳ اے

ہوں گے جن کوروافض کہیں گے۔ بیاسلام کی تو بین کرنے والے اور مشرک ہو گئے ، ان کوتل کردینا "لے اور گئریب اس حد تک تو نہ جاسکا تا ہم اس کے زبانے میں پچھ معاشی بحران کی بنا پر ورباری سیاست اور پچھ ندہی بنیادوں پر شیعہ سی اختلافات نے خراب صورت اختیار کرلی۔ خود اور گئریب کی تخلیلی حکمت عملی کا بتیجہ صرف بی نہیں تھا کہ مغل حکومت کی غیر مسلم اکثریت مغائرت کا شکار ہوگئ اور اس کے مراکز تبدیل ہوگئے بلکہ خود مسلمانوں میں بھی فرقہ وارانہ رجحانات شدت اختیار کرگئے۔ امت کا اتحاد ختم ہونا شروع ہوگیا۔ ان تمام حالات کا اثر عزاداری امام حسیق پر پڑنا شروع ہوا۔ مغل بادشاہ اسماد کر شکل اختیار کرلی۔ یا اکبر نے بہادر شاہ اول کے دور میں شیعہ سی تنازعات نے فرقہ وارانہ نساد کی شکل اختیار کرلی۔ یا اکبر نے اسلام کو انسان دوتی کے مساوی قرار دیا تھا اور اس سے نسل انسانی کی اجتا کی فلاح مراد کی تھی لیکن اضارویں صدی کے مغل ہندوستان میں اسلام کی وسیع تر توجیہہ کو نہ صرف مستر دکردیا گیا بلکہ نظری اور عملی دونوں سطحوں پر اسلام کو ایک فریق کے عقائد میں ضم کردیا گیا۔

مغل حکومت زوال پذیر ہوئی اور علاقائی حکومتوں کا وجود عمل میں آیا۔ اووھ میں نواب شجاع الدولہ کا عروج ہوا۔ انہوں نے عزاداری امام حسین پر خاص توجہ دی۔ امام باڑوں کو معافیاں دیں تاکہ لوگ عزاداری امام حسین پورے اطمینان و انہاک ہے انجام دیں۔ ۲۷ کاء میں نواب شجاع الدولہ نے عزاداری محرم قصبہ جلالی، ضلع علی گڑھ میں کی اور نواب آصف الدولہ نے ۱۸۷ء میں سید شاہ خیرات علی کے امام باڑے کے لیے پانچ گاؤں دیے جن کو اگریزوں نے ۲۰ مام بی منبط کرلیا۔ خیرات علی کے امام باڑے کے لیے پانچ گاؤں دیے جن کو اگریزوں نے ۲۰ مام میں منبط کرلیا۔ اس طرح نوابان اودھ نے کیر تعداد میں عزاداری حسین کے فروغ کے لیے معافیاں ویں۔ ای وجہ سے بعض علاء اور دانشوروں کا خیال ہے کہ نوابان اودھ کے عہد میں عزاداری امام حسین کو عروج عاصل ہوا۔ لیکن میری رائے اس سے مختلف ہے اس لیے کہ اٹھارہ یں صدی میں ہی عزاداری امام حسین کو موجہ سین انحاد کی جگہ فرقہ واریت نے لیے گئی ہواری امام حسین کی وسعت ختم ہورہی تھی ۔ محرم میں سنیوں کے جگوس ان اور عزاداری امام حسین کی وسعت ختم ہورہی تھی ۔ محرم میں سنیوں کے جگوس کی وجہ پھی تو ان سے علیمدگی اور پھر ہوگئی اور پھر ہوگئی اور پھر ہوگئی اور پھر ہوگئی اور پھر ہوگئی۔ ان ایک بیری تعداد نے تو اس سے کنارہ کئی افتیار کرلی تھی جس کی وجہ پھرتو ان سے علیمدگی اور پھر ہوگئی آھیں۔ فرقہ پرست دانشور اس مسئلے پر ایرانی، تورائی کہران کے بہاں خود اصلاحی تحرم کیس شروع ہو چکی تھیں۔ فرقہ پرست دانشور اس مسئلے پر ایرانی، تورائی

حوالوں ہے بحث کرتے تھے جس کے نتیج میں شیعہ ٹی اختلافات شدت افقیار کررہے تھے۔

ای دور میں شاہ ولی اللہ نے مسلمانوں میں اتحاد قائم کرنے کے لیے تحریک شروع کی۔ شاہ ولی اللہ کا بھی نسب والدہ کی جانب سے امام موکا کاظم تک بہو نچتا ہے۔ اے شاہ ولی اللہ نے سب سے پہلے اس تورانی تصور کی تر دید کی کہ شیعہ مشرک ہیں لہذا واجب القتل ہیں۔ بی اس دور میں نصرف فرقہ واریت پیدا ہوچکی تھی کہ جس وقت شاہ ولی اللہ قرآن کے فاری ترجے میں مشغول تھے تو کچھ علاء ان کے مخالف ہوگئے اور ترجے کو بدعت قرار دیا۔ ایک دفعہ وہ معجد فتح پوری میں نماز کے لئے گئے تو مسلمان ایک کثیر تعداد میں وہاں جمع ہوگئے اور ان کی جان کو خطرہ ہوگیا۔ سے بقول شاہ عبدالعزیز: '' ایک شخص نے والد ماجد سے شیعوں کے کافر ہونے کے متعلق فتویٰ پوچھا۔ آپ نے کہا کہ علائے حفیہ میں اس پر اختلاف ہے۔ جب دوسری مرتبہ بھی سوال ہوا اور یہی جواب ملا تو اس محفص نے کہا کہ بی شخص شیعہ ہے'' سے جہاں تک محبت اہل ہیت کا تعلق ہوا اور یہی جواب ملا تو اس محفص نے کہا کہ بی شخص شیعہ ہے'' سے جہاں تک محبت اہل ہیت کا تعلق ہوا دور یہ جوال علی محبت اہل ہیت کا تعلق ہوا دور یہ جواب ملا تو اس محفص نے کہا کہ بی شخص شیعہ ہے'' سے جہاں تک محبت اہل ہیت کا تعلق ہوا دور یہ کو دونوں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو فضیات ویں' ۔ ھے ان طالات سے بخو بی اندازہ ہوگئا ہے کہ اس دور میں عزاداری امام حمین جی محب و فضیات ویں' ۔ ھے ان طالات سے بخو بی اندازہ ہوگئا ہوگا۔

شاہ عبدالعزیز نے سرالشہا دہمن کھی۔ اس کتاب کی بنیاد پر بعض لوگ شاہ عبدالعزیز کو شیعہ تصور کرتے ہے۔ یہ ملفوظات کے مطابق: '' حافظ آ فتاب میرے درس میں شامل ہوتے ہے ایک روز حصرت علی کا ذکر شروع ہوا۔ (میں نے) حصرت علی کے مناقب بیان کرنے شروع کردیے۔ اس موسیلہ پنھان نے شیعہ سمجھ کر درس میں آ نا موقوف کریا'' ہے اس کے بعد شاہ عبدالعزیز نے روسیلہ پنھان نے شیعہ سمجھ کر درس میں آ نا موقوف کریا'' ہے اس کے دیبا ہے میں شاہ عبدالعزیز کو سے ۱۸۹۹ میں تحقہ اثنا عشریہ کا علیہ اور شرورت اس لیے محسوس کی گئی کہ جس وور سے ہم کر در سے بیں اس میں اثنا عشریہ کا غلبہ اور شہرہ اثنا بڑھ گذار رہے ہیں اس میں اثنا عشریہ کا غلبہ اور شہرہ اثنا بڑھ گیا ہے کہ بہ مشکل کوئی گھر ایہا ہوگا جس میں کوئی نہ کوئی شخص سے ند ہب اختیار نہ کرچکا ہو یا اس سے مثاثر نہ ہوا ہو'۔ ۸

ا - هنتی محمد اگرام، رودکوژ، لا بور ۱۹۸۲ء، مل ۵۳۳ تا سی جادید، مل ۴۳۱ سے ابینیا، مل ۴۳۳ سے ابینیا، مل ۴۳۲ ۵ - هنتی محمد اگرام، مل ۵۷۵ ۲ - ڈاکٹر شریاڈار، شاہ ممبدالعزیز اور ان کی تلمی خدیات، لا بور ۱۹۹۱ء مل ۱۲۳ کے ابینیاً ۸ - شاہ عبدالعزیز، جمکندا شاعفر سے، مل ۴۰۰۴

شاہ عبدالعزیز کا یہ جملہ دعوت فکر دیتا ہے کہ آخر ایسے کون سے محرکات تھے کہ جن کی وجہ سے شیعی عقائد کو اس درجہ فردغ حاصل ہوا۔ اس لیے کہ جس دور کی بات شاہ عبدالعزیز کررہے ہیں اس میں شیعہ مجتدین کا وجود بھی نہ تھا۔ در اصل ان عقائد کی تبلیغ صوفیائے کرام نے کی تھی اور وہ بھی کہ محبت الل بیت رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم۔ جیسا کہ خود شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کے ساتھ واقعات ان کے خبی رجحانات اور مناقب حضرت علی بیان کرنے کے سلسلے میں چیش آئے۔ صوفیاء نے جس اسلام کی تبلیغ کی وہ قرآن، سنت نبوی اور محبت اہل بیت پر مبنی تھا۔ اس کی تبلیغ حضرت معین الدین شاہ پشتی، حضرت بہاء الدین سروردی، حضرت نظام الدین اولیا، میر سیدعلی بھدانی، سید شرف الدین شاہ ولایت، سید شاہ الدین میر سیدعلی بھدانی، سید شرف الدین شاہ ولایت، سید شاہ الدین والیا، میر سیدعلی بھدانی، سید شرف الدین شاہ ولایت، سید شاہ الدین والیات کے کہ بیدان کے وجود سے بہت پہلے کی بات ہے۔

تخذ اثنا عشریہ کے جواب بیں تعلیم مرزا محمد کائل، شہید رابع نے نزبۃ اثنا عشریہ کھی اور مولوی سید دلدار علی شیعہ مجتمد اول نے و والفقار کسی۔ بس اب کیا تھا کہ مناظرے کا سلسلہ شروع ہوگیا۔ اس مناظرے نے بھی عزاداری امام حسین کو نقصان بہو نچایا۔ حالات کو مزید تقلین بنانے کے لیے پچھ من مناظرے نے بھی عزاداری امام حسین کو نقصان بہو نچایا۔ حالات کو مزید تقلین بنانے کے لیے پچھ من گھڑت روایات کسی گئیں تاکہ شیعہ بنی اختلافات میں مزید اضافہ ہو اور شدت اختیار کریں۔ امیر شاہ خال امیرالرویات میں شاہ عبدالعزیز کے متعلق اس طرح روایت بیان کرتے ہیں کہ: ''اس زمانی میں روافض کا نہایت غلبہ تھا۔ چنانچہ دبلی میں نجف علی خال کا تسلط تھا جس نے شاہ ولی اللہ کے پنچ عبد العزیز جو نچور پیدل گئے کوئکہ ان کو سوار ہونے کا تھم نہ تھا'' یے اس روایت کو اکابر بنی علاء مولانا مناظر احسن گیلائی، مولانا محمد میاں اور مفتی انتظام اللہ شہائی نے شاہ عبدالعزیز کی سوائح کے تحت اپنی مناظر احسن گیلائی، مولانا محمد میاں اور مفتی انتظام اللہ شہائی نے شاہ عبدالعزیز کی سوائح کے تحت اپنی اللہ کا انتقال ۱۲ کاء میں بوچکا تھا۔ سے دوسرے یہ کہ پنچ از وانے کا ذکر شاہ ولی اللہ کے کسی معاصر نے نہیں کیا۔ شاہ عبدالعزیز نے تخذ اثنا عشریہ وہ وہ کہ کاء میں تصنیف کی جب کہ نجف خال کا انتقال ۱۲ کاء میں ہوچکا تھا۔ سے دوسرے یہ کہ پنچ از وانے کا ذکر شاہ ولی اللہ کے کسی معاصر نے نہیں کیا۔ شاہر ہے کہ جب لوگوں نے اس طرح کی روایات ان علماء کے بارے میں پڑھی معاصر نے نہیں کیا۔ ظاہر ہے کہ جب لوگوں نے اس طرح کی روایات ان علماء کے بارے میں پڑھی

ہوگئی تو ان کی نفرت میں مزید اضافہ ہوا ہوگا جب کہ بیروایات تاریخی شواہد کی روشن میں قطعی بے بنیاد معلوم ہوتی ہیں۔

فاری ادب میں تو اہل بیت سے عقیدت بہت صاف صاف حبلتی ہے۔ لیکن اس دور کے اردو ادب میں بھی اہل بیت نبی سے عقیدت حد درجہ نظر آتی ہے۔ میر جعفرز ٹلی حضرت علی سے عقیدت کا اظہار اس طرح کرتے ہیں۔

کیوں نہ جعفر ہو ثنا خوان ہمہ نیبر کا صدق باطن سے ہوا خاک وہ در نیبر کا ہے نہ وسواس اسے بھوت و سیدا ژور کا روز و شب یاد رکھے نام علق حیدر کا میر تقی میر ان الفاظ میں مدح سرائی کرتے ہیں:

ہادی علیٰ ، رفیل علیٰ ، رہنماعلیٰ یادر علیٰ ، محمد علیٰ ، آشنا علیٰ مرشد علیٰ ، کفیل علیٰ ، پیشوا علیٰ مقصد علیٰ ، مرادعلیٰ ، مد عاعلیٰ

مرزا غالب اپنے کلام میں حضرت علیٰ ہے اپنی عقیدت کا اظہار اس طرح کرتے ہیں: ارزندہ گوہری چون من اندر زمانہ نیست خود را بہ خاک رہگذر حیدر المنم

ساغر پی صبوح لبالب کنم زمی چونان کدلب ز زمزمد یا ابوالحن چو برگ گل زباد سحرگای ام زبان رقصد بنام حیدر کر ار در دبمن چینولال دلیر نے مراثی کیھے۔ ایک مرمے کامطلع ہے:

پہونجے امیرشام کی مجلس میں جب اسیر

اس مرجیے میں ان حالات کی بڑے ول سوز انداز میں عکاسی کی ہے جو اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اس لئے ہوئے قافلے کی پیش کے وقت بزید کے دربار میں پیش آئے۔ علیہ اقبال ٹوٹے ہوئے خانقائی نظام میں دوبارہ زندگی بیدار کرنے کے لیے اس طرح ترغیب دیتے ہیں:

نگل کر خانقا ہوں سے ادا کر رسم شبیری مولا نا محرعلی ان الفاظ میں مسلمانوں میں تحریک پیدا کرنے کے لیے تعرہ بلند کرتے ہیں: قتلِ حسین اصل میں مرگ بزید ہے۔ اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کربلا کے بعد مولانا ابوالکلام آزاد نے ایک کتاب''شہید کربلا'' نکھی۔لیکن ان وونوں حضرات کے ہاں ایک مقام یر حد درجہ تضاونظر آتا ہے۔ امام حسین کا احتجاج اور اس کے نتیج میں ان کی شہادت ملوکاند موروثی نظام سحتے قیام کے خلاف تھی۔ یہ دونوں علماء یعنی مولا نا محمر علی اور مولا نا آ زاد امام حسیت سے تو صد درجیعقبیدت رکھتے تھے لیکن ان دونوں حضرات نے غیر اسلامی ملوکا نہ موروثی نظام کو نہ صرف خلافت کا نام دیا بلکہ اس کی حیات کو باتی رکھنے کے لیے ہندوستان میں خلافت تحریک جلائی۔ ان علاء کے بہ د دنوں عمل قطعی طور پر متضاد تھے۔مولا ناشبلی نعمانی نے معرکۃ لآ راء کیاب'' موازنۂ انیس و دبیر'' ککھی۔ اب برنش راج کا ہندوستان پر پوری طرح تسلط ہو گیا۔صوفی تحریک میں ضعف و اضمحلال کے آ ٹار پہلے بی نمایاں ہو چکے تھے۔ ہندومسلم نفرت سترھویں صدی عیسوی کے اختتام سے شروع ہو چکی تھی۔ بقول سرسید احمد خال: ''اس برادرانہ محبت ہے جو آپس میں تھی 24 کاء میں عالمگیر کے عہد میں بیمبت نوٹ گئ اور بدسبب مقابلہ سرکئی قوم ہنودشیواجی مرہنہ وغیرہ کے عالمگیر جملہ قوم ہنود سے ناراض ہوا اور اینے صوبہ دارول کے نام تھم بھیج کہ جملہ قوم ہنود کے ساتھ سخت کیری سے پیش آئیں اور ہر ایک سے جزید لیں پھر جونفرت اور ناراضی رعایا کو ہوئی وہ ظاہر ہے'۔ اب اس کو برٹش سرکار کی سریرتی میں مزید تقویت ملنا شروع ہوئی۔مسلمانوں کے درمیان شیعدسی اختلافات اینے عروج بر پہونچ گئے۔ انگریز اپنی حکومت کے قیام اور اس کے استحکام کے لیے ہندومسلم نفرت اور شیعہ سنی اختلافات سے ساسی فائدے اٹھانے کی ایک جامع اسکیم تیار کر چکے تھے۔ انہوں نے تاریخ سے متعلق مفسدان کتابیں تکھیں اور تکھوائیں اور ان کو اسکولوں، کالجوں اور یونیورسٹیوں کے نصاب میں شامل كرديا- نتيحه به جواكه جو طالب علم ان كتابول كو يژبصته ان ميں ہندومسلمانوں، سنيوں اورشيعوں ميں نفرت كا احساس بيدا موجاتا - آسته آسته بيز بريور عاج مي مرايت كركيا .

اس فرقد پرتی نے ہندوستانی سیاست، ساخ اور ثقافت کو مزید کرور بنادیا تھا۔ ہندوستانیوں کے سامنے ان مسائل کا کوئی حل نہ تھا اور نہ ہی ان کا کوئی راہبر یا رہنما تھا جو آئیس اس دلدل سے تکال کے لیے جاتا۔ ان ابتر حالات کی وجہ سے عزاداری امام حسین بھی متاثر ہوئی۔صوفیاء نے اپئی کوشش سے بوم عاشورا کو ہندوستان میں تمام ہندوستانیوں کے لیے ایک غم کا دن بنادیا تھا، اس دن ہر ہندو اور مسلمان اپنے کاروبار کو بند رکھتا اور امام حسین کی شہاوت کو یاد کرتا۔ لوگ تعزیوں کے جلوس نکالتے اور کربلا کے پیاسوں کی یاد میں شربت کی سبلیس لگاتے۔ ابھی حال ہی میں انڈیا آفس لا بجربری، اور کربلا کے پیاسوں کی یاد میں شربت کی سبلیس لگاتے۔ ابھی حال ہی میں انڈیا آفس لا بجربری،

لندن میں ایک مخطوطہ مراکت الاحوال جہاں نما کے مطالعے کا موقع ملا۔ ۲۰۸۱ء کے حوالے سے جشد پور کے متعلق لکھا ہے کہ: '' تمام ہندو اور مسلمان تعزید داری کرتے اور ایام عشرۂ محرم میں کوئی بھی مختص جا ہے مالدار ہو یا غریب شہر کے اندرسواری برنہیں چل سکتا تھا۔ اگر کوئی بھی مختص سواری برغلطی ہے بھی چاتا تو ہندو اورمسلمان دونوں مل کر اس کو ذلیل کرتے اور اس کومجبور کردیتے کہ وہ پیدل چل كر راسته يطي كريئ ' \_ إب ايها انقلاب آيا كداى يوم عاشورا كومحرم كا جلوس ايك مسئله بن كيا-محرم کا جلوس لے کر ہندومسلم فرقہ وارانہ فسادات ہونے لگے اور آ سند آ سند سیسلسلدمحرم کے جلوس کی بنا یر شیعہ سنی فسادات تک پہونچ گیا اور خود ہندوستان میں ہی عاشورہ بر کر بلا جیسے واقعات پیش آنے كي\_ جس طرح آج عراق ميں ہور ہا ہے۔ مدح صحابہ اور تمزیٰ ایجی ٹمیشن شروع ہوئے۔ ہزاروں سی اور شیعہ جیل گئے اور اس طرح شیعوں اور سنیوں کے درمیان ایک خلیج قائم ہوگئ۔ تمزی ایجی ٹیشن کی حمایت سیرعلی ظہیر نے کی اور مدح صحابہ کا مسئلہ مولا ناحسین احمد مدنی نے اٹھایا اور عجیب بات ہے کہ دونوں ایک بی وقت میں یونی کا گریس ورکنگ سمیٹی کے ممبر بھی تھے۔ اس سے ندصرف عزاداری امام حسین متاثر ہوئی بلکہ آزادی کی تحریک بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکی۔ اس کے بعد سنیوں کے تعزیوں ے جلوس علیحد ہ اورشیعوں کے جلوس علیجہ وعلیجہ ہ نگلناشروع ہو گئے اور ہندوؤں نے تو اس ہے کنارہ کشی ہی اختیار کرلی۔ کیچے موزخین اور دانشوروں کا کہنا ہے کہ یہ اختیا فات سترعوس صدی کے اختیام ہے ہی شروع ہو گئے تھے البتہ انگریزوں کے آنے کے بعد ان کی پالیسیوں کے نتیجے میں مزید شدت اختیار کر مجئے ۔صوفیاء نے ترکیبی حکمت عملی سے عزاداری امام حسین کو وسعت دی تھی جس میں بلاتفریق منہ و ملت تمام ہندوستانی شریک ہوتے تھے۔صوفی تحریک کمزور ہوئی،صوفیاء کے اثرات کم ہونا شروع ہوئے اور اب عزاداری امام حسین علماء کے ہاتھوں میں پینی علماء نے عزاداری امام حسین کے سلسلے سے تحلیلی رویہ اینایا جس کے نتیج میں عزاداری امام حسین محدود ہوتی چلی گئی۔علاء نے ایک خاص تید ملی اس نظام کے سلسلے میں یہ کی کہ عزاداری اہام حسین کے مرکز کے نام کو اہام باڑے سے تبدیل کرے امام بارگاہ اور حسینیہ کردیا۔ اس نام کی وسعت اور ہندوستانیت کوختم کرے عربیت اور فارسیت لاد وی۔ اور اس کے بعد چراغوں میں روشی ندرہی۔ ایبا ند تھا کمصوفیاء عرلی و فاری ند جانة تھے۔ انہوں نے اس كا نام امام باڑہ برى غور وفكر كے بعد ركھا تھا۔

١- مولانا محرتقي مرأت الاحوال جبال نما، فارى مخطوط، انذيا آخر مككفن الندن، ايف ١١٨ ا

اورنگ زیب نے ۱۲۹۴ء میں علماء صوفیاء اور سادات کو دی ہوئی مدد معاش کو موروثی زمینداری میں بدل دیا تھا جس کے نتیجے میں علاء صوفیا اور سادات کے خاندانوں بے تعلق رکھنے والے زمیندار بن گئے تھے، اور آ ہتہ آ ہتہ این مورثول کے رائے چھوڑ کر زمیندارانہ اقدار کے حال ہوگئے۔ پرٹش راج میں بھی مسلمان زمیندار ہے اور خاص طور سے سادات، سادات ام وہیہ سادات جلالی، سادات سری ، سادات مظفرتگر ہے تعلق رکھنے والے زیادہ تر سادات کو یہ فخر حاصل ہے کہ ان کے ا حداد زمیندار تھے۔خود میرے ہی مورث سید شاہ خیرات علی کو ان کے قائم کردہ امام باڑے کے لیے نواب شجاع الدولہ نے معافی وی جس کو بعد میں زمینداری کی حیثیت میں منتقل کردیا گیا۔ علاء نے اس زمیندارانہ نظام پر کچھ تو چہ نہ دی اور انہوں نے بھی اینے آپ کو اسی زمیندارانہ نظام میں ضم کرلما۔ انہوں نے بھی نواہان اودھ سے بڑی بڑی چاگیر س حاصل کیں، بغیر اس مسئلے برغور کیے ہوئے کہ بہنوانی اور زمینداری ملوکیت ہی کا ایک اہم جزو سے اور خود ملوکیت ایک غیر اسلامی اوارہ ہے۔علماء اور سادات کا زمیندار بنیا اتباع اہل بیت نہ تھا۔ امام حسین کا احتجاج اسی ملوکا نہ موروثی نظام کے خلاف تھا اور اسی احتجاج کے نتیج میں شہادت بائی۔ اس زمینداری کو اسنے خاندانوں میں محفوظ ر کھنے کے لیے انہوں نے جو دقف نامے دقف علی الاولاد کیے ان میں پسر اکبر کو اس بنا پر متولی بنایا اور باتی تمام بیٹوں کو ان کے شرعی حقوق ہےمحروم کردیا گیا اور اس طرح سے فقہ جعفری کی پیروی کے بجائے ملوکیت کے پیرو رہے۔ وقف فی سبیل اللہ جائدادوں کو آپس میں تقسیم کرلیا جب کہ وقف فی سبیل اللہ جائداد زمینداری کے تحت نہیں تھی اور اس وجہ سے قابل تقتیم بھی نہ تھی۔ اس کے بنتیج میں بہت سے امام ماڑے وقف فی سبیل اللہ حاکدادوں سے محروم ہو گئے۔ سادات بھی مودة القربی کے پیرو تھے اور عزاواری امام حسین ان کے عقیدے کا ایک اہم جزوتھی۔ انہوں نے بزے عالی شان امام باڑے تغییر کرائے اور ان میں جیلجیم کے جھاڑ فانوس آ دیزاں کیے اور بڑی شان سے عاشورہ محرم کی عزاداری منعقد کی اور اس طرح سے آ ہستہ آ ہستہ صوفیاء کی قائم کی ہوئی خلوص نیت اور سادگی برمخصر عزاداری امام حسین کی معنویت کو سخت نقصان پہونیا۔ اس کیے کہ دونوں اداروں، عزاداری ادر زمینداری کا مزاج ایک دوسرے سے قطعاً مختلف تھا بلکہ یہ دونوں ادارے ایک دوسرے کی ضد تھے۔ ابیامحسوں ہوتا ہے کہ اٹھارہویں صدی عیسوی میں شیعہ علاء ومجتہدین نے قوم کی ساسی اصلاح کی طرف کوئی تو جہنبیں دی۔ اٹھار ہویں صدی ہے لے کر موجودہ انقلاب ایران تک جو آبیۃ اللہ قمینی علیہ الرحمہ

کی رہبری میں وجود میں آیا، ہندوستانی شیعہ علاء اور جمہتدین نے سیاسی اصلاح اور اس سے متعلق قکر پیدا کرنے کے سلسلے میں ایک کتاب بھی نہیں لکھی۔ ان علاء اور جمہتدین نے اپنے آپ کونوابوں اور زمینداروں سے ہی وابستہ رکھا اور اس نظام کا حصہ بن گئے۔ سیاسی اصلاح ان کی نقاریر کا بھی موضوع نہیں رہی، بلکہ ہندوستان اور بعد میں پاکستان کے زیادہ تر شیعہ علاء اور جمہتدین ایران کے بیبلوی بادشاہوں سے ہی مرعوب رہے۔ بیتو اب ایران کے انقلاب کے بعد ہندوستانی اور پاکستانی شیعہ علاء فرشاہوں سے ہی مرعوب رہے۔ بیتو اب ایران کے انقلاب کے بعد ہندوستانی اور پاکستانی شیعہ علاء فرشاہوں سے ہی مرعوب رہے۔ بیتو اب ایران کے انقلاب کے بعد ہندوستانی اور پاکستانی شیعہ علاء فلاح سے اسلامی جمہوری کی بات کرنی شروع کی ہے۔ بیپن میں مجانس میں میرے کان اس اصطلاح سے قطعی نا آشنا رہے۔ میں نے تو اپن وطن جلالی میں بھی سی عالم دین کو اس موضوع پر تقریر کرتے نہیں سنا۔ بالکل ایس ہی صالت اہل سنت کی بھی ہے کہ ان کی بھی ایک کثیر تعداد سعودی عرب کے موروثی شاہوں سے متاثر ہے۔ ہاں اس دور ہیں اس مسئلے پر ایک سی عالم مولانا سید ابوال علی مودودی نے قلم شاہوں سے متاثر ہے۔ ہاں اس دور ہیں اس مسئلے پر ایک می عالم مولانا سید ابوال علی مودودی نے قلم شاہوں سے متاثر ہے۔ ہاں اس دور ہیں اس مسئلے پر ایک می عالم مولانا سید ابوال علی مودودی نے قلم شاہوں سے متاثر ہے۔ ہاں اس دور ہیں اس کو ان کا ایک بڑا کا رنامہ میستا ہوں۔

صوفیاء نے امام باڑوں کے دروازے بلاتفریق ندہب و ملت سب کے لیے کھول دیے تھے اور ایک کیر تعداد مجالس ایام عاشورہ محرم میں شریک ہوتی۔ اب حسینہ اور امام بارگاہ کے دروازے بھی سب کے لیے کھلے رہیں لیکن ہندووں اور سنیوں نے ان مجالس میں شرکت کرئی قطعاً بند کردی۔ یہاں یہ بات واضح کرنا چاہوں گا کہ امام باڑے کے نام کو بڑے شہروں میں حسینہ اور امام بارگاہ کردیا گیا، جیسے لکھٹو میں امام باڑہ غفران مآ ب کو اب زیادہ تر حسینہ غفران مآ ب لکھا جانے لگا ہے یا پاکستان میں کراچی جیسے شہر میں امام باڑے امام بارگاہ کہلانے گئے لیکن ان قصبات میں جن کی پاکستان میں کراچی جیسے شہر میں امام باڑے امام بارگاہ کہلانے گئے لیکن ان قصبات میں جن کم مورث اعلی صوفیائے کرام تھے اور انہوں نے ہی وہاں بنائے عزاداری محرم ڈالی تھی، وہاں آج بھی ان کا نام امام باڑہ ہی ہے۔ خود میرے وطن جلالی میں کی امام باڑے کو حسینہ یا امام بارگاہ آج تک ہندو، سلم یا شیعہ کی فساد نہیں ہوا۔ زمینداروں کے امام باڑوں میں سفیہ چاندنی کا فرش ہوتا۔ اشراف نہر فرش پر بیٹھے اور دیلی پر دری کا فرش ہوتا جس پر مزدور وغیرہ بیٹھے جو ان امام باڑوں میں نبی کے اس فرائے کی بیاد اسلامی مساوات و اخوت پر اس فرائے کی پر میں کہ کی اسام کر دے ہے اس لیے نوائے کا پرسہ دینے کے لیے آ تے تھے۔ صوفیاء نے ان مجالس کی بنیاد اسلامی مساوات و اخوت پر تام کی کھی۔ اب تفریق بیدا کردی گئے۔صوفیاء نے ان مجالس کی بنیاد اسلامی مساوات و اخوت پر کا اس کی کھی۔ اب تفریق بیدا کردی گئی۔صوفیاء نے ان مجالس کی خدود مور میل میں میاوات کوختم کردیا تھا۔ مساوات صرف مساجد تک محدود موکسی کے اس ملوکانہ نظام نے مسلمانوں میں مساوات کوختم کردیا تھا۔ مساوات صرف مساجد تک محدود موکس

ره من منتقى \_ بقول إقبال:

### ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز

محمود غزنوی اور اس کا غلام ایاز صرف نماز کے دقت برابر اور باقی زندگی میں وہ بندہ اور محمود بندہ نواز تھے۔ وہاں مساوات نہ تھی۔ صوفیاء ان خانقا ہوں اور امام باڑوں میں لوگوں کو ایک جگه بٹھا کر مسلمانوں میں تفریق کو نتم کرکے اسلامی مساوات کی جڑوں کو مضبوط کررہے تھے جس کو مسلمانوں کے موروثی ملوکا نہ نظام نے ختم کر دیا تھا۔

عزاداری امام حسین نے ایک موڑ ۱۹۴۷ء میں تقسیم ہنداور خاتمہ ٔ زمینداری کے بعدلیا۔ جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا کہ شیعہ علماء نے سیاس رہنمائی یا اصلاح کی طرف کوئی توجہ نہیں دی۔علائے د یو بند نے تو قیام یا کستان کی بہا نگ وہل مخالفت کی کیکن شیعہ علماء خاموش رہے۔ ۱۹۴۷ء میں بندوستان کا بنوارہ ہوگیا۔ اب کیا کرنا ہے؟ کس طرف جانا ہے؟ علماء وجبہدین کی طرف سے کوئی رہ نمائی نہیں، نیتجنا شیعہ فرقے سے تعلق رکھنے والوں کی ایک بوی تعداد یا کتان چلی گئ اور آج وہ اس فلطی کا خمیازہ بھگت رہے ہیں۔ ہندوستان جیسے جمہوری ملک کو جھوڑ کر جانا صحیح فیصلہ نہ تھا۔ ان تمام حالات كا اثر عزاواري امام حسين كے نظام يرجى يواليعض امام باڑے سونے ہو سكتے اور ال كى عمارتیں شکت ہوگئیں ۔ بعض امام باڑوں پر کسنوڈین کا قضہ ہوگیا۔ ووسرا مسلمہ خاتمہ زمینداری نے پیدا كرديا\_اب سوال به پيدا مواكه زميندارانه دوركى عزادارى كا نظام كيے حطے گا، اس ليے كمصوفياءكى قائم کی ہوئی خلوص دل اور سادگ پر مبنی روایات کو تو زمیندارانه کر وفر نے بہت میں ہے ہی ختم کردیا تھا۔ صوفاء نے عزاواری امام حسین کو مزدور، فن کار اور کار گرول اور ان کے جذبات کے ساتھ جوڑ دیا تھا اور انہوں نے اینے آپ کو اس نظام میں ضم کرلیا تھا۔ زمیندارانہ دور کی عزاداری داد و دہش اور بے گار پر مبن تھی۔ خاتمہ ٔ زمینداری کے بعد معاشی بحران شروع ہوا تو نہ تو داد و دہش رہی اور نہ ہی ہے گار لینے کی قوت۔ اب مسلم یہ بیدا ہوا کہ کہار کہاں سے ملیں گے۔ مراشیوں کو کہال سے رقم دی ھائے گی، مز دوروں کو مزووری کون دے گا وغیرہ وغیرہ۔ اس معاشی بدحالی کے دور میں پچھ دنوں تک تو دکھاوے پر برانے نظام کو تھیٹنے کی کوشش کی گئی، آخر میں سادگی پر اتر آئے۔لیکن عزاداری امام حسین صدورجہ محدود ہو چکی تھی۔ اس کے بعد ثقافتی بحران کا دورشروع ہوا۔ زبان و ادب کا مسلم پیدا

ہوا۔ اردو کے مقابلے میں دوسری زبانوں کو معاش سے جوڑ دیا گیا لہذا زبان کی مجوریاں پیدا ہو کیں۔

نوحہ جو اپنے معنی کے اعتبار سے نوحہ ہی ہونا چاہئے اس کی طرز کو گانے کی طرز سے ملادیا گیا۔ پہلے

نوحہ بڑھنے سے جو حزن و ملال پیدا ہوتا تھا اس کی جگہ فرحت کا احساس ہونے نگا۔ فلاہر ہے کہ جب

نوح کے معنی ہی نہیں جانے تو اس کی روح کو کیے ہچھ سکتے ہیں۔ نئ نسل اور آنے والی نسلیں اس زبان

وادب سے قطعی طور پر ناواقف ہیں کہ جس میں عزاداری امام حسین سے متعلق ذخیرے موجود ہیں۔

اب اکیسویں صدی پورے نظام زندگی کے لیے ایک چینئے لے کر آربی ہے۔ جہاں اور چیزیں

متاثر ہوںگی وہاں نظام عزاداری بھی متاثر ہوگا۔ اس میں سب سے بڑا مسئلہ وقت کا ہوگا؟ لہذا

ضرورت اس بات کی ہے کہ علماء، مجہدین اور دانشور، اس آنے والی زندگی کے سوالات کے بارے

میں غور وفکر کریں اور با قاعدہ طور پر اس ایجنڈ بے پر قوی کانفرنس منعقد کریں تاکہ ان مسائل کو حل کر نے

میں غور وفکر کریں اور با قاعدہ طور پر اس ایجنڈ بے پر قوی کانفرنس منعقد کریں تاکہ ان مسائل کو حل کرنے

میں غور وفکر کریں اور با قاعدہ طور پر اس ایجنڈ بے پر قوی کانفرنس منعقد کریں تاکہ ان مسائل کو حل کرنے

کی کوشش ابھی ہے کی جاسے۔ اس طرح کا رویہ نہ اپنا کیں جو ہم نے تقسیم ہند اور خاتمہ زمینداری کے

کے مسائل سے منعلق اپنیا تھا۔ ابھی وہ نسل موجود ہے جس نے تقسیم ہند اور خاتمہ زمینداری کے

بعد کے معاشی بحران کو دیکھا تھا اور اس سے پیدا ہونے والے مختلف مسائل کی وجہ سے صعوبتیں

بعد کے معاشی بحران کو دیکھا تھا اور اس سے پیدا ہونے والے مختلف مسائل کی وجہ سے صعوبتیں

برداشت کی تھیں۔

ظاہر ہے کہ فہ بی عقیدہ تو اپنی جگہ قائم رہتا ہے۔عزاداری امام حسین تو ہمیشہ قائم و دائم رہے گ۔

لیکن جب کوئی فہ بی عقیدہ کس ساج کا حصہ بن جاتا ہے تو تاریخ اور ساجیات کے طالب علم کی حیثیت ہیں۔ ہم اس کے مختلف مراحل، ابتداء، فروغ اور اس کے انحطاط کا مطالعہ ان تینوں حیثیتوں میں کرتے ہیں۔ ہندوستان میں عزاداری امام حسین کا قیام اور اس کا فروغ صوفیائے کرام کا ایک عظیم کارنامہ ہے۔ اور جس طرح سے صوفیاء نے عزاداری امام حسین کو ہندوستانی ساج میں وسعت بخشی اس حد تک اسے ہندوستانی ساج و ثقافت کا ایک جز و بنادیا، جس میں ہندو اور مسلمان خلوص دل سے شریک ہوئے۔ مسلمان تو رسول کے ہیرو تھے اور محبت اہل بیت کو اجر رسالت سمجھ کرعزاداری میں شامل ہوئے۔ مسلمان تو رسول کے ہیرو تھے اور محبت اہل بیت کو اجر رسالت سمجھ کرعزاداری میں شامل ہوتے لیکن ہندو تو اپنے دھرم پر قائم رہتے ہوئے حسین کے پجاری بن گئے، یہ ان صوفیاء کی کرامت ہی کہی جاسکتی ہے۔صوفی تحریک کمزور ہوئی، علاء کے درمیان مناظرہ شروع ہوا،عزاداری امام حسین کو زمین ازمین مناطرہ شروع ہوا،عزاداری امام حسین کو زمیندارانہ نظام کا حصہ بنادیا گیا، ہندومسلمانوں اور شیعوں سنیوں میں اختلافات پیدا ہوئے اور اس میں خاند میں کا فائدہ برٹش حکم انوں نے اٹھایا۔ ان تمام وجوہ سے عزاداری امام حسین کو سخت نقصان پہنچا۔

آج شیعوں میں بھی تفریق پیدا ہوگئے۔ یہ سیدوں کا امام باڑہ ہے، یہ جولا ہوں کا امام باڑہ ہے اور یہ فقیروں کا امام باڑہ ہے۔ جب تک رسول اللہ صلی فقیروں کا امام باڑہ ہے۔ جب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بیرو رہیں گے اس وقت تک عزاداری امام جسین قائم رہے گی۔ اب ضرورت اس بات کی ہے کہ علماء اور دانشور اس عزاداری امام حسین میں صوفیاء کی طرح اسلامی مساوات کے اصول کو قائم کریں تا کہ جملہ مسائل عل ہو تکیس اور عزاداری کے نظام کو جونقصان پہونچا ہے اس کی تلاقی ہوسکے۔ اور عزاداری امام حسین کی ہندوستان میں مزید ترویج و اشاعت ہوسکے۔

# ضلع اعظم گڑھ میں عزاداری کی روایت

ڈ اکٹر علاء الدین خال 🖈

ماہ محرم ہجری سال کا پہلامہینہ ہے۔ یہ مہینہ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے قبل بھی اہم تھا۔ حضور کے بعد ای مہینہ میں سانحہ کر بلا پیش آیا جو تا قیامت باعث رخ وغم رہے گا۔ سانحہ کر بلا کی یاد ماہ محرم کی چاند رات سے شدت کے ساتھ شروع ہوجاتی ہے۔ اس سانحہ پر جتنا غم کیا جائے وہ کم ہے، اس لیے کہ جن بررگوں پر میدان کر بلا میں مظالم ومصائب کے پہاڑ ٹوٹے وہ تمام لوگوں کے لیے قابل احترام اور واجب انتظیم ہیں۔ اور اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ محرم کی دسویں تاریخ یعنی یوم عاشورا تاریخ اسلام میں بری اہمیت وعظمت والا دن ہے۔

کربلا ہے قبل و مابعد وقوع پذیر ہونے والے واقعات جس انداز میں یاد کیے جاتے ہیں، ان کو مراسم عزاداری کہا گیا۔ امام حسین ہے مجت اور ان کے احر ام کا جذبہ ہمیشہ مسلمانوں خصوصاً شیعوں میں واضح اور نمایاں رہا ہے۔ چنانچ تعزید داری کا کلچر تیسرے امام کی محبت میں معرض وجود میں آیا۔

تاریخ عزاداری کے مطالعہ سے پیتہ چانا ہے کہ معزالدولہ دیلی نے ۵۳ مو میں دارالخلافت بغداد میں اعلانیہ عزائے حسین ہر پاکرنے کا تھم دیا اور شہر کی رونق و آرائش کو کم کرنے اور اظہار نم کے لیے بازار اور وروازے بند کراو ہے، باورچیوں کو اس دن کھانا پکانے سے منع کردیا اور شیعہ عورتیں بال بازار اور وروازے بند کراو ہے، باورچیوں کو اس دن کھانا پکانے سے منع کردیا اور شیعہ عورتیں بال کھولے ہوئیں تکلیں۔ لے ۲۲۳ ھیں ای طرح کا تھم المعزالدین اللہ الفاظمی نے مصر میں جاری کیا اور و وہاں بھی عزائے حسین اعلانیہ ہونے گئی۔ تا ہمزمین شام میں شہر حلب سے باہر عشرہ محرم میں اظہار حزن و اندوہ کیا جاتا تھا اور گریہ و زاری، نوحہ و ماتم کا شور بلند کیا جاتا تھا، جس کا شوت مثنوی مولانا روم کی جلدششم کے ان اشعار سے ملتا ہے۔

المريدرشعبة ارتخ شلي يشل كالح، اعظم مراده

۱- تاریخ ابولاغد او، جلد دوم علیج حسینیه مصروص ۱۰، بحوله سید سیدا گشن فاشلی بنسوی، عز اواری کی تاریخ، نظامی پریس مکامنو ۱۹۳۱، می ۱۰ ۲- المقریزی، الخطیط، جلد دوم مطبح النسل، مصر، ۱۳۳۳ هرصفحات ۲۹۱-۳۸۹

یاب انطا کیہ اندر تا یہ شب روز عاشورا جمهر ابل حلب رُورَ مِيرِ مرد و زن جمع عظيم ماتم آن خاندان دارد مقيم شبعه عاشورا برای کربلا! تا یہ شب نوحہ کنند اندر لکا

عراق،مصر، یمن، ترکی وغیرہ میں بزے اہتمام کے ساتھ مجالس کا انعقاد ہوتا ہے۔ افغانستان میں بھی عزاداری بوے انہاک کے ساتھ کی جاتی ہے۔ کابل میں متعدد امام باڑے موجود ہیں جن میں با قاعدہ ماہ محرم میں عزاداری ہوتی ہے۔قتطنطنیہ سے محرم کے بارے میں علامہ شبکی نے اسفر نامه کا بلاد اسلامیہ میں تفصیل سے ذکر کیا ہے۔

مملکت ایران میں ابتدائے اسلام ہی سے تشج کا غلبہ رہا ، اس لیے ایرانیوں میں عزاء امام کی کافی اہمیت رہی۔ جب داعی صغیر زید الحسنی نے ۲۵۰ھ میں طبرستان میں اپنی مستقل حکومت قائم کی تو نہ ہے امامیہ کو بہت عروج ہوا اور عزائے حسین میں بھی کافی رونق ہوئی، انہی بزرگ کے صاحب زادے داعی صغیر محمد بن زید کھشنی تھے جنھوں نے سب سے پہلے مشہد امام مظلوم اور روضۂ جناب امیر عليه السلام تعمير كرايا- ي بندوستان عيد شيعيت كا تعارف عبد خلافت امير المومنين على ابن الى طالب بى میں ہوچکا تھا، چنانچہ ببلاشیعی مسلمان جس نے سندھ کو فتح کیا، وہ امیرالمومنین کے لشکر کا ایک جوانمرد سیای، حارث بن مرہ العبدی تھا جس نے ۳۹ھ کے اوائل میں سندھ کو بھم امیرالمونین اسلامی فقوعات میں شامل کیا۔ سے اہام جعفر صادق علیہ السلام کے صلقہ درس میں جہال فلسفہ آل محمد اور علوم قرآنی کی نشروا شاعت کی جار ہی تھی ، چند ہندوستانی بھی ملتے ہیں۔ فرخ سندھی ، خلاوسندھی ، بزار، امان بن مجمد سندهی،طلحه بن زید ایوالخز رج ہندی، یه وہ لوگ بن جن کا شار روات و اصحاب امام جعفر صادق علیہ السلام میں ہے۔ سے ای طرح صباح بن نصر بندی بھی قابل ذکر ہیں، جو احکام و مسائل امام رضا علیہ السلام کی تبلیغ کرتے تھے۔ یقیناً یہی وہ لوگ ہیں جو ہندوستان میں شیعیت کو متعارف كرنے والے ہو كتے ہيں۔ اس كے علاوہ" المقدى" كے بيان سے بية جلتا ہے كه شيعه نہ ب کا ہندوستان میں اثر ورسوخ تقریباً تیسری صدی ججری کے اواخر اور چوتھی صدی ہجری کے اواکل میں ہوچکا تھا۔ ھے اس زمانے میں عزاداری حسین کا قیام مندوستان میں بھی ہوا ہوگا، یہ بھی ا - مثنوی مولانه روم، جلد ششم بمبل ۸ × ۱۳ هه ، ص ۵۷۰ هم سیط انحسن ، عزاداری کی تاریخ ، نظامی برلیس نکعتو ۲ ۱۹۳ و ، ص ۱۴۳ ۳- البلاذري، فقوح البلدان، ذكر فتوح السنده، معراص ۴۳۸ ميل المن عزاداري كي تاريخ اص ۲۸

۵- المقدي احسن التقاميم في معرفة إنا قائيم، ١٩٠٩ هـ أس ٢٨١

جُوت ملنا ہے کہ چھٹی صدی جمری میں شیعوں کا ایک تبلیغی مشن ہندوستان میں شیعیت کی اشاعت کر اہلے میں۔
رہا تھا۔ اِل ای زمانہ میں ملاعی نامی تا ایک فاضل شیعہ ندہب کی تبلیغ کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔
فرکورہ شواہد کی بنیاد پر یہ کہا جاسکنا ہے کہ شیعہ ہندوستان میں موجود تھے، لیکن'' تعزیہ' کا کوئی نشان نہیں ملتا حالا تکہ اس زمانہ میں شیعہ سرائرمی کے ساتھ دوسرے مراسم عزا بجا لاتے تھے۔ ۱۳ ویں صدی کے عالم شہاب الدین دولت آبادی، کی کتاب'' ہدایة السعداء'' میں رسم عزاء کا ذکر ہے، جواس زمانہ میں ہندوستان میں رائج تھی۔ سع

تیرھویں صدی ہے سولہویں صدی تک عزاداری امام حسین امام باڑوں ہیں ہوتی تھی مگر جلوس کا کوئی رواج نہ تھا، اس عبد میں کچھ سلاطین ایسے تھے جن کے دور میں عزاداری امام حسین خفیہ طور پر ہوئی۔ سلاطین و بلی بغداد کے موروثی ملوک کی سر پرتی میں ہندوستان میں سلطان کی حیثیت ہے حکومت کر رہے تھے۔ فلاہر ہے ایک حکومت میں اعلانیہ طور پر عزاداری امام حسین ممکن نہ تھی۔ ہم مغل بادشاہوں کواہل بیٹ سے عقیدت تھی، ای لیے انہوں نے عزاداری امام حسین پر کوئی پابندی نہیں لگائی۔ ہمایوں کواہل بیٹ سے عقیدت تھی، ای لیے انہوں نے عزاداری امام حسین پر کوئی پابندی نہیں لگائی۔ ہمایوں کی ایران ہے والی پر ایرانی علاء اور امراء بھی اس کے ساتھ آئے اوران کے لیے مغل حکومت کے درواز سے کھول دیئے گئے، جس کی وجہ سے ایرانی علاء کا ہندوستان آنے کا سلسلہ جاری مرتب ہوایوں نے ہندوستان پر دوسری مرتبہ قابض ہونے کے بعد بیرم خال کو کر بلائے معلیٰ بھیج کر ایک ضرح ہوائی تھی، جو قبتی جو اہرات سے تیار کی گئی تھی اور جس کو شاہی محل میں لاکر رکھا گیا تھا۔ ھے! کبر کی، صلح کل' کی پایسی بھی عزاداری امام حسین کی نشرو اشاعت میں مددگار خابت ہوئی، ای عہد میں شیعہ میں طل۔ جہانگیر اور شاجہاں کے عہد میں بھی مگئی آزادی رہی۔ عہد جہاں گیر میں نور جہاں نے تعزید داری طل۔ جہانگیر اور شاجہاں کے عہد میں بھی مگئی آزادی رہی۔ عہد جہاں گیر میں نور جہاں نے تعزید داری کے لیے چندموا مطاب کے جیشیت معانی کے خواجہ معین الدین چشی کی درگاہ کے لیے مخصوص کرد سے شے حس کا مقصد عشرہ محرم میں عزاداری کا اہتمام تھا۔ ہے اس کے لیے ایک شاہی فرمان بھی صادر کیا گیا

ا - محمد بن الحسن بن اسفند بار، تاريخ طبر ستان وسترجم وي - تي ويروفان واي - جي - في باوكب و ١٩٠٩ء عن ١٨

۲- ان کا مز ار کھبات میں ہے ، بحو الد سبط اُفت ، برز اداری کی جارتی ، نظامی پرلیس ، لکھنو ا ۱۹۳ م، ص ۲۹

۳- سيد عزيز الدين حسين ۱۶ رخ عبد وسطى ، اداره جدانه على گزره، ديمبر ۴۰۲ مراص ۴۰۲

۵- شوكت على فبحى ، بندوستان بر مغليه حكومت ، دين دينا پبلشنگ سمپنى ، دبلى ، ص ٣٩

۱- علی حسین رضوی، تاریخ شیعان علی، امامیدا کیدی، کراچی، ۱۹۹۴، ص ۴۳،۵

مولانا مبدالوا حد بيره مواه تا عبداعلى فرقى تحلى، ازالة الاومام، كوالدسيط ألحن حواله بذكوره، ص ٣٦٠

جس میں عزاداری کا خصوصیت سے ذکر ہے۔ اس فرمان کے مطابق درگاہ میں تعزیہ رکھا جاتا تھا۔ اور مجلسیں ہوتی تھیں، مغلیہ عہد میں اعلانی تعزیہ داری کا ثبوت درج ذیل عبارت سے ملتا ہے۔

"مراسم تعزید داری امام علید السلام از صد با سال جاری و مروج است و در زمان سلاطین ابل اسلام و متشرع مانندِ جلال الدین اکبر، جهانگیر و عالمگیر اورنگ زیب وغیره که درتمام ملک خود نافذ الامر کل بودند، لوازم تعزید داری بوجه احسن تقدیم رسد" ها

" مراسم تعزید داری صدباسال سے جاری اور مرق ج ہیں۔، جلال الدین اکبر، جہا تگیر اور مگ زیب کے زیاب کے زیاب کے زیاب کے زیاب کے زیاب کے زیاب کی تعزید داری ہوتی تھی، یہ وہ بادشاہ تھے جو پورے ہندوستان پر قابور کھتے تھے اور ان کے احکام نافذ تھے۔ اس زمانے میں تعزید داری کے رسوم بحسن وخو کی ادا کیے جاتے تھے'۔

دکن میں ہمنی سلطنت ،خصوصا احمد شاہ ہمنی کے زمانے میں ایرانیوں کا زور تھا، وہ اپنے معتقدات میں بہمنی سلطنت ،خصوصا احمد شاہ ہمنی کے زمانے میں ایرانیوں کا زور تھا، وہ اپنے معتقدات میں بختہ تھے اور اور ایک جگہ بیٹھ کر واقعہ شہادت سنتے تھے، گویا یہ بجالس کے انعقاد کا ابتدائی دور تھا۔ یہ جب عزاداری کا فروغ ہوا تو عزاخانوں کی تعمیر ہوئی اور علم نصب ہونے لگے اور علم کے جلوس نکلنے لگے۔ بہادر شاہ اول اور فرخ میر کے عہد میں قلعہ معلیٰ کے اندر عزاداری شروع ہوئی اور کہا جاتا ہے کہ بہادر شاہ اول ور فرخ میں بیسوں عاشور خانے ، مرثیہ گو، مرثیہ خواں ، اور سوز خواں موجود تھے سے مرقع وہلی اے اس مندرجہ ذیل بیان درج ہے۔

"درگاہ شاہ مرداں میں تیرہ محرم کو ایک مجلس عزا ہوتی ہے، اس مجلس میں دبلی کا کوئی شخص ایسانہیں جوشرکت نہ کرتا ہو۔ تاحد نگاہ سواریاں ہی سواریاں نظر آتیں، مالدار، غریب، چھوٹے، بڑے غرض کہ سب لوگ ہی شرکت کے لیے یہاں آتے"۔ س

ندکورہ بیان سے یہ پہ چانا ہے کہ اس وقت عزاداری امام حسین میں دیلی کے تمام لوگ (ہندومسلم) شرکت کرتے تھے۔

عزاداری صرف شیعہ فرقے کے ساتھ مخصوص نہھی، امام حسین کی حقانیت کے بارے میں سارے مسلمان متفق تھے، اس لیے جب ایرانی اثرات کے تحت عزاداری کا رواج ہوا تو تمام مسلمانوں نے

١- ١ بهامه تيادور، تكعنو، جون ١٩٩٤ ، ص ٢٦ ٢٠ اييناً

٣- ورگاه آلى غان، مرقع دبلى، فارى مخطوط سالار جنگ ميوزيم، حيدرآباد، ايف اي ٧٠٨ه ٥٧٥ ، ٥٥ ، اوع ٥٨

٣- مرزاجعفرهسين، قديم فكعنو كي آخري ببار، توي كنس، نئي ديلي، ١٩٩٨، م ٣٢٣ - ٣

اس میں حصد لیا اور پھر جب اس نے ثقافی قوت حاصل کرلی تو غیر مسلم بھی اچھی خاصی تعداد میں حصد لینے گئے۔

ہندوستان میں تعزید کی ابتداء کب اور کیسے ہوئی اس کے بارے میں قطعی طور پر پچھ کہا نہیں جاسکتا۔ ایک روایت زبان زد اور مشہور ہے جس کو تواتر کا مرتبہ دیا جاسکتا ہے، وہ یہ ہے کہ اس کا موجد امیر تیمور صاحب قران ہے لیکن اس کا تاریخی شوت نہیں ہے۔ کہا جاتا ہے کہ امیر تیمور برمحرم میں امام حسین کے مزار پر حاضر ہوکر سوگ نشیں ہوتا تھا۔ جب ہندوستان پر حملہ کرنے کے دوران ہی محرم کا جاند نظر آیا اور اس کے لیے مرقد مبارک پر پہنچنا ناممکن ہوگیا، تب اس نے اپنامشیروں سے استصواب کیا اور ان کی دائے پھل کرتے ہوئے روضۂ مطہر کی هیہد تیار کرائی اور ای کے حضور گریہ کان ہوکرا پی عقیدت مندی کو آسودہ کیا، اس طرح تعزید داری کی بنیاد قائم ہوئی ۔ لے

انقال کے بعد ابراہیم شاہ شرقی نے جونپور کی باگ ڈورسنھالی۔ اس نے جونپور میں جالیس برس

۱- با بنامه تیا دور بکھنو جون ۹۷ ، جس ۴۷ - سرز اجعفر حسین حواله یذکوره ۳۲۳ - اینها جس ۳۳۲ ۴- سید سلیمان ندوی، حیات شبلی ، دار کمصد فسین شبلی اکیڈی ، اظفم تنز هه ۱۹۹۹ ، جس ۹ - اینها جس ۵

حکومت کی اور اس کے زبانہ میں لا ہور، ملتان اور دلی سے مرکز علم وفن منتقل ہوکر پورب کے اطراف میں آ گیا اور علم وفن کے چرچے روز بروز ترقی کرتے گئے۔ یوں تو سارے سلاطین شرقی اتفاعشری عقیدہ رکھتے تھے،لیکن سلطان ابراہیم شاہ اس میں متاز تھا۔

مغلوں کے عہد میں سرکاروں کی جوتقسیم تھی اس سے پید جلتا ہے کہ سرکار جو نپورصوبہ اللہ آباد کے تحت تھی جو اس زمانے میں اس محال (پر گنوں) پر منقسم تھی۔ ان پر گنوں کے قصبوں کے جو نام طبتے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ موجودہ پوراضلع اعظم گڑھ، ضلع بلیا کا پر گنہ سکندر پور، غاز بپور کے پر گئے، شادی آباد اور فیض آباد کے پر گئے، چاندی پور، بزبز، ٹانڈہ سربر پور وغیرہ سرکار جو نپور میں شامل شے لے جہاں تک اعظم گڑھ کا تعلق ہے تو یہ بعد کی بات ہے، البتہ اس کے اکثر مردم خیز قصبات پرانے ہیں جو پہلے جو نپور میں شار ہوتے تھے، اس لیے خطے نیادہ تر مشاہیر جو نپوری مشہور ہوئے۔

اعظم گڑھ ۱۸ و مبر ۱۸۳۲ء کو متقل ضلع قرار پایا اور اس کے کلکٹر کا نام مشر نامس تھا جس کی نامزدگی ۱۸۳۲ء میں ہوئی تھی عضلے اعظم گڑھ اگر چدا گریزی عبد کی پیداوار ہے لیکن اس کا نام تاریخ عبد مغلیہ ہے ملنا ہے۔ اعظم گڑھ کے راجاؤں میں ہے ایک راجہ اعظم سے، انہوں نے اعظم گڑھ کے محلّہ کوٹ میں ایک قلعہ بنوایا اور اسے اپنے نام ہمنسوب کیا۔ چونکہ گڑھ کے معنی قلعہ کے ہوتے ہیں، اس لیے اس کا نام اعظم گڑھ پڑ گیا، راجہ اعظم کے خاندان کا پہلا شخص جہا گیر کے عبد میں مسلمان ہوا تھا۔ "روایت ہے کہ جہا گیر کے والمنہ میں اس خاندان کا موریث اعلیٰ آگرہ جاکہ مسلمان ہوگیا تھا، جہا گیر نے اس کی بڑی قدر کی اور دولت خال کے خطاب سے اس کو سرفراز کیا اور چویں پر گئے زیادہ تر موجودہ اعظم گڑھ میں واقع تھے۔ تزک جہانگیری کے سال جہارہ میں دولت خال نام کے ایک امیر کا ذکر موجود ہے، شہنشاہ لکھتا ہے:

'' دولت خال بدفوح داری صوبداله آباد و سرکار جونپورتغین یافته بود، آمده ملازمت نمود برمنصب او که جزاری بود، یافصدی افزوده شد' س

ندکورہ فرمان کی نقل اگریزوں کی ابتدائی عمل داری میں شامل کر ڈسٹرکٹ گزیٹر میں محفوظ ہے۔ راجہ دولت خال لاولد فوت ہوئے ، ان کے بعد ان کے بھیتیج ہربنس ریاست کے مالک ہے۔ آگ

ا - قاضى اطبر مباركيوري، تذكر وعلماء مبارك يور، والروسليد، مبارك يوره ١٩٤٣ء إص ٣٢

۴- سيد سليمان ندوي ،حواله ندكوره جس ۵۴ 💮 😁 ايضاً جس ۵۳

چل کر ای خاندان سے ایک نامور شخص بکر ما جیت پیدا ہوا، اس نے بھی اسلام قبول کرلیا، اس کے دو بیٹے ہوئے، اعظم خال اور عظمت خال، اعظم خال، نے ۱۹۲۵ء بیل اعظم گڑھ کی بنیاد ڈالی اور عظمت خال نے اپنے تام سے عظمت گڑھ بسایا۔ الآر پردیش کے مشرق اضلاع میں اعظم گڑھ کو علمی، سیای اور تحدنی کحاظ سے ایک ابم مقام حاصل ہے۔ موجودہ اعظم گڑھ کے مشہور قصبات میں ماہل، سرائے میر، نظام آباد، اور مبارک پور ہیں، جبال شیعہ سنی کے علاوہ ہندو ندہب کے مانے والے بھی کثیر تعداد میں میں اعظم گڑھ میں بچھ ایسے گاؤں ہیں جبال خالص شیعہ آبادی ہے۔ جیسے شیولی، پاڑپور، برسرائکہ، پاری پی، خطیب پور، مضن پور، فتن پور، شاہ دیوئت، شنخ پورہ، غوث پوراور بجمر وغیرہ۔الن کے علاوہ اعظم گڑھ کے اور گاؤں بھی جن میں شیعہ آباد ہیں اور یہال شیعول کے ساتھ اہل ہنود اور برادران اہل سنت عزاداری امام مظلوم میں بے حد عقیدت رکھتے ہیں، ان کی اس عقیدت کو دیکھتے اور برادران اہل سنت عزاداری امام مظلوم میں بے حد عقیدت رکھتے ہیں، ان کی اس عقیدت کو دیکھتے ہوئے سے ہے۔

عزاداری کے تعلق سے قصبہ مبارک بور، موضع برسرائمہ، شخ بور، غور بور، کھیرا گاؤل، بجمر، شیولی، پاڑیور، شاہ ویوئت، ناہر بور اور ڈورال گاؤل قابل ذکر ہیں۔

### قصبه مبارک بور

کڑا ما تک پور (الد آباد) کے راجہ سید مبارک شاہ نے مغل بادشاہ ہمایوں کے زمانہ میں مبارک پور آباد کیا، اور یہاں کے بعض خاندانوں کو مبارکپور لے جاکر مستقل طور پر بسایا۔ مبارک پورکو کٹرا ما تک پور سے علمی ، دبی روحانی تعلق کے ساتھ ساتھ صنعت پارچہ بانی کے تعلق سے بھی ایک نسبت رہی ہے، ایسٹ انڈیا کمپنی کے زمانہ میں مبارک پور کے رہنمی کپڑے، برطانیہ اور عرب مما لک تک جاتے سے۔ می مبارک پور، ضلع اعظم گڑھ کے لیے قلب و روح کی حیثیت رکھتا ہے، صنعت و حرفت، صحافت، تصنیف و تالیف کے میدان میں اس تصبے کو اعظم گڑھ کے دیگر قصبات پر فوقیت حاصل ہے۔ حدیث، فقہ، علم کلام، منطق، فلفہ، سوانح، ادب، مناظرہ ہیئت وغیرہ کے موضوعات پر یہاں کے اہل قدیم، فاری اور اردو زبان میں بہت می کتا ہیں کھی ہیں جو کہ عالم اسلام میں مقبول ہوئیں، سے قسبہ مبارک پورکی آبادی بہت تو گئی دوایت بہت قدیم زمانے سے چلی قصبہ مبارک پورکی آبادی بہت تو گئی دوایت بہت قدیم زمانے سے چلی قصبہ مبارک پورکی آبادی بہت تو گئی دوایت بہت قدیم زمانے سے چلی

۱- قاضى المبرمبارك بورى، حوالد ندكوره بص ٢٩ ٢٠ اينا بص ٥٢

٣- وْاكْرْ حَدِيبِ اللَّهُ عَظْمٌ كُرُّ هِ كَامِلِي اولِي اور تاريخي ليس منظر إسلامك بك فاؤ تُديشُن ، بني وهل، ١٣٠ م ٢٠ وجل ١٧

آرہی ہے۔

نوابانِ اودھ کے عہد میں اعظم گڑھ کے قریات و قصبات میں تعزید داری کو بہت فروغ حاصل ہوا، چونکہ نوابان اودھ عزاداری امام حسین و دیگر شہداء کر بلاکی یادگار قائم کرنے کی طرف خصوصاً توجہ دیتے تھے، اس لیے اس عہد میں بہت سے سنی گھرانوں نے بھی جا کیرومعافی اور دوسری مراعات حاصل ہونے کی امید میں امام باڑے وغیرہ تغیر کرائے تعزید داری شروع کردی اور مجالس کے اثر سے مرشہ خوانی ، سوزخوانی اورنو حہ وسلام کوعوامی مقبولیت حاصل ہوئی۔

نوابان اودھ کے زمانے میں مولانا رمضان علی شاہ پنجاب کے علاقہ سے مبارک پور آئے، وہ اثنا عشری مذہب کے عالم و مبلغ سے، یہاں آ کر انہوں نے موجودہ مدرسہ باب العلم کے پاس ایک شاندار امام باڑہ، نواب شجاع الدولہ کے عہد میں تقمیر کرایا اور پھر نواب سعادت علی خال کے عہد میں اس اس اس باڑے کے اندر چبورہ اور پنجہ بنوایا اس باڑے کے برآ مدے میں محراب کے دائیں بائیں دونوں جانب مجھلی کی تصویریں بنی ہوئی ہیں اور کلمہ شہادت کے بعد بیعبارت ورج ہے۔

على ولى الله و محمد رسول الله، لا قتى الاعلى لا سيف الا ذو الفقار، لااله الا انت سبحانك انى كنت من الظالمين، يا ابا عبدالله يا ليتنى كنت معكم فافوز فوزاً عظيماً

بلغ العلى بكماله كشف الدجى بجماله حسنت جميع خصاله صلّوا عليه وآلِه

نادِ علیماً مظهر العجائب و الغرائب انسا مدیدة العلم و علمی بسابها محراب کے اور ۱۳۰۹ کندہ درج ہے اور اندر ثال مغرب کے گوشہ میں پنجہ اور اس کا چبورہ ہے، جس پر ۱۲۱۲ ہے اور مندرجہ ذیل اشعار درج ہیں۔

یا علی کیست کہ شرمندہ احسانِ تو نیست شیرخوانِ کرم کیست کہ مہمانِ تو نیست چہ دیر است اے شفیع روزِ محشر ہمیں پنجہ ہمین است حوش کور مبارک پور کے محلّہ کٹرہ میں بھی ایک قدیم امام باڑہ ہے، مقامی باشندوں کی روایت کے مطابق نواب واجدعلی شاہ کی ایماء پر ان کے کسی وزیر نے ۱۲۰۴ھ میں تغییر کرایا تھا۔ امام باڑے میں کل ۹ گئبد ہیں، مرکزی گنبد بڑا ہے، عمارت چونے اوراینٹ کی بنی ہے۔ اس پر ایک کتبہ بھی ہے جس پر

درج ذیل عبارت لکھی ہے۔

بهم الله الرحمن الرحيم سبحان الله العظيم مقال شد بنا روضة المام بجن المفت تاريخ بإشم مرقال شد بنا روضة المام بجن الله عنده واحد الله شابد شابد خادم روضة بنده واحد ۱۲۰۳

آج کل اس امام باڑے کے متولی کو لے کر تنازعہ ہے، اور مقدمہ اعظم گڑھ سول کورٹ میں زیر ہاعت ہے۔ اس امام باڑہ میں عزاواری کی رہم ادا کرنے شیعہ فی دونوں آتے تھے، لیکن مقدمہ شروع ہوجانے کے باعث ۲۲ سال تک شیعہ وئی دونوں نے جلوس وعزاداری کوموتوف کیے رکھا۔ مقامی لوگوں نے بتایا کہ اب دونوں فرتوں کے لوگ امام باڑہ میں آنے لگے ہیں۔

جس زمانہ میں رمضان علی شاہ مبارک پور آئے تھے، ای زمانے میں مسلک امامیہ کی تبلیغ و اشاعت کے لیے شخ سیف علی بھی باہر سے آئے اور انہوں نے امام باڑہ رمضان علی شاہ کے بالمقابل جنوب میں ایک امام باڑہ تقمیر کیا، جو بعد میں منہدم ہوگیا۔یہ وہی دور ہے جس میں چراغ علی مبارک پور میں سکونت پذیر ہوئے اور انہوں نے شیعہ عقائد کی ترویج کے لیے جدوجہد کی، ایام محرم کی مجالس ومراسم عزاداری کا سلسلہ جاری کیا۔

قصبہ مبارک پور کی ایک خاص بات یہ ہے کہ یہاں سید کوئی نہیں ہے، جہاں تک عزاداری کی روایت کا معاملہ ہے تو یہاں کے شامی بات یہ ہے کہ یہاں سید کوئی نہیں ہے، جہاں تک عزاداری کی روایت کا معاملہ ہے تو یہاں کے سی بھی تعزیہ اٹھاتے پرانی بستی (لال چوک) محلّہ پورہ رانی، اسلام پورہ ہے ۸ محرم اور ۱۰ محرم کوستی علم اور تعزیہ اٹھاتے ہیں۔ سنیوں کی ایک انجمن' اظہار حینی' کے نام ہے ہے، جس کے ممبران شیعوں کی طرح علم اٹھاتے ہیں۔ ہندوعقیدت سے نذرونیاز کراتے ہیں لیکن جلوس نہیں تکالتے۔

فرکورہ امام باڑوں کے علاوہ قصبہ مبارک پور کے دوسرے امام باڑے درج ذیل ہیں۔

محلّه پوره باغ امام باژه دولهابابا محلّه پوره ولبن امام باژه محلّه پوره ولبن پوره صوفی ابوان حینی رعلمدار حینی

| عزاخانه زبرا          | حسيني باغ          |
|-----------------------|--------------------|
| امام باڑہ سیف علی شاہ | محلبه شاه محمه بور |
| بيت العزا             | پوره خفر           |
| ابوان ابوطالب         | پوره خوا جه        |
| امام باڑہ چثان        | محلّه بوره رانی    |
| أمام باڑہ کھا ٹک والا | پوره ديوان         |
| امام باژه زينييه      | پرانی نبستی        |

بورے قصبے میں ہلال محرم نمود ار ہوتے ہی مجالس کا سلسلہ شروع ہوجاتا ہے اور بیسلسلہ ۸ رہے الاول تک چاتا ہے۔

قصبہ مبارک پور میں بہت ی الجمنیں بھی ہیں جن میں سے چند درج ذیل ہیں۔

۱- انجمن انصار شینی (رجسر ڈ) ۹۹۹ء محلّه شاہ محمد پور، موجودہ سکریٹری حفاظت حسین

۲- انجمن معصوميه، قائم شده ۲۱ ساله ، موجوده سكريثري غم خوار حسين

۳- انجمن انصار حینی قدیم ، محلّه بوره باغ موجوده سکریٹری خورشید احمد پسر حاجی حماد

۷- انجمن عزادار حینی، شاه محمد پور، موجوده سکریٹری حیدرعلی

قصبہ مبارک پور کے بزرگ حضرات سے گفتگو کرنے پر بید واضح ہوا کہ ۱۹۵۰ء تک مجلسوں میں نصف سے زائد سنی رسوم عزاداری میں شرکت کرتے تھے اور مسلکی ہم آ بنگی پائی جاتی تھی، سنیول میں بدنسبت شیعوں کے نوحہ وغیرہ سننے کا ذوق زیادہ تھا اور محرم میں جوجلوس نکلتے تھے، ان میں بھی سنیول کی تعداد زیادہ ہوتی تھی، کیکن اب حالات بدل بچکے ہیں، مجلسوں میں صرف دو چارسی آ جاتے ہیں، اس کی وجہ مقامی لوگوں نے یہ بتائی کہ سنی علی نے عزاداری کو بدعت قرار دیا ہے، جس کی وجہ سے ان میں دیجی کم ہوئی پھر بھی قصبہ مبارک پور کے تقریباً دس فیصد سنی عزاداری کی روایت پر قائم ہیں۔

#### برسراائمه

برسراؤ تم شلع اعظم گڑھ سے مغرب کی جانب ۱۵ کلومیٹر کی دوری پر سادات زمینداروں کا گاؤں ہے، اس گاؤں میں شیعہ سنی اور ہندوؤں کی ملی جلی آبادی ہے۔ بیبال عزاداری کی روایت بہت زمانہ سے چلی آرتی ہے، اہل سنت بھی عزاداری میں حصہ لیتے ہیں، ان کے اپنے امام چوک ہیں، شب عاشور

اور روز عاشور ان کے دوتعز ئے پیش پیش ہوتے ہیں اور یہ دونوں برسراائمہ کے پولس تھانہ کیتان منفج کے ریکارڈ میں درج ہیں۔ اس کے علاوہ منت کے لیے ہندوؤں کے چھوٹے چھوٹے تقریباً حالیس تحریے نکلتے ہیں، ان کا ریکارڈ بھی تھانے میں درج ہے۔ اس گاؤں کا بنسورام۔ مریجن ۸ ویں محرم کو علم نکالتا ہے اور قریباً مجلس کا انعقاد بھی کرتا ہے۔ تبرک بھی تقسیم کراتا ہے۔ اس کے علاوہ بانورام، راجد بولوبار اور رام دهنی خود تعزیه اٹھاتے ہیں۔

برسراائمہ کے شیعہ محرم کے مبینہ میں تمام رائج رسوم ادا کرتے ہیں ادر مرکزی امام باڑے سے كنزى كى ضريح نوي اور دسوي محرم كو بابر فكالت بيل-اس كے علاوہ الاؤ يرعلم لے كر چلنے كى رسم بھى ادا ہوتی ہے، جس کی خاص مات یہ ہے کہ شی لڑکے الاؤ برعکم لے کر چلتے ہیں اور آ گ کو راکھ كردية بن، برسراائم ي الله بونى خالص سنيول كى ايك بستى ديوريا ب، يهال ي بيم تعرية فكت ہیں اور حسینی باغ میں آتے ہیں، یہاں دیوریا کے سنی اور برسراائمہ کے شیعہ اکٹھا ہوتے ہیں اور مل جل کرنوچہ و ماتم کرتے ہیں، رواداری کی بعظیم مثال ہے۔

برسراائمہ میں بشمول صدر امام باڑہ کل بانچ امام باڑے ہیں۔ اس موضع کےمشہورلوگوں میں سد مجمه صادق، سید تقی انحن، سید ناصر رضا، سیدحسن عهاس، سید نظرحسن، سیدعلی اکبر رضوی، مقیم حال یا کتان، وغیرہ ہیں۔ آخرالذکر کی کتابوں کے مصنف ہیں اور کبھی بھی یا کتان سے اعظم گڑھ آتے ہیں۔ انہوں نے ہی برسراائمہ کی قدیم جامع معجد کی تعمیر نو • • ۲ ء میں اینے بینے سے کرائی۔

یباں کے بزرگوں نے انجمن اصغربہ قائم کی تھی۔ ۱۹۷۱ء میں انجمن تسکین فاطمہ قائم ہوئی جس کے سر برست سیر تقی الحن ہیں۔ اس کے علاوہ اس گاؤں میں ایک باب الحوائج ہے جو سید نظر صاحب، سیدمحرتقی اورسید ناظر حسن کی ملکیت ہے۔

بارگاو حمینی: به تقریباً دوسوسال برانا امام بازہ ہے۔ جس کی تجدید ۹ فروری ۱۹۶۷ء کو ہوئی، اس کے متولی سیدمحمہ صادق ہیں، اس کے صدر دروازے پر مندرجہ ذیل شعر کندہ ہے:

یہ ارض ماک ہے سب احترام کرتے ہیں ۔ یہاں فرشتے بھی افجم سلام کرتے ہیں اسکے ساتھ ہی امام باڑے کے اندر بہ قطعہ تحریر ہے:

وقار خانهٔ کعبه، بهار خلد برس شریک مرضی رب، حامل کتاب مبین بقاء ردین نبیّ، فخر آسان و زمیں مرے حسینٌ ترامثل دو جہاں میں نہیں ، بارگاہ حسینی کے اندر دیواروں پر کر بلا کے 2۴ شہداء کے اسائے گرامی بھی ورج ہیں۔ اس میں مجالس کا انعقاد بالالتزام ہوتا ہے۔

اس میں بیشعر کندہ ہے۔

حسینیت کی، علم، تعزیه کی بات کرو عزاء کے فرش پر آؤ، عزا کی بات کرو

يشخ پوره ،غوث پور

یہ موضع شہر اعظم گڑھ ہے 10 کلومیٹر مغرب اور قصبہ نظام آباد ہے ۵ کلومیٹر جنوب مغرب میں ایک ندی کے کنارے واقع ہے۔ بستی کے متعلق یہاں کے لوگوں کا کہنا ہے کہ تین سو سال قبل آباد ہوئی اور اس کے بانی شخ محمد حسام تھے، جو اس گاؤں کے زمیندار تھے۔ اس موضع میں شیعہ سی کے علاوہ ہندوؤں کی مختلف ذاتی کے لوگ بھی آباد ہیں اور اس کی کل آبادی تقریباً و حمائی تین ہزار نفوں پر مضمل ہے۔ شخ پورہ کے باہری جھے میں سادات کے گیارہ گھر اور غیر سیدشیعوں کے آگھر آباد ہیں اور ان لوگوں نے اپنی آبادی کا نام غوث پور رکھا ہے۔ اس وجہ سے یہ موضع دوہرے نام سے جانا جاتا ہے۔ لیاس موضع میں شخ محمد حسام نے ایک معجد تغیر کرائی تھی، جس پرس تغیر ااااھ کندہ ہیں اجات ہیں ہے۔ اس مجمد کے صحن ہیں اس گاؤں کے بائی شخ حسان صاحب مدفون ہیں اور یہاں ایک چوک امام حسین علیہ السلام سے منسوب ہے۔ اس بتی میں کل چارامام باڑے ہیں۔

ا - تحكيم احسان حسين كا امام باره: يه امام باره تقريباً ويره صوسال بهلي تقيير موا تقا، اب زيس بوس موچكا ب، صرف آثار باقى بين - اس امام بار كى عزادارى جمكو حلال خور كرتے تھے -

۲ - حکیم احسان قصاب کا امام باڑہ: بیدامام باڑہ حکیم قصاب کے بزرگ جناب سدھو نے پینی محمد حتام کے زمانہ میں تقریباً ڈھائی سوسال قبل تغییر کرایا تھا۔

۳- سید هیبه احسن کا امام بازہ: اس کی تغییر ۲۳ سال قبل ہوئی۔ اس کی تغییر سید شاہ رضا نے کرائی \_طرز تغییر اور وسعت کے لحاظ سے ایک بڑا اور خوبصورت امام بازہ ہے۔

اس بستی کی خاص بات میہ ہے کہ اس میں کوئی اراضی وقف نہیں ہے،عزاداری سے متعلق تمام امور جیسے مجلس، ماتم جلوس، تعزید داری وغیرہ عزادار مل جل کرخود اپنے وسائل سے کرتے ہیں۔

ا- شيعه عزانمبر الكفنوً ٨٠ ١٣ اه

ایام عزا میں میں مجالس ہوتی ہیں، علم، ذوالبحاح اور تابوت کا جلوس بھی لکلتاہے اور شام غریبال کی مجلسیں بھی امام باڑوں میں ہوتی ہیں، زنانی مجلس کا انعقاد مستورات کرتی ہیں اور ان مجالس کی ذاکری بھی انہیں ہے متعلق ہے، نوجے کے لیے باہر سے خواتین بھی بلائی جاتی ہیں۔ اس موضع میں عزاداری بھسن وخوبی برپا کی جاتی ہے۔ اس موضع میں کوئی زیارت گاہ نہیں ہے۔ بہتی میں کربلا کا نہ ہونا موضین کی عدم دلچیں کا ثبوت ہے۔ اس موضع کی عزاداری کو بحسن وخوبی اختیام کو پہنچانے میں انجمن یادگار مینی کے اراکین وعہد بیداران کا اہم حصہ ہے۔

### کھیرا گاؤں اور بحبر یہ

یہ دونوں گاؤں ریلوے اسٹیشن سرائے میر کے شال میں واقع ہیں، یہاں بھی سادات کی آبادی ہے، کھیرا گاؤں کی مقتدرہتی میر مرتضٰی حسین، رئیس کھیرا گاؤں تھے بینہایت ہی متقی و پر ہیز گار تھے، وہ عزاداری کا اہتمام کرتے تھے۔ یہاں عزاداری میں مسلمانوں کا ہر طبقہ شامل ہوتا ہے۔

کھیرا گاؤں ہے آگے مرزاپور ہوتے ہوئے اور سرائے میر ریلوے اسٹیشن سے تقریباً ۱۱ کلومیٹر دور بجبر آباد ہے جہاں سادات کی آبادی ہے، بدلوگ میر حسرت علی مرحوم کی اولاو میں ہیں۔ یہاں ۱۹۳۳ء میں خان بہادرسید ضامن حسین نے مجد ، امام باڑہ تعیر کروایا، اس امام باڑے میں مجالس عزا برپا کی جاتی ہیں خاص کر ۲۲ محرم کو ہر سال شب بیداری ہوتی ہے، جس میں بیرونی انجمن ہائے ماتی خصوصاً بنارس کی انجمنیں شرکت کرتی ہیں اور ماتم وگریہ کرتی ہیں۔ پانچویں کا جلوس بری دھوم سے اٹھایا جاتا ہے۔ خان بہادر کی وفات کے بعد یہ ذمہ داری ان کے فرزندان سید محمد عباس پی سی ایس اور سید محمد حسینی نبھاتے رہے۔ ان دونوں کے انتقال کے بعد اب ان کی اولادیں اور داماد عزائے حسین بریا کرتی ہیں۔

۵ محرم کی عزاء وجلوس کا انتظام سید حسن ولد سید عاد حسین مرحوم کرتے تھے۔ اب یہ ؤمد داری ان کے فرزندان میرحسن مبدی، سید سیط مبدی سید حیدر مبدی اور سید کلب مبدی انجام دے رہ بیل ۔ کلب مبدی اور سید نقدیر الحن کلن سیٹھ نے گاؤں کے دوسرے افراد کے تعاون سے ایک درگاہ حضرت عباس اور ایک امام باڑہ حسیق مظلوم کی تقمیر بھی ای گاؤں میں کردائی ہے، جہاں عقیدت مند زیارت و دعا کے لیے آتے ہیں۔ یہ دونوں درگاہیں ایک دوسرے کے مقابل تمام ترکسن تقمیر کے ساتھ استال پروفیم شاہ عمد دیم

اعظم گڑھشہر کے مغرب میں ۵ کلومیٹر کی دوری پرشیولی واقع ہے، یہاں شیعہ فی دونوں آباد ہیں۔
اس گاؤں میں تقریباً ۲۰۰ شیعہ گھر ہیں۔ اس گاؤں کے بانی سیدمجی الدین بن اوسط علی تھے۔ گاؤں
میں ۲۲ امام باڑے ہیں،عشرہ محرم میں پورے دس دن ۲۲ سیمنے مجالس کا سلسلہ جاری رہتا ہے، چاند
رات سے جلوس کا سلسلہ بھی شروع ہوجاتا ہے اور ۲۰ محرم تک بلانا نے کسی نہ کسی امام باڑے سے
جلوس برآ مدہوتا ہے۔

ہلال محرم کے نمودارہوتے ہی عشرے کے استقبال کے لیے امام باڑہ محم نفود مرحوم سے علم مبارک برآ مد ہوتا ہے اور دوسری محرم کو بہاں سے تابوت برآ مد ہوکر پورے گاؤں کی گشت کرتا ہوا، ای امام باڑے پر آ کرختم ہوجاتا ہے۔ چار محرم کو تابوت، پانچ محرم کی شب میں ذوالجات اور چھمحرم کی شب میں تابوت جناب قاسم برآ مد ہوتا ہے اور الاؤ پر ماتم ہوتا ہے۔ ای طرح چھمحرم کو امام باڑہ محمد قاسم میں تابوت جناب قاسم برآ مد ہوتا ہے، سات محرم کو محلّہ راجہ پٹی سے علم مبارک برآ مد ہوکر پورے گاؤں کی گشت کرتے ہوئے قریب ہی کے گاؤں بھدولی جاتا ہے اور واپس آ کر راجہ پٹی کے امام باڑہ قصر آ تھرمحرم کو دن میں جلوں علم مبارک بھدولی گاؤں سے شیولی آ تا ہے اور راجہ پٹی کے امام باڑہ قصر حینی سے تابوت جناب حضرت عباس برآ مد ہوتا ہے، جس میں کر بلاکی منظر کشی کی جاتی ہے، ہو رحرم کو تابوت جناب علی اصغر، امام باڑہ قصر حینی سے برآ مد ہوکر کر بلا لیے جایا جاتا ہے اور شب عاشور ٹوئس ندی کے کنارے ایک مجلس ہوتی ہے جس میں ذاکر بیان فرماتے ہیں، اس کے بعد گاؤں کے لوگ خاموش ماتم کرتے ہیں اور پھراس جلوس کو امام باڑہ محم مخفور پر لے جاکر ختم کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ خاموش ماتم کرتے ہیں اور پھراس جلوس کو امام باڑہ محم مخفور پر لے جاکر ختم کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ یوم عاشورہ کا ایک مخصوص جلوس برآ مد ہوتا ہے، جس میں گاؤں کے تمام لوگ شریک ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ یوم عاشورہ کا ایک مخصوص جلوس نگلتے رہے ہیں۔ اس

### موضع شاه د بوئت

شیعوں کا یہ گاؤں اعظم گڑھ شہر سے ۲۰ کلومیٹر کی دوری پر جنوب میں واقع ہے۔ یہ قرب و جوار میں اس لحاظ سے متاز ہے کہ اس میں شیعوں کی کثیر آبادی ہے۔ یہ گاؤں جوعزاداری کی روایت سے متعلق کا فی شہرت رکھتا ہے، یہاں مجلسوں اور جلوس کا سلسلہ پورے سال رہتا ہے اور ہر ماہ کی پہلی جعرات کو امام باڑہ جعفریہ سے نوچندی کا علم برآ مد ہوتا ہے، جس کا اختتام ۸ بجے شب میں کر بلا میں ہوتا ہے۔

ماہ محرم کا چاند نمودار ہونے کے ساتھ ہی ایک جلوس امام باڑہ جعفریہ سے برآ مد ہوکر پورے گاؤں کا چکر لگاتا ہوا کربلا تک جاتا ہے، کم محرم کو ہی موضع کے تمام امام باڑے علم وضرح کی تابوت وتعزیہ سے سج جاتے ہیں اور مجلسیں شروع ہوجاتی ہیں، پوراعشرہ عزاداری میں گزرتا ہے۔

ساتویں محرم اور دسویں محرم کو بزے جلوں بھی برآ مد ہوتے ہیں، ساتویں محرم کا جلوں شنرادہ قاسم کی یاد میں اتر محال کے امام باڑے ہے برآ مد ہوتا ہے، آگ کے انگاروں پر ماتم ہوتا ہے، جس کے دیدار کے ایس میں کر بلا پہنچتا کے لیے لوگ حاضر ہوتے ہیں، اس روز جگہ جگہ سبیل کا بھی انتظام ہوتا ہے، جلوس رات میں کر بلا پہنچتا ہے، انجمن فروغ عز اور انجمن فروغ عز اصغریہ کے ممبران جلوس کے ساتھ نوحہ و ماتم کرتے ہیں۔ موضع بیار

اعظم گڑھ شہر سے چودہ کلومیٹر دور'' پورب و اتر'' کی جانب واقع ہے، سادات کا یہ گاؤں اپنے آباواجداد کی روایت کو برقرار رکھتے ہوئے اطراف و جوانب میں عزاداری حسین کے لیے مشہور ہے، چھ سات غیر سید گھرانوں کے علاوہ یہ موضع بجیس تمیں سادات کے گھروں پر مشتمل ہے، اس کا تذکرہ فرشر کٹ گزیئر میں ماتا ہے۔

گاؤں کے چ میں ایک چھوٹی خوبصورت متجد اور دو امام باڑے ، جو بڑی پٹی اور چھوٹی پٹی کے نام سے موسوم ہیں، عزاداری کے اہم مراکز ہیں۔ اس گاؤں میں ایک پختہ امام چوک ہے۔ جہاں علم نصب کیے جاتے ہیں، تعزید رکھے جاتے ہیں، نیز عشرہ محرم کے دوران موشین نذرو نیاز کرتے ہیں۔ کیم محرم سے مستورات گھروں میں اور موشین امام باڑوں میں مجالس عزا میں منہمک ہوجاتے ہیں۔ پہنے اور چھمحرم کی رات میں بڑی پٹی کے امام باڑے سے جھولا حضرت علی اصغر و تابوت میں۔ پانچے اور چھمحرم کی رات میں بڑی پٹی کے امام باڑے سے جھولا حضرت علی اصغر و تابوت کا میں اور موشین کی شکل میں پورے گاؤں میں گشت لگاتے

ہوئے چھوٹی پٹی کے امام ہاڑے تک رات میں تین بجے کے قریب پہنچتا ہے، رات کے آخری حصہ میں جھولااور تابوت چھوٹی پٹی کے امام ہاڑہ میں رکھ دیا جاتا ہے اور مونین کے یہال سے ہٹ جانے کے بعد پردہ نشیں خواتین بندامام ہاڑے میں صبح تک ماتم حسیق کرتی ہیں لے

آ تھویں محرم کو بردی پی کے امام باڑہ میں ایک مجلس کا انعقاد ہوتا ہے، جس میں دوسرے موضع کے لوگ بھی شرکت کرتے ہیں۔ چھوٹی پی کے مرکزی امام باڑہ کے صحن میں یوم عاشورہ پرتمام عزا خانوں سے تعزیبے لائے جاتے ہیں اور یہاں سے نوحہ خوانی، سینہ زنی اور زنجیری ماتم کے ساتھ ایک بوے جلوس کی شکل میں دفن گاہ تک بہنچائے جاتے ہیں اور آہ و فغال وگریہ و زاری کے دوران دفن کردیے جاتے ہیں۔ اس کے بعد فاقہ فکنی کا اہتمام ہوتا ہے۔ شام غریبال کی مجلس کا خاص اہتمام ہوتا ہے، لوگ عزاخانے میں یوں ہیسے ہیں جیسے جنازے کو دفن کرکے آئے ہوں، سب اشک بار ہوتا ہے، لوگ عروف کردی جاتی ہوں، سب اشک بار ہوتا ہے، لوگ کردی جاتی ہے اور غضب کا گریہ ہوتا ہے۔

#### ناہر بور

ضلع اعظم گڑھ ہے ، ۲ کیلومیٹر دور پورب میں قصبہ ماٹل کے قریب ایک گاؤں ناہر پور ہے، یہاں شیعہ آباد ہیں اورعزاداری کے تمام مراسم اداکرتے ہیں، ناہر پور میں ۱۹۹۵ء میں انجمن حسینیہ یووک دل کا قیام عمل میں آیا، اس انجمن کے ممبر ہندو اور مسلم دونوں ہیں۔ اس کے موجودہ سکریٹری کنہیا لال (کیوٹ) ہیں، اس انجمن کے ڈیڑھ سوسے زائد ممبر ہندو ہیں، یہلوگ با قاعدہ عزاداری کرتے ہیں اور تعزیہ اٹھاتے ہیں، فاقد بھی کرتے ہیں، یوم عاشور اس انجمن کے ہندو ممبر فاقد شکی کے لیے لائی چنا کا انتظام کرتے ہیں، جبکہ سی ممبر عبائے کا انتظام کرتے ہیں۔ اس انجمن کے بعض ہندو ممبر نوحہ خواں بھی ہیں، جن میں بلد یو پرساد، رام لعل (نائی) ما تا پرساد (بنیا) رام بلیف (بنیا) گاما پرساد اور بناری رام وغیرہ شامل ہیں۔

ماتم کرنے والے الڑکوں کی اچھی خاصی تعداد ہے جو ماتم کرنے کے لیے حیدرآباد، بنگلور، علی پور (بنگلور) احمد آباد، محجرات، بھاؤ مگر، رتلام، بہار، رام پور، بریلی تکھنؤ، گورکھپور، اللہ آباد وغیرہ جیسے شہروں میں بوجہ روزگار آتے جاتے رہتے ہیں۔

ا-شيعه عزانمبرلكعنوً ٧٠ ١٣ ه جل ١٠١٢

ڈ ورال گا**ؤ**ل

اعظم گرو ھے جر کے مشرق میں تقریبا ہیں کیاویٹر کی دوری پرسگوی تخصیل میں گاؤں ڈوران آباد ہے، یہ خالص ہندو (چوہان) بہتی ہے۔ ہر سال محرم کے مہینے میں یہاں کے لوگ تعزیہ اٹھاتے ہیں اور یہ بہتی یا حسین کی صدا ہے گوئے اٹھتی ہے۔ اس بہتی میں شان و شوکت سے محرم منانے کی ایک دلچیپ کہانی ہے: روایت یہ ہے کہ تین سوسال پہلے اس گاؤں میں دھرمو، بال گوونداور مخبن تین ہمائی آبی میل جول کے ساتھ رہتے تھے، ان تنیوں کے والد کا نام ٹوکڑی چوہان تھا، یہ تینوں بھائی لاولد تھے، اولا دکی امید میں ان بھائیوں نے مندر، تیرتھ استھان اور ذرہی مقامات کی زیارت کی، مزاروں پر عادریں چڑھا کمیں اور منتیں بانیں، لیکن اس کا کوئی تیجہ نہیں نگلا، اس لیے تینوں بھائی اور ان کی عورتیں عادریں چڑھا کمیں اور دران آئیس ایک بزرگ نے امام حسین کی کرب ناک واستان اور واقعہ کو عمین رہا کرتی تھیں۔ اس دروناک واقعہ کو من کر تینوں بھائیوں کی بیویاں رو پڑیں اور انہیں احساس ہوا کہ ان کاغم تو محسین ہی ہو کہ جہ ہی میں مام حسین کی یاد میں تعزیہ نکالیس گی۔ اگر اللہ آئیس لڑکا دے تو وہ اندر ہی دھرمو کے بہاں بچہ کی ولادت ہوئی اور اس کا نام سائم کی اللہ میں باتویں کی ساتویں پیشت کے اندر ہی دھرمو کے بہاں بچہ کی ولادت ہوئی اور اس کا نام سائم کی سائویں کی ساتویں کی ساتویں پشت کے بوئے جن کے نام بالز تیب سائم، دینا اور رام دھین رکھے گئے۔ آئیس بھائیوں کی ساتویں پشت کے ہوئے جن کے نام بالز تیب سائم، دینا اور رام دھین رکھے گئے۔ آئیس بھائیوں کی ساتویں پشت کے بورے جن کے نام بالز تیب سائم، دینا اور رام دھین رکھے گئے۔ آئیس بھائیوں کی ساتویں پشت کے بورے جن کے نام بالز تیب سائم، دینا اور رام دھین رکھے گئے۔ آئیس بھائیوں کی ساتویں پشت کے بھروں کی آبادی ہے۔

لڑکا ہونے کی خوتی میں دھرمو، بال گوونداور گنجن نے عقیدت کے ساتھ خودتعزید بنایا، اسے قرب و جوار کے گاؤں میں گشت کراکر فن کیا، اس کے بعد سے وہ ہر سال تعزید برآ مد کرتے رہے۔ اس روایت کو ان کے لڑکوں نے بھی جاری رکھا، جو آج تک مسلسل جاری ہے۔

اس گاؤں کے لوگوں کی زبانی سے دریافت ہوا کہ اولاً تعزید بنانے کا سامان برما اور عرب سے منگایا گیا تھا، سب سے چھوٹے بھائی رام دھین اور اس کے ایک ساتھی نے اپنے ہاتھوں سے ایک تمبورتیار کیا جو تین سوسال گرر جانے کے بعد آج بھی محفوظ ہے، تین سوسال قبل کے تعزیدے میں جو چاندی کا علم اور سونے کا جھوم لگایا گیا تھا، وہ آج بھی موجود ہے۔ تعزید کو بنانے میں کبڑا، ستارہ، چادر، ذنہ ہے، پتامبر، چوکی اور چاندی کا استعال روایت کے مطابق کیا جاتا ہے، اس کو بنانے میں بیرکی

ا- شيعه عزانمبر لكعتوك ١٠١٧ه جل ١٠١٧

لکڑی کا استعال ہوتا ہے۔ اس گاؤں کے وسط میں امام باڑہ بھی ہے اور تعزیہ رکھنے کے لیے چوک بھی موجود ہے۔ محرم کی نویں تاریخ کو تعزیہ کے ساتھ جلوس نکالا جاتا ہے جسے پورے گاؤں کے علاوہ قرب و جوار کی آباد یوں جیسے، بلوسرائے، سندر سرائے اور اللی پور میں گشت کرایا جاتا ہے۔ سندر سرائے کی پیٹھان بھی اور اللی پور کے تعزیوں کے ساتھ اس گاؤں کا تعزیہ بلوسرائے کی سرحد پرجمع ہوتا ہے اور یوم عاشور ان مینوں تعزیوں کو ایک ساتھ کر بلا میں فن کردیا جاتا ہے۔

عزاداری هسین میں اس بستی کے جولوگ بہت دلچیں لیتے ہیں ان کے نام یہ ہیں۔ بھو چو بان ولد گلچر ن، راجیو ولد برج موہن، سیتا ولد سیوک، سہبلی ولدنوبت، دیب چند، ستیہ دیو،

برو پروبان رمد برن روبان دور اید و در این دار میندر ، راجا رام چوبان نخیم، گلاب چوبان، وشترته چوبان، برگی و غیره الله میندر ، راجکمار ، راجا رام چوبان مخیم، گلاب چوبان، وشترته چوبان، برگی و غیره له

اعظم گرھ میں عزاداری کی روایت کے مطابع ہے یہ نیتجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ ہندوستان کے کمی گوشہ میں بھی ندہب وفرقہ کی قید نہیں ہے، شیعوں کے دوش بدوش اہلِ سنت بھی عزا کے امام حسین میں حصہ لیتے ہیں اور غیر مسلم برادران وطن بھی نہایت خلوص اور جوش وخروش کے ساتھ امام مظلوم کی عزاداری کرتے ہیں، صرف بست اقوام کے ہندو بھی عزا دار نہیں بلکہ اونچی ذات کے ہندو بھی عزا داری کرتے ہیں۔ یہاں شیعہ نی اور ہندو بھی لوگ اپنے ذوق کے مطابق مجلسوں میں حصہ لیتے ہیں اور سب مل کر ایام عزا مناتے ہیں۔

## ہندوستان میں تعزیہ داری

پروفیسرسیدجعفر رضا☆

عزاداری اور تعزیہ داری کی اصطلاحیں حینی انقلاب کے مختلف و متنوع پہلوؤں کی نشرواشاعت کے کئے مخصوص ہوگئی ہیں۔ ان کی ہولت آئ تاریخ اسلام کا ادنی ساطالب علم بھی حینی انقلاب کے آثار و اثرات سے کچھ نہ کچھ واقف ہے۔ بلکہ یہ کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ جہاں جہاں عزاداری ہوتی ہے، ان علاقوں، ملکوں اور قوموں کے ناخواندہ افراد بھی امام حینی اور ان کے کارناموں سے کسی حد تک روشناس ہیں۔ عزاداری اور تعزیہ داری کی مختلف ممالک میں متنوع کمیت و کیفیت ہے۔ مثل ذریعہ عزاداری روضہ خوانی اور اس کی ڈرامائی پیش کش کو ایران میں تعزیہ کہتے ہیں جبکہ بحرین میں جلوس عزا کو تعزیہ کی تعزیہ ہیں۔ ہندوستان (بلکہ برصغیر ہند) میں عزاداری کی اصطلاح حینی انقلاب کے تمام اہم پہلوؤں کی نشرواشاعت پر محیط ہے اور تعزیہ روضہ امام حسین کی ہیہہ کے لیے مخصوص ہے، جو عام طور پر جلوس عزا ہیں برآ مدکیا جاتا ہے۔ تعزیہ یا مشہرے کی مختلف شکلیں ہوتی ہیں۔ تعزیہ تعزیہ دار کے ذوق و مزاج اور مقامی رسم و رواج کے اعتبار عنا ہے۔ تارکیا جاتا ہے۔ تعزیہ یا تا ہے۔

ہندوستانی عزاداری کی اہم ترین انفرادیت اس کا سیکولر کردار ہے۔ یہ شیعوں تک محدود نہیں ہے۔ حالائکہ دنیا کے تمام شیعوں کی طرح ہندوستانی شیعوں کے لیے عزا داری مآل زندگی ہے۔ ہندوستانی عزاداری کی عوامی مقبولیت شیعوں کے پہلو بہ پہلوسنیوں کی بددلت ہے۔ تمام ملک میں بالخصوص شالی ہند میں چھوٹے چھوٹے گاؤں، قصبول اور شہروں میں نذہبی جوش وخروش سے عشرہ محرم کے درمیان جلوس عزا منعقد ہوتے ہیں، جن میں تعزیے برآمہ کیے جاتے ہیں۔ دور دراز میں بھیل بوئی ان بستیوں میں فال خال ہی شیعہ آباد ہیں بلکہ ان میں اکثر بستیاں تو شیعوں سے خالی ہیں لیکن پوری بستیاں انتہائی اہتمام سے عزاداری کرتی ہیں۔ سال بھر اپنی جائز کمائی سے زیادہ سے زیادہ کرتے ہیں۔ شہر وضلع الد آباد کے متعلق پورے نیوری بستیاں انتہائی اہتمام سے عزاداری کرتی ہیں۔ سال بھر اپنی جائز کمائی سے زیادہ سے زیادہ و

اعتاد ہے کہا جاسکتا ہے کہ عشرہ محرم و چہلم کی تعزید داری کی ۸۰ فیصد شان وشوکت اہل تسنن کی مسائل جیلہ کی بدولت ہے۔ ہندوستانی عزاداری میں اردو مرھیے کلیدی کردار کے حامل ہیں۔ اردو مراثی کی ابتداء کی تاریخ پر نظر کریں تو اردو کا اولین مرثیہ نگار شیعہ نہیں ہے، بلکہ اولین شہاوت نامہ سی عقائد کے شاعر اشرف بیابانی کا نوسر ہار ہے، جو ۹۰۹ھ ۱۵۰۱ء کی تصنیف ہے۔ شالی ہند کا اولین مرثیہ نگار روثن علی سہارنگ پوری ہے، جس کا 'عاشور نامہ' ۱۹۸۸ء کی تصنیف ہے۔ فقط مسلمانوں نے ہی نہیں بلکہ ہندوؤں نے بھی مرثیہ نگاری میں بلند مرتبہ حاصل کیا ہے جس کی سب سے روشن مثال منثی چھولعل روپ کنواری اور نقو لال وحتی وغیرہ کے نام آتے ہیں۔

ہندوؤں کی عزاداری کے بیان میں حسنی برہموں کا ذکر ناگزیر ہے۔ جنوری ۱۹۹۰ء میں ایک اخباری مباحث میں کسی نے حسینی برہموں کے وجود سے انکار کیا تھا۔ اس پر برہم ہوکرمشہور اردوصحافی جمناداس اختر نے اپنا مندرجہ ذیل بیان جاری کیا تھا۔

'' میراتعلق مومیالوی کی (ست) ذات ہے ہے اور ہمیں حینی برہمن کہا جاتا ہے۔ عاشورہ کے روز ہم لوگ سوگ مناتے ہیں۔ کم از کم میرے خاندان میں اس دن کھا نائبیں کھایا جاتا ہے۔ سری گر کے امام باڑہ میں حضرت امام حسین کا موئے مبارک موجود ہے، جو کابل سے لایا گیا ہے۔ ایک حسین برہمن اسے سوسال قبل کابل کے امام باڑے سے لایا تھا''۔ل

A Glossary of Tribes نے اپنی کہا کے Sir Denzil Ibbepson کے اپنی کہا جہ اس نے اپنے میں کیا ہے، جسے اس نے اپنے and caste of Puriyas and north west frontier promices رفقاء کے ہمراہ ۱۸۸۸ء اور ۱۸۹۲ء کے درمیان مختلف دستاویزوں کی بنیاد پر تیار کیا تھا۔ ع

تعزبه داری کے متعلق مولوی سید احد دہلوی رقمطر از بین:

" یہ دستور صرف ہندوستان میں ہے۔ اس کی ابتداء اس طرح ہوئی تھی کہ جب تیمور گورگان اہل کوفہ کوفٹل کرنے کے بعد کر بلائے معلیٰ گیا تو وہاں سے کچھ تبرکات ایک پاکلی میں رکھ کر نہایت ادب کے ساتھ لایا۔ جب سے لوگ اس طرح پر تعزیہ بنانے اور اسے اٹھانے سگے۔ ایک اور معتقد تھا ، جب کی ابتداء اس طرح بیان کی کہ تیمور لنگ صاحب قرآن حصرت سید الشہد اء کا بروا معتقد تھا ، جب

۱- قومی آ واز ، رملی ۲۸ جنوری ۱۹۹۵ء

بایزید قیصر روم کو گرفتار کر چکا تو متبرک اور مقدس مقامات متعلقہ سلطنت روم جب اس کے قبضہ میں آگے تو وہ کر بلائے معلیٰ گیا، حب بشارت سید الشہداء پھے تبرکات طے۔ مثلاً ملبوس، رومال، اس، تبرکا طے جنہیں محمل میں رکھ کر فوج کے آگے لے کر چلا۔ خدا کی شان، جس طرف رخ کیا، ان تبرکات کی برکت سے وہیں فیض یاب ہوا۔ جب ہندوستان میں آیا تو محمل کے بجائے ہاتھی کی عماری پررکھ کر اس ہاتھی کو سب ہے آگے رکھنے لگا۔ ایک دفعہ اس کے وزیر نے بھی کسی جنگ کے موقع پر کرکھ کر اس ہاتھی کو سب ہوا۔ پس اس زمانہ سے رواج ہوگیا۔ چونکہ محرم کے موقع پر صاحب قرآن اس بہی عمل کیا اور فتح یاب ہوا۔ پس اس زمانہ سے رواج ہوگیا۔ چونکہ محرم کے موقع پر صاحب قرآن اس محمل کے پردے زیارت کے واسطے اٹھادیٹا تھا۔ پس تعزیہ داروں نے بھی وہی ترکیب وتر تیب افتیار کی۔ تبرکات کے بجائے سبز و سرخ تربیس اندر رکھنے گئے'۔ اِس کی تائیدشنم اوہ مرزا حیدر شخ کے بیان سے ہوتی ہے جنہوں نے ان توزک' کے ترکی مخطوطہ کے حوالہ سے تیمور کا بیان لکھا ہے۔

"جب میں کر بلائے معلیٰ سے رخصت ہونے لگا توغم والم میں ڈوب گیا۔ اہل کر بلانے میری مسکین خاطر کے لئے ایک ضریح پیش کی جو روضۂ اقدی کی خاک پاک سے تیار کی تھی۔ میں نے کمال عقیدت مندی سے اسے قبول کیا اور ہمیشہ اپنے ساتھ ساتھ رکھا"۔ ی

واكثر اطبرعباس رضوى ان بيانول سے شديد اختلاف ركھتے ہيں ۔ موصوف لكھتے ہيں:

۱۸ ویں اور ۱۹ ویں صدی کے مغل شنرادے، جنہوں نے شیعیت اختیار کرلی تھی، انہوں نے ان تصورات کو پھیلایا کہ ان کے مورث اعلیٰ تیور نے ، جوخود بھی شیعہ تھے، ہندوستان میں تعزید داری کی ابتدا کی۔ اس کی تائید میں تاریخی شواہد نہیں ملتے۔ سے

یہ خیال پوری طرح درست نہیں ہے، کیونکہ تیمور گورگان کے تعلق سے تاریخی شوابد موجود ہیں کہ وہ کر بلا کے تبرکات کے ساتھ ہندوستان وارد ہوا۔ البتد یہ سکلہ تحقیق طلب ہے کہ اس نے ہندوستان میں تعزیہ داری کی ابتدا کی۔ کر بلا کے تبرکات کا ذکر اور نگ زیب عالم گیر کے ایک فرمان میں ملتا ہے کہ تیمور گورگان نے ۱۳۹۳ء میں فتح بغدا و کے بعد کر بلائے معلیٰ جاکر روضة امام حسین کی زیارت کا شرف حاصل کیا تھا۔ وہاں اس نے بعض تبرکات حاصل کے۔ ان میں رومال فاطمہ زہرا(ع) کا ایک

<sup>1-</sup> A Glossary of the Tribes and castes of Punjab

۲- بحوالدسيد سبط الحن فاهنل بنسوى عزاداري كى تاريخ بص ۸،۸

<sup>3-</sup> Saiyed Athar Abbas Rizvi- A socio intellectual History of the other Ashain Shia's in India, Voll, p 295

پارچہ قبر حربن بزید ریاحی سے اپنے ساتھ بندوستان لایا۔ روایت ہے کہ اس پارچہ رومال کو امام حسین (ع) نے روزِ عاشورہ حرکے زخم سر پر باندھ دیا تھا اور خون بہنا رک گیا تھا۔ اس کا موجودہ سائز دھائی اٹج بائی ڈھائی اٹج ہے۔مغلول سے یہ پارچہ رومال نظام دکن کو حاصل ہوگیا۔ آخری نظام دکن، میرعثان علی خال نے عاشور خانہ،خلوت مبارک، کے توشہ خانہ میں تبرک اور فرمان شاہی سے محفوظ کرادیا ہے۔ اور نگ زیب کے فرمان کا ترجمہ ملاحظہ ہو:

''بی عظیم ترک حضرت فاطمہ زہرا کے قصابہ کا پارچہ ہے۔ حسین نے اسے حرائن بزید ریاحی کو کارزار کربلا میں عطا کیا تھا۔ امیر تیمور صاحب قران نے امام حسین کی اجازت (بہ فیضان اعجاز) اور (مقامی) ساوات کی منظوری کے بعد قیر خرسے عاصل کیا۔ وہ (تیمور) اس تیرک کو ہندوستان لائے۔ سادات اور ان کے ورثاء جو اس کی حفاظت کے ذمہ دار ہیں۔ وہ موضع کردارہ کی مالگزاری کے بطور اس کے حقدار ہیں اور جب شہنشاہ جہائگیر (خلد مکانی) تخت نشین ہوئے تو اپنے بزرگوں کی طرح آئیں بھی اس تیرک سے اظہار عقیدت کی سعادت عاصل ہوگ۔ انہوں نے گراں کی مدومعاش ہیں اضافہ کیا۔

عزاداری کے اولین نقوش

ہندوستان میں عزاداری کی ابتداء کب ہوئی، کس نے کی، اور کس طرح کی، واضح تاریخی سراغ، شواہد نہیں ملتے اگرچہ یہ یقینی ہے کہ دور خلافت علی انن ابی طالب (۳۱-۳۵ ھر۱۹۲-۲۵۲ء) سندھی قوم جات کے شیعان ملاقانے ہندوستان میں محبت ومودت اہل بیت کی فضاتیار کر رکھی تھی لے حتی کے عوامی روایت کے اعتبار سے سندھ کے قوم 'دت' کے افراد جو ملک عرب میں سکونت پذیریتھے، سانحہ کربلا میں امام حسین کی رفاقت کرتے ہوئے شہید راہ خدا ہوئے ۔ بعد میں حکومت بنی امیہ نے دت قوم ے باتی بے افراد کو سرزمین عرب سے ایران میں وظیل دیا۔ یہ اگر چدموروثی علی،غوری حکمرانوں نے بنو امیے کی دست دراز بول ہے محفوظ رہتے ہوئے مودت اہل بیت کو اینے سینول سے لگائے رکھا۔ سے اگر اس امر کے تاریخی شواہد موجود ہیں کہ سندھی،مسلم علاء ائمہ اہل بیت خصوصاً امام محمد باقر اور امام صادق کی خدمت میں باریاب تھے سے تو کس طرح ممکن ہے کہ انہوں نے عزائے امام حسین میں شرکت ندی ہو؟ مزید ہے کہ سندھ و پنجاب کے علاقوں میں اہل تشیع کی نو آباد ہوں کا قائم ہونا، سندھ کے گورنروں کا بنی فاطمہ کی حکومت قائم کرنے میں اپنی جانوں کو قربان کرنا، اہلِ پنجاب و سندھ کی شبیعی نوآ بادیوں کا فاطمین مصر سے براہ راست تعلق ،اس حد تک کہ ہرامر میں خلفائے فاطمین کی منظوری حاصل کریں، اس امر برگواہ ہیں۔ فی خلفائے فاطمین کو دیگر اہل تشیع کی طرح عزاداری ہے بے حد انہاک تھا۔ پھر اساعیلیوں کی تبلیغی کوششیں جوعشرہ محرم کے دوران اپنے مواعظ میں امام حسین اور ان کے اعوان و انصار کے ایثاروقر بانی کے واقعات لازمی طور پر بیان کرتے ہول گے۔ آ افسوس ہے کہ ان حقائق کی جانب موز جین کرام نے توجہ نہیں فرمائی جس کی وجہ سے ہندوستان میں عزاداری کے ابتدائی نقوش دصدلا گئے اور بند آریائی مشتر کہ تہذیب وتدن کے ان اہم مباحث بر وقت کی گرویر گئی۔ البتہ عوامی مقبولیت کی بنایر بعض ابتدائی نقوش بھرے ہوئے ملتے ہیں، جن کی

ہے۔ مقررہ وقت سے تقریباً ایک تکھند زیادہ دہر تک توبیت کے عالم میں تیرکات کے پاس مود ب بیٹھے رہے۔ بہر انتظامیہ کے لوگ بدھواں تھے کہ صدر جمہوریہ باہر تشریف کیوں نہیں لائے۔ ۱- کامل تاریخ، ج ۱، ص ۲۸۔ ۳۸۔ منباج سروج کیز جاتی؛ طبقات ناصری ۲- سرحمان الحمیدری، بلوچوں کی تاریخ، قبائل کے آئینہ میں، ج ۱، س ۱۵۰ سے منباج سروج کیز جاتی؛ طبقات ناصری ۲- محمد تن الحمن بن اسفند بار، تاریخ فرشتہ اردوء ج ۱، س ۲۵ سے ۵- مقدری: احسن التقاسم، لیڈن ۲۰۹۹ء، ص ۴۸۵ ۲- محمد بن الحمن بن اسفند بار، تاریخ وابرستان Tr. E.G. Brown طبقات ناصری، ص ۹۰

روشیٰ میں عزاداری کی ابتدا کے متعلق معلومات حاصل ہوتی ہیں۔

ہندوستان میں عزاداری کے اتبدائی نقوش سرائیکی مراثی کی شکل میں محفوظ ہیں، جن کو سندھی و سرائیکی علاقوں میں قوم میارن ترنم سے پیش کرتے لوگوں سے انعام واکرام حاصل کرتی ہے۔ ان میں ایک کبت میں قوم دت کے واقعہ کربلا کے حوالے سے کارنامے بیان کیے جاتے ہیں۔ ان کا زمانہ بکرماجت کے عمد کے قریب یعنی ۱۸۱ء قرار دیا گیاہے۔ اِ اب تک کی تلاش کے مطابق ہندوستان میں عزاداری کی یہ قدیم ترین منظوم علامت ہوسکتی ہے۔ ہندوستان میں عزاداری کا اولین راوی مل منہاج الدین سراج جرجانی ہے جو اینے بارے میں لکھتا ہے کہ وہ شعبان ۲۲۹ھ (مکی ا ۱۳۳۱ء) کو گوالیار پہنیا، جہاں سلطان شمس الدین انتش (م:۲ ۱۲۳۱ء) محاصرہ کیے ہوئے تھا۔ اس محاصرہ نے طول کھینجا۔ سلطان نے جرحانی کے فوجیوں کو نہ ہی تبلیغ کے فرائض پر مامور کیا، جسے انہوں نے سات ماہ تک انجام دیا۔ اس طرح کہ پورے ماہ رمضان السارک میں ہفتہ میں تین بار، ذی الحیہ کے ابتدائی دس دنوں تک اور کیم محرم سے عشرہ محرم تک جرجانی ان تبلیغی مواعظ کو' تذکیر کہتا ے۔ یے واضح رہے کہ رمضان المبارک کی تذکیر کا موضوع بیان زبدنفس اور تقوی رہا ہوگا۔ ذی الحجہ میں حضرت ایراہیم کی قرمانی بیان کی گئی ہوگی اور کم محرم سے عشرے تک واقعات کربلا کے علاوہ کوئی دوسرا موضوع نہیں ہوسکتا۔ بیموضوع فوجیوں میں جذب ایثار وقربانی بیدار کرنے کے لیے سب سے زماده كاركر ثابت بهوا بوكا\_ اس طرح سلاطين خلجي (١٣٢٠-١٣٩٠) كا ايك مصدقه فرمان سادات بہرسر (بھرتیور) کے باس محفوظ ہے جس کے ذریعیہ موضع بہرسر عزاداری کے لیے دقف ہوا، بعد میں ر گیر سلاطین تا عبد شاہ عالم ثانی ۱۷۵۹ تا ۱۸۰۷ ) تحدید فرمان کرتے رہے۔ ای فرمان کی بنیاد پر ہندو راجگان بھر تیور بھی عزاداری کے لیے سادات کی دوامی معافی تشکیم کرتے رہے۔ سے چودھویں صدى عيسوى كے سى عالم وين ملك العلماء شہاب الدين دولت آبادي اينے دور كے ان اكابرين ميں ہے تھے جنہیں عزاداری ہے خصوصی دلچیسی تھی، جس کا ثبوت ان کی کتاب بدایۃ السعدہ ہے ملتا ہے، جس میں انہوں نے اپنی تائید کے ساتھ محرم کے مراسم عزا کا ذکر کیا ہے، جو اس زمانے میں رائح تھے۔ انہوں نے قبل کے دیگر ہندوستانی سی علاء کی ان کتابوں کے حوالے بھی دیتے ہیں جو اب ناپید

۱- اختر وحید: ورگو ہر (مآنی زبان کے تواعد اور فربنگ )، ص ۹ - سابقات ناصری، ص ۵۵-۱۷۳ استاد ۲۳۹-۱۷۳۰ ۱۳-عزاواری کی تاریخ می ۳۱

ہو چکے ہیں۔ لیکن انہوں نے تعزیے کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ غالبًا اس وقت تک تعزید کے کا رواج نہیں ہوا تھا۔ البتہ اتی بات واضح ہو جاتی ہے کہ عزاداری پرشیعہ وسنی دونوں کو اتفاق تھا اور دونوں عزاداری کرتے تھے۔ ای طرح سلطان محمد تعلق (م:۵۱ ماء) کے دور حکومت میں عزاداری کا ذکر اس دور کے مصنف استخوان دہلوی نے کیا ہے کہ محرم میں اعلانیہ عزاداری ہوتی تھی لیکن اس کی مزید تفصیلات درج نہیں کی ہیں ۔ اِ ممکن ہے یہ عزاداری انعقاد مجالس تک محدود رہی ہو کیونکہ اس وقت تک جلوس کی صورت میں تبرکات عزا برآ مدکرنے کا امکان نہیں ہے۔

شالی ہندمیں تبرکات عزاء کے طور پرعلم حسینی برآ مد کرنے کا سلسلہ حضرت سیدمحمہ انثرف جہانگیر سنانی (م:۵۰ ۱۹ه ۵) سے شروع ہوتا ہے۔ انہوں نے پہلی بار محرم کے موقع برعکم حسینی برآ مد کیا اور اس کے زیر سایہ قیام کیا۔ ان کا دستور تھا کہ سبروار کے طریقہ برعلم اور زمیل تیار کرتے۔ زمیل کے ساته صحیح النب سادات اور متن و بربیز گار لوگول کو اطراف و جوانب میں تصحیح با ادقات مید ذمه داری اینے خلیفہ ارشد حضرت شاہ سیدعلی قلندر کے سپرد کرتے۔ ع حضرت شاہ سمنانی ۱۳۸۰ء میں ہندوستان تشریف لائے۔ اس طرح علم برآ مد کرنے کا سلسلہ اس کے گردوپیش شروع ہوا ہوگا۔ ان کے ملفوظات میں درج ہے سے کہ موصوف درمیان عشرہ محرم اچھا لباس زیب تن نہیں کرتے تھے، کسی تقریب مسرت میں شریک نہیں ہوتے تھے۔ آٹھویں اور وسویں محرم کے ورمیان کی تاریخوں میں آرام ترک کردیے تھے۔تمیں برس تک،خواہ سفر میں ہول یا حضر میں مجھی غم حسین سے غافل نہیں ہوئے۔ ایک بار ایام عاشورہ میں ان کا قیام جون بورکی مسجد میں تھا، وہیں فرائض عزاء ادا کررہے تھے، بعض علائے اہل سنت زیارت علم اور ان سے ملاقات کی غرض سے معجد میں حاضر ہوئے تو ان میں سے کسی مولانا محمود نے ان سے سوال کیا کہ بزید پر لعنت بھیج کے لیے کیا شرق جواز ہے؟ حضرت شاہ سمنانی نے جواب ویا کہ اگر چہ بیرایک اختلافی مسلم ہے مگر بزید بروہ اس بناء برلعنت تجیجتے ہیں کدممتاز علائے کرام، بزرگانِ دین، صوفیائے عظام صحابۂ رسول اور ائمدالل بیت کی لیجی سیرت رہی ہے۔ پھر حاضرین سے سوال کیا کہ اس دھمن دین اسلام برلعنت بھیجنے میں کس کو اعتراض ہوسکتا ہے، جس نے جگر گوشتہ رسول کو ذبح کر ڈالا، پھرنص قرآنی کے طور پر درج ذبل آیت کی تلاوت فر ما گی:

١- استخوان ويلوي: بساتين الأنس ٢- لطائف اشر في، ج٢ م م ٢٧٨ ٢٠ اييناً

إِنَّ الَّذِيْنَ يُؤُذُوْنَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِى الدَّنُيْا وَالْاَخِرَةِ وَ اَعَدَّ لَهُمُ عَذَابِاْ مَهِيُغَالَ ''یقیناً جولوگ خدا اور اس کے رسول کوستاتے ہیں ان پر ونیا اور آ خرت میں خداکی لعنت ہے اور خدانے ان کے لیے رسواکن عذاب مہیا کردکھا ہے''۔

ہندوستان میں چشتیہ سلسلہ کے بانی سلطان المشاکخ، حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری (۱۲۳۳-۵) کی درج ذیل ربائی زبان زوخاص و عام ہے۔

شاه است حسین و بادشاه است حسین دین است حسین و دین بناه است حسین سرداد نداد دست در دست بزید ها که بنای لااله است حسین عصر حاضر کے بعض مخفقین، ندکورہ بالا رباعی کو ملامعین مسکین ہروی کی جانب منسوب کرتے ہیں لیکن اینے قول کی صدافت میں معقول سند پیش کرنے سے قاصر ہیں۔صدیوں سے تواتر کے ساتھ اسے خواجہ اجمیری کی رہامی قرار دیا جاتا رہا ہے۔تمیں سال قبل راقم نے خواجہ اجمیری سے روضہ پر عاضری دی تھی اور زیارت کی تھی۔ اس وقت ایک واقف کار کے متوجہ کرنے پر اس رہا گی کا کتبہ (جو بہت قدیم تھا) قبر کے واپنے سر بانے پر درج ویکھا تھا۔ قبر کا یہ حصہ غلاف سے ڈھکا رہتا ہے۔ اس کے علاوہ روضہ کے باہری دروازے پر بھی یہ رباعی درج تھی، جو بعد کی تحریر معلوم ہوتی تھی۔خواجہ اجمیری کوخواجہ سید جوری داتا سنج بخش سے خصوصی عقیدت تھی۔ موصوف کے مزار کی غلام گردش میں بھی یہ رباعی درج ہے۔ راقم نے دیکھا ہے۔ صوفیہ کوعزاداری سے خصوصی رغبت تھی، جس کے حوالے ان کے ملفوضات میں ملتے ہیں۔لیکن عزاداری ہےمتعلق ان کے زیادہ تراحوال وآ ٹار استبداد زمانیہ کی نذر ہونیکے ہیں۔سلسلۂ چشتہ کے بلندیامہ بزرگ حضرت بندہ نواز گیسو دراز (م....۲ ۱۳۴۲ء) کی محفل ساع میں عزائے حسینی کا ذکر ملتا ہے۔ یہ واقعہ ۱۰ محرم ۸۰۳ھ (مطابق ۳۱ اگست ۱۳۰۰ء) کا ہے۔ یعنی اس وقت تک موصوف دہلی میں قیام پذیر تھے۔ دکن تشریف نہیں لے گئے تھے۔ واقعہ یوں بیان کیا گیا ہے کہ روز عاشورہ حفرت خواجہ کے جماعت خانہ پر معتقدین برسی تعداد میں یکھا ہوئے، قوال آئے اور ستار کے تاروں کو چھیٹرنا شروع کیا، بعض مریدین موسیق سے لطف اندوز ہور ہے تھے کہ حضرت خواجہ بندہ نواز نے ارشاد فرمایا : آج برخف کو عاشورۂ محرم کی باد منانا ہے۔ آج کی ساع حضرات حسین کی یاد میں ہوگی اور لوگوں کو گریہ کرنا ہوگا۔ انہوں نے کہا کہ غم و الم کے مواقع ا

۱ - سوره احزاب، آپ ۵۵

پرصوفیہ ساع کرتے ہیں۔ مریدوں کومرشد کی تقلید کرنا جاہے۔ ل

شالی بند میں عزاداری کوشاہی سر پرتی عاصل نہ تھی البتہ اہلِ تشیع اور صوفیہ کی دلچیں کی بناء پر عزاداری کوعوامی مقبولیت عاصل تھی۔ اہلِ تشیع اینے مکانوں میں مجلس عزاء منعقد کرتے جس میں ان کے ہم عقیدہ اور دیگر مسلمان گریہ و زاری کرتے۔صوفیہ کی خانقا ہوں میں علم استادہ کرنے ، محفل ساع میں غم انگیز کلام سننے، فاتحہ خوانی وغیرہ کا رواج تھا۔ مغلیہ دور حکومت میں ہمایوں کے عہد ٹانی میں غم انگیز کلام سننے، فاتحہ خوانی وغیرہ کا رواج تھا۔ مغلیہ دور حکومت میں ہمایوں کی عہد تانی (۵۲-۱۵۵۵ء) سے عزاداری کوخصوصی فروغ حاصل ہوا، کیونکہ اس کی فوج میں شیعوں کی کشرت تھی جوعزاداری کوحرز جاں سمجھتے ہیں۔خود ہمایوں نے ۲۵۹ھ (۱۵۵۱ء) میں اینے یاروفادار بہرام خال کو کر بلائے معلیٰ بھیج کرضر کے بنوائی تھی جو قیتی جوابرات سے تیار کی گئی تھی، جس کوشاہی کل میں استادہ کیا گیا تھا۔ یہ

ای طرح دور اکبراعظم (۱۲۰۵ - ۱۵۵۱ ء) میں روضہ امام رضاء پرعلم نذر کرنے کا ذکر ملتا ہے، سے اس دور میں مجالس عزا کو مبارک کہا جاتا تھا۔ بعد مجلس انگاروں پر ماتم بھی ہوتا۔ ملا عبدالقادر بدایونی نے حیدر تو تیائی کے تذکرے میں لکھا ہے۔

" واین مطلع او دارد که در تعزیه حضرت امام شهید مقبول ومقتول فلذه که رسول مقبول علیه السلام نقش بسته درایام عاشوره درمبارک سیشه آند و شدگر میفرض عین گریستن خون بیاد لب تعنهٔ امام حسین - سع

اس سے واضح ہوجاتا ہے کہ اس وقت تک شالی ہند میں عزاداری کا رواج ہوچکا تھا، لیکن جیرت ہوتی ہے کہ عراداری کے ذکر میں تمام مآثر شاہان مغلیہ خاموش ہیں، بابرنامہ ہی نہیں، توزک جہاں گیری میں بھی کوئی ذکر نہیں ملتا۔

عیسائی مبلغین اور سیاحوں کی ہرزہ سرائی

عزاداری سے متعلق بہلا بیان عیسائی مبلغ انولی مان سریٹ کا سفر نامہ ہے جو اپنے سدر کی مشن کے ہمراہ گوا سے روانہ ہوکر ۲۸ فروری ۱۵۸۰ء کو فتح پورسیکری پہنچا۔ ۱۵ فروری کو یسوی مشن گوالیار کے

ا- جوامع الكلم بص ۳۰۶ ۲۰۰ ۴ وزاداري كى تاريخ بص ۳۳

<sup>3-</sup> A socio Intellectual History of Isra 'Ashari Shia's in India vol II, A 297

٧٧ - عبدالقادر بدايوني، منخب التواريخ بلَهنؤ ص • ١٣٠٠

نزدیک نروارمین تھا، کہ وہیں اس نے محرم کا جاند دیکھا۔ اب ای کی زبانی سنے:

" ماہ فروری کی ۱۵ تاریخ کو یہمٹن اس جگہ (نردار) پہنچا، جب کہ مسلمانوں کا نو دنوں کا تیوبار شروع ہوا۔ اس موقع پر ہندووں کا ہولی تیوبار بھی پڑا۔ اول الذکر محمد کی بیٹی فاطمہ کے بیٹوں، اس و اسین (حس اور حسین) کے عزاء میں ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ وہ اپنے جد کے دین کو قائم کرنا اور پھیلانا چاہتے تھے، لیکن ان پر عیسائیوں نے فتح حاصل کرلی۔ ان پر کافروں نے (جیسا کہ مسلمان ہمیں کہتے اور سجھتے ہیں) بہت ظلم وستم ڈھاکر نظے پاؤں جلتے ہوئے انگاروں پر چلنے پر مجبور کیا۔ اس بنا پر مسلمان نو دنوں تک فاقہ کرتے ہیں۔ صرف دال کھاتے ہیں اور ان میں بعض دنوں میں پھھ لوگ ایک بلند مقام سے اس اور اس کے بیانات کا مجمع بر زبردست اثر ہوتا ہے کہ سب اثب بار ہوا شعتے ہیں۔ تیوبار کے آخری دن میں چا بناتے ہیں اور الی ایک بعد ایک لوگ ان پر ٹوٹ پڑتے ہیں اور آگ کے شعلوں کو اپنے بیروں سے کچل ڈالتے ہیں۔ اس درمیان " اس اُسین" کی دل دوز صدا کمیں بلند کرتے رہتے ہیں" ۔ ا

فادر مانسٹریٹ کے بیان میں صلیبی جنگوں کی پیدا کردہ نفرتیں بے نقاب ہوگی ہیں، اس میں کہا گیا ہے کہ امام حسن و امام حسین نے عیسائیوں سے جنگ کی تقی۔ اس نے کسی غیر معتبر ذراید سے معلومات حاصل کیس اور بغیر کسی زحمتِ شخیق کے یقین کرلیا۔ دوسری اہم بات یہ ہے کہ زدار (گوالیار) میں شیعہ آبادی کا امکان نہیں ہے۔ اس جلوس عزاء میں تابوت غالباً شیعوں کے علاوہ کسی دوسرے فرقہ کے لوگوں نے برآ مد کیا ہوگا جس کو بعد میں جلادیا گیا۔ شیعوں میں تبرکات عزاء کے جلانے کا رواج کسی دور میں نہیں رہا ہے۔ شیعہ انہیں وفن کرتے ہیں۔ محرم کے متعلق ایک دوسرا اہم بیان ڈی ایسٹ انڈیا کمپنی کے فرانسکو پلسرٹ کا ہے جو ۲۷-۱۹۲۰ء کے درمیان آگرہ میں رہا۔ بیان ڈی ایسٹ انڈیا کمپنی کے فرانسکو پلسرٹ کا ہے جو ۲۷-۱۹۲۰ء کے درمیان آگرہ میں رہا۔ اس نے آگرہ کے اطراف و جوانب میں عشرہ محرم دیکھا تھا اس کا بیان ملاحظہ ہو:

بہرحال جب ان (مسلمانوں) کو طاقت حاصل ہوگئی اور ان کے بازو جنگ کرنے کے لائق ہوئے تو انہوں نے اپنے فدہب کو طاقت کے ذریعہ پھیلانا شروع کیا اور ان کے خلاف جنگ شروع کری جو ان کے عقائد کونہیں مانتے تھے اور ایک کافر حکمراں راجہ بیکان ہار سے جنگ کرتے ہوئے حسن اور حسین قل ہوگئے۔ اس قل کی یاد میں وہ (مسلمان) وس دنوں تک رات بھر چینتے رہتے ہیں۔

<sup>1-</sup> J.S. Hoyland and others (tr): the commentary of father Monserrate Oxford 1922, pp 74-5

مردا پی بیویوں سے الگ رہتے ہیں اور دن بھر فاقہ کرتے ہیں، بورشی بین کرتی ہیں اور اظہارِ نم کرتی ہیں۔ شہر کی عام شاہ راہ پر مرد دو تربیس بناتے ہیں، جن کو خوب جاتے ہیں، شام کو بے حد روشنیوں ہیں انہیں اٹھاتے ہیں۔ بے حد مجمع ہوتا ہے۔ وہ لوگ بہت زور و شور سے نم مناتے ہیں۔ اصل تقریب آخری رات کو ہوتی ہے جس کی خوفا کی ہے احساس ہوتا ہے کہ قدرت نے دوہارہ فرعون کے دور میں لونادیا ہے کہ تمام فوزائیدہ بیج ایک دن میں قبل کردیے گئے۔ بیشور وشغف دن چڑھے تک رہتا ہے کہ تابوت دریا پر لائے جاتے ہیں۔ تابوت بردار دوگر دہوں میں تقسیم ہوکر باہمی طور پر ایک دوسرے کا مقابلہ کرتے ہیں اس وقت بی حالت ہوتی ہے کہ ایک دوسرے کو قبل کر کے ہیں، گویا میدان جنگ میں دونوں ایک دوسرے کو قبل کر کے ہیں، گویا میدان جنگ میں دونوں ایک دوسرے کے دشن ہوں۔ پاگلوں کی طرح نگلی کواریں لیے بھا گتے میں رہتے ہیں کوئی ہندو دو پہر سے قبل مکان کے باہر نہیں آ سکتا ورنہ جان کی خیر نہیں، کم از کم ہاتھ ہیر ضرور توڑ دیئے جائیں گے۔ یہ فضا اس وقت تک رہتی ہے، جب تک ان تابوتوں کو دریا ہیں گرانہیں دیتے ہیں' ۔ لے

اس النوبیانی سے قطع نظر کہ امام حسین نے طاقت کے ذریعہ بینے اسلام کی یا ایک کافر راجہ بیکان ہار سے جنگ کرتے ہوئے شہید ہوئ ، اس سے اطراف آگرہ میں محرم کے جلوسوں کے بارے میں غلط بیانی کا بھی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ عزاداری کے نام پر کس طرح درندگی کا مظاہرہ ہوتا تھا۔ مسلمان حکراں طبقہ کے فرد ہونے کی بتا پر اپنی طاقت کا اظہار کرتے ہے جس سے مقامی باشندے (ہندو) خوف و ہراس میں مبتلا ہوجاتے تھے۔ تربتیں لے جانے کے بیان سے بہ صحیح اندازہ کرنا دشوار ہے کہ تابوت برآ مد کے جاتے تھے یا تعزیے بنائے جاتے تھے یا تعزیے بنائے جاتے تھے۔ تیکن تعزیے بنائے کا امکان زیادہ ہے کونکہ ان کو آراستہ کرنے کا ذکر ہے۔ اس طرح کے جلوسوں کی نوعیت پرنظر رکھی جائے تو اندازہ کیا جاسکتا ہو اسکا نوائن ہیں ہوا تھا اس لیے ان کی شولیت کا امکان نظر نہیں آتا۔ اس وقت تک ہندوؤں میں عزاداری کا روائ نہیں ہوا تھا اس لیے ان کی شولیت کا بھی امکان نہیں ہے۔ شالی ہند کی عزاداری کا ذکر بخارا کے ایک سیاح محمہ بن امیر ولی نے بھی کیا ہے جو امکان تربی ہے۔ جو کہ مالی نادوری سے کو کی سیال محمد بن امیر ولی نے بھی کیا ہے جو عزاداری کا ذکر بخارا کے ایک سیاح محمد بن امیر ولی نے بھی کیا ہے جو عزاداری کا ذکر بخارا کے ایک سیاح محمد بن امیر ولی نے بھی کیا ہے جو عزاداری کا ذکر بخارا کے ایک سیاح محمد بن امیر ولی نے بھی کیا ہے جو عزاداری کر خارا کو ایل نے خاتی مطاب خاری کی تھی کیا ہے جو عزاداری کر خارا کی خاراری کر خاراری کر خاراری داری دوائی سے کو کی عقائد کے مسلمان عقائد کے مسلمان کوائی سطح کر اداری کر زاداری اداری دار کر بیاں ہے کہ کی عقائد کے مسلمان کوائی سے درادوری کر خاراری داری درائی تھے۔ سنیوں کی خاراداری کر خاراری درائی میں فرائعن عزاداری درائی تھے۔ سنیوں کی خاراداری کر خارادی درائی کو کر خارادی درائی کر خارادی درائی میان کی خوراداری کا خور کی خارائی کی خوراداری درائی درائی درائی تھے۔ سنیوں کی خارادی کی خوراداری درائی درائی میں خوراداری کر خوراداری کر خوراداری کی خوراداری کی خوراداری کی خوراداری کی خوراداری کی خوراداری کی خورادی کی کر خورادی کی خورادی کی خورادی کی خورادی کی خورادی کی کی خورادی کی کرنے کی کر خورادی کی

<sup>1-</sup>W.H. Mozeland & P Geyl (tr) Jalangir's India pp 74-5 New Delhi 1972

عزاداری کے متعلق اس کا بیان ملاحظہ ہو:

" تمام سلاطین اور امراء و رؤسا دو طرح کی تختیال تیار کرتے ، ایک میں اماموں کی خوبصورت شہیمیں ہوتیں ، دوسری طرح کی تختیوں پر ابن ملجم کی فتیج شکلیس بنائی جاتیں۔ محرم کے ابتدائی پانچ دنوں کو اماموں کی پرمسرت زندگی کی علامت کے طور پر منایا جاتا، جن میں شاویاں ہوتیں اور شادیانے بجتے۔ دکانوں اور مکانوں کو بے صدآ راستہ کیا جاتا، قوال ، سازندے اور رقاصا کی کمالی فن کا اظہار کرتیں۔ چھٹی محرم سے وہی موسیقار ماتی نفے پیش کرنے لگتے اور سیاہ پوش ہوجاتے۔ اپنی اپنی تختیوں کے ساتھ جلوس لکا لئے ، ماتی نفے پیش کرتے اور اماموں کے دشنوں پر سب وشتم کرتے۔ دسویں محرم کوشیعہ اور ہندو اپنی دکانوں اور مکانوں میں تالے ڈال دیتے اور کہیں محفوظ مقام پر روپوش ہوجائے۔ اس کے بعد تحتیوں والے نخاس (مویش بازار) پہنچتے ، جہاں اپنی اپنی تختیوں کے اعتبار سے دو گروہوں میں تشیم ہو کے جمع میں شامل ہوجاتے۔ دونوں گروہ ایک دوسرے سے تھم گھا ہوجاتے ۔ دونوں گروہ ایک دوسرے کے گھم گھا ہوجاتے ۔ اور ایک دوسرے پر گھونسوں کی بازش کرنے گئے ، اس کے نتیجہ میں کانی جانی و مالی نقصان ہوتا ہے۔ سیاح کے قیام لاہور کے دوران محرم میں بچاس شیعہ اور پحییں ہندو تختیوں کی جنگ کے شکار ہوئے اور ایک لاکھ میں بڑار روپے کی املاک کا نقصان ہوا'۔ ل

شیعوں اور ہندوؤں کے روپوش ہوجانے کے بعد بھی اسے بھاری جانی و مالی نقصان سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ ان میں بعضے پکڑ لئے جاتے ہو نگے اور تختیوں والوں کے شکار بغتے ہونگے۔ ان جلوس بائے محرم کوعزاداری کی بجائے ملک کے فاتحین اپنے مفتوطین پر قوت و استقامت کے اظہار کا ذریعہ سجھتے تھے اور اپنے بے تابہ جوش میں اپنے برادران ایمانی کا خون کرنے سے بھی گریز نہ کرتے سے۔ رفتہ رفتہ حالات مزید بدتر ہوئے اور بعد کے ادوار میں محرم کے جلوس مسلمانوں کے مختلف گروہوں کی باہمی کشکش اور رشک وحسد کے اظہار کا ذریعہ بن گئے۔ ایک دومرے کے دشمن مسلمان محرم کے موقع پر اپنا اپنا حساب بے باق کرنے گئے۔ محمد ہاشم خانی خان نے بر بان پور کے مشہور جلوس میں تابوت کی تغییلات ورج کی ہیں کہ س طرح شر پہندوں نے جلوس محرم کے نام پر اپن اپنی ذاتی میں تابوت کی کوشش کی۔ ملاحظہ ہو یہ بیان:

'' برہان بور میں احدی بورہ اور خرخی بورہ کے باشندوں میں برانی رقابت اور جانی رشمنی تھی۔

١- بحرالاسرار في مناقب الاخيار

سالانہ جلوس پر احدی پورہ والوں کا قبضہ تھا۔ دوسو اسلحہ بند جنگ جو اور بڑی تعداد میں بندو قی احدی پورہ کے جلوس میں شامل ہوئے ایک رات خرخی پورہ کا جلوبِ تابوت احدی پورہ کے سامنے آگیا۔ خرخی پورہ کے لوگوں نے راستہ چھوڑ دیا تاکہ تصادم ٹل جائے لیکن احدی پورہ کے فسادی و جنگ جواپی کثرت تعداد پر نازاں تھے، انہول نے راستہ روک دیا۔ جامع مجد کے قریب دونوں کے درمیان جنگ ہوئی۔ جلوس کے عام شرکاء کی بہت بڑی تعداد خرخی بورہ والوں کی امداد کے لیے ٹوٹ بڑی۔ ان کی تعداد اتن بورہ گئی کہ لوگ مکانوں کے دروازوں اور چھوں پر جڑھ گئے۔ احدی پورہ والوں میں کی تعداد اتن بورہ افراد ہلاک ہوئے اور تقریباً سو افراد زخی ہوئے۔ احدی پورہ کے تابوت اور علم پر آر راستہ تقریباً بھات ہوگئے۔ احدی پورہ کے تابوت اور علم پر

#### اورنگ زیب کا تعزیری حکم

برہان پور کے ان فسادات کا قضیہ بادشاہ اورنگ زیب (م: 20 کاء) کے سامنے پیش ہوا تو اس نے تعرب تعرب داروں کے حق بیں فیصلہ دیا۔ یا لیکن جلوس عزاء بیں بید فسادات محف برہان پور یا کسی مخصوص علاقہ تک محدو د نہ تھے، بلکہ عزاداری کو عذر بنا کر فریقین ذاتی دشمنیاں نکا لتے رہتے۔ ان حالات سے مجبور ہوکراور نگ زیب نے اپنے جلوس کے بارہویں سال (۱۹۲۹ء) بیں عزاداری پر پابندی عائد کردی، جس کی بنا پر اورنگ زیب کو مطعون کیا جاتا ہے لیکن ازروع انصاف دیکھا جائے تو اورنگ زیب کے مطعون کیا جاتا ہے لیکن ازروع انصاف دیکھا جائے تو اورنگ زیب کے مطعون کیا جاتا ہے لیکن ازروع انصاف دیکھا جائے تو اورنگ زیب کے بوئر فوش عقیدہ سلمانوں کی طرح اورنگ زیب بھی اورنگ زیب بھی املی بیٹ اطہار اورخصوصاً امام حسین کا عقیدت مند تھا۔ عظیم متبرک پارچہ تصابہ حضرت فاطمہ زہرا(س) سے متعلق اورنگ زیب کے فرمان کا ذکر گذشتہ صفحات میں آپکا ہے۔ اس کے وصایا دروقت آخر، کے ان الفاظ سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا۔ '' ایں عاصی غرق معاصی راتخیف و تشریف تربت مطہرہ مقدسہ حسینہ علیہ السلام نمایندہ کہ مفرقان بغار عصیاں رابغیر التجابان درگاہ رحمت غفران بغاہ نیست' ۔ سیلے عزاداری سے متعلق ایک واقعہ خود اورنگ زیب کے بارے میں ہے ہے کہ اس نے روز عاشورہ ایک صفیفہ کو دیکھا کہ این منافیدہ کہ مفرقان بغار عصیاں رابغیر التجابان درگاہ رحمت غفران بغاہ نیست' ۔ سیلے متعلق ایک واقعہ خود اورنگ زیب کے بارے میں ہے کہ اس نے روز عاشورہ ایک صفیفہ کو دیکھا کہ این منافیدہ کی جانب جارہ تی ہے۔ اس در کھی تھی اورنگ زیب پ

٣٦ يحمر باشم خان : نتخب اللباب، ج ٢٠١٣ - ٢١ ١٣ - ١٠ اليتنا ٢٠٠٠ بن احمد سنديلوي، وقائع عالم كيري ( ينوان وسايا ور وقت آخر) على كرهه، ١٩٣٠

جذب واستغراق کی کیفیت طاری ہوگئ۔ وہ سرو پا برہند ضیفہ کے چیچے دوڑا اور تعزیہ کو اس سے لے کر اپنے سر پر رکھ لیا اور اس طرح قلعہ آگرہ تک آیا اور ہر سال تعزیہ برآ مد کرنے لگا۔ اور مگ زیب کے اسباب ولوازم عزاداری قلعہ آگرہ میں ہوز محفوظ ہیں۔ آج بھی ایک تعزیہ قلعہ آگرہ سے برآ مد کیا جاتا ہے اور شہر آگرہ میں گشت کرتا ہے۔ ع

اورنگ زیب کی طرف سے جلوس عزا ہر یابندی عائد کیے جانے ہراس کے دربار کے شیعی امراء نے کسی طرح سے روعل کا اظہار نہیں کیا جس پر Travernier نے اظہار حیرت کیا ہے کہ اورنگ زیب کے دربار میں اہل ایران کا مجمع تھا نیکن یابندی کس طرح عاید ہوسکی۔ سوشیعی امراء کے رومل ظاہر نہ كرنے كا سبب واضح ہے كہ اورنگ زيب نے اين قيام دكن سے وفات تك كسى شيعى امير بر عزاداری کرنے کی بناء پر کوئی تعزیری کارروائی نہیں کی۔ اہلِ تشیع اورصوفیہ اینے اسینے طور برعزاداری کرتے رہے، ان کے خلانے کوئی تعزیری کارروائی نہیں کی گئی،حتیٰ کہ دبلی میں شاہ مردان ، کوشیعی مرکز۔ کی حیثیت حاصل تھی، جہاں بوے ذوق وشوق سے عزاداری ہوتی تھی۔ بعد میں شاہ مردان کومبابت خاں نے این مفن کے لیے منتخب کیا تو اسے نمہی اہمیت کے پہلو یہ پہلو سیاس اہمیت بھی حاصل ہوئی۔ اویں صدی کے اواخر تک درگاہ پنجہ شریف کی عام شہرت ہوئی۔ شاہ مردان میں حضرت علی ا کے قدم مبارک کا نقش رکھا گیا اور نچہ شریف میں دست مبارک کا نقش۔ انہیں رفتہ رفتہ زبارت گاہوں کی حیثیت حاصل ہوگئی۔ وفات اورنگ زیب تک دہلی میں عزاداری کے لیے شاہ مردان اور پنچے شریف مرکز بن گئے۔ وہن تعزیجے ذن کے جاتے۔ اہل تشیع کا قبرستان بھی قرار پایا۔ اورنگ زیب کا جانشین محم معظم الملقب به شاه عالم بها در شاه اول (م:۱۲ ا ۱ ء) شیعی عقائد کا حامل قعا اور اس مِن شدت ركمًا تفاحيٌّ كماس نے تكم حاري كما تفاكه خطيه مِن علماً ولي الله و حسى دسول الله کے الفاظ اضافہ کئے جائیں۔اس نے عزاداری میں خصوصی دلچیں کی ادر اس کے عوامی مقبولیت حاصل کرنے میں تعاون کیا۔ ہی

۱۸ ویں صدی کے اواخر میں مغلیہ سلطنت کمزور پڑ گئی تو شیعہ مخالف طاقتوں میں دم خم باتی ندر ہا۔ عزاداری پر پابندی ختم ہوگئی۔ بادشاہ محمد شاہ کے دور حکومت (۲۲۹-۱۹۱۹ء) میں شیعیت کی خصوصی

۱- سنیل چند: تاریخ عالم میری، ص ۳۳ ۲- تاریخ فزاداری اص ۳۳ ۲۰ تاریخ عالم میری، ص ۳۳ ۲- 3- Traerneer's Travel Vol. الایب، ج ۲ ص ۳۲۳

ترتی ہوئی۔ اس کی ملکہ بیگم صاحبہ کو اہل بت اطہار ہے خصوصی عقدت تھی۔ اس کے حانشین احمد شاہ (۵۴۷-۵۴۷ء) کے دور حکومت میں شیعی عقائد اور خصوصاً عزاداری کومقبول کرنے میں حاویہ خال نواب بہادر کا ذکر ضروری ہے، جوشاہی محل کے مدار المہام تھے۔ ان کی کوششوں سے بادشاہ اور اس کی ماں اودھم مائی دونوں درگاہ شاہ مرداں سے حذباتی طور سر وابستہ ہوگئے۔ لیکن عالم عمیر ثانی (۲۰- ۱۷ مراع) ای تمام تر بزدلی اور ناکارہ بن کے باوجودعز اداری کوممنوع قرار دینے کا مرتکب ہوا۔ بہادر شاہ اول کے دور آخر تک شاہی یا بندیاں ایک بار پھرختم ہوگئیں۔قندھار سے محدشاہ اول ک ہوہ ملکہ صاحبہ کی واپسی کے بعد قلعہ معلیٰ اور دارالسلطنت دہلی میں عز اداری کو آئی غیر معمولی ترقی ہوئی کہ شاہ عالم کو بداخلت کرنا بڑی۔ اس کو خطر ومحسوں ہوا کہ شاہرادے اور دیگر افرادمحل شاہی اینا آپائی ندہب ترک کرکے شیعیت نہ افتیار کرلیں۔ کیونکہ محرم کے موقع پر صرف ایک دن (۱۲۸ کتوبر ۱۷۹۳) کو ۲۰ شنرادے اور اور دیگر افرادمحل شاہی اور سات سوساٹھ زن وشونواب صاحب کےمحل میں زبارت تعزید کے لیے گئے۔ اس کے پیوستہ سال میں تعزیوں کی تعداد صرف یانچ یا چھتھی جو برط کر سوتعز ئے اور بچاس منبر ہوگئی۔ ۱۴ مئی ۱۰۸ء کو بادشاہ نے مرزا اکبر شاہ کو ایک سونچیس رویئے اور بیگات کو سات سورویے محرم کے اخراجات کے لیے ادا کیے لے آخری مغل تاج دار مغلید بهادر شاہ ظفر کو امام حسین اور دیگر اہل بیت اطہار سے خصوصی عقیدت تھی۔ انہوں نے بڑے اہتمام سے لکھنو کی درگاہ حضرت عباس پر نذر گزاری تو بعضول نے مشہور کردیا کہ بادشاہ شیعہ ہوگیا ہے۔ ب مخالفت کے خوف سے بادشاہ کو صفائی دینا بڑی۔ مولانا مناظر احسن گیلانی ایک چشم دید گواہ کے حوالے ہے لکھتے ہیں:

"اکثر سلاطین (شاہی خاندان کے افراد) قلعہ میں تعزید داری کرتے تھے، صغیر پیک بنتے تھے۔
کوئی نشانچی، کوئی نقیب بنا تھا، کوئی تاشہ، کوئی ڈھول کوئی جھانچھ تعزیوں کے آگے بجاتا تھا۔ کوئی مرفیح پڑھتا تھا۔ مرفیح پڑھتا تھا۔ مرفیح پڑھتا تھا۔ مرفیح پڑھتا تھا۔ مرفیح کو درگاہ میں چار چارطشتریاں، چکنی ڈلی، بھنے ہوئے خربوزے کے بجا اور دھنیے کی ملاکرتی تھیں، بڑی دھوم سے علم اٹھاتے تھے۔ یہ حال تو مغل شنرادوں کا تھا، باتی خود بادشاہ سلامت سفیر بنتے، سنز کپڑے بہنتے، گلے میں سنز کفنی جھولی ڈالتے، سسب بادشاہ کے گلے

<sup>1-</sup>A socio- Intellectual History of India Ashsari shia's in India, Vol I, p 305

میں زنجیریں ڈال کرسید تھنچتے تھے اور حضرت عباس علمدار کے سقے بنتے تھے۔ لال کھاروے کی ایک لئگی باندھے، شربت بھری ہوئی ایک مشک کندھے پر رکھ کر معصوموں کو شربت پلایا کرتے تھے۔ الغرض عشرہ محرم میں جو پچھشیعوں کے یہاں ہوتا تھا، قلعہ کے سی بادشاہوں کے یہاں بھی ہر ایک کی نقل ہوتی تھی۔ لے

ا- مناظر عاشق See original

# گور کھپور کے صوفی میاں صاحب کے یہاں محرم کی عزاداری اندنین اندندہ نازدہ نارین اندازہ نازدہ ناز

گورکھپور میں میاں صاحب کا امام باڑہ شہر کی بہت جانی پہپانی جگہ ہے۔ اس کی تاریخ گورکھپور میں سے دور میں میاں سید روثن علی شاہ کی آ مد سے شروع ہوتی ہے۔ حضرت روثن علی کے والدسید غلام اشرف، جو بخارا کے رہنے والے تھے، مجمد شاہ کے دور میں وہلی آئے تھے، پھر یہ احمد شاہ ابدالی کے ایک جملے کے بعد وہلی چھوڑ کر سہار نپور میں مقیم ہوگئے۔ بعد میں انہوں نے گورکھپور آ کر محلّہ داؤد چاک میں، جواب میں بازار کہلاتا ہے سکونت اختیار کی۔ گورکھپور میں انہوں اپنے مامول کی طرف سے کافی بردی جائداد ورثے میں ملی تھی۔ روثن علی صوفی تھے اور بردی سادہ زندگی گزارتے تھے۔ ان کا زیادہ وقت عبادت یا مراقبے میں گزرتا تھا۔ حضرت علی کے خاندان سے خصوصی عقیدت و احترام کی وجہ سے انہوں نے نامدا ہوں ہو ایک ایم باڑہ بنوایا۔ اس وقت امام باڑے کے اردگرد بہت کے اردگرد بہت کم آبادی تھی۔ اپنے زبانے میں می روشن علی قابل احترام صوفی مانے جاتے تھے۔ ان کی روحانیت غیر معمولی تھی اور بہت متاز وکراماتی طاقتیں ان سے منسوب تھیں۔

ایک مشہور روایت کے مطابق روثن علی پاس کے جنگل میں مراقبے میں غرق سے کہ نواب اور صاب آصف الدولہ کا اتفاقا ادھر سے گزر ہوا جو شکار کی غرض سے جنگلوں میں گھوم رہے تھے۔ موسم بے حد مختلا تھا اور صوفی صاحب کے پاس کوئی گرم کبڑا نہیں تھا۔ وہ ایک ججوٹے سے آگ کے الاو کے پاس، یادِ خدا میں عرق بیٹے ہوئے تھے۔ نواب کو ان پر رحم آیا اور اُس نے اپنی چادر انہیں دی جو سونے چاندی کے تاروں اور قیمتی موتیوں سے بچی ہوئی تھی۔ روثن علی نے فورا اُسے 'وهونی' پر رکھ دیا اور وہ جل کر راکھ ہوگئی۔ اس حرکت پر نواب ناراض ہوئے ، اُن سے پوچھا کہ انہوں نے بیح کت کیوں کی اور اپنی شال واپس طلب کی۔ روثن علی نے کہا کہ انہوں نے نواب کے تحفے کو اپنی دانست میں صفوط ترین جگہ پر رکھ دیا۔ بہر صال، انہوں نے اپنے چٹے سے وہی شال نکال کرنواب کو دے دی میں صفوط ترین جگہ پر رکھ دیا۔ بہر صال، انہوں نے اپنے چٹے سے وہی شال نکال کرنواب کو دے دی

الله شعبة تاريخ، جامعه مليه اسلاميه، في والل

شالوں کا ڈھیر نہ لگ گیا۔ نواب کو بڑی جیرت اور شرمندگی ہوئی اور انہوں نے ان سے معافی ما گی۔
نواب اُن کے امام باڑے گئے اور انہیں دس ہزار روپے کی نذر اور محصول معاف سولہ گاؤں دیئے۔
اس کے بعد آصف الدولہ نے دو تعزیے ایک سونے اور ایک چاندی کا علم اور چاندی کا پنجہ بجوایا۔
20 کاء میں نواب کی ہدایت پر موجودہ امام باڑے کی بیرونی دیواریں اور بیرونی دروازے تغیر کے گئے اور ان کی تزئین کاری کی گئی۔ امام باڑے کے اندرونی جصے میں ایک چوبی محراب پر ایک فاری شعر کندہ ہے جس کا مطلب ہے: '' یہ نہی عمارت ۱۲۱۲ ہجری میں نواب آصف الدولہ کے دریرالملک، صوبے داریکی خال بہادر نے تغیر کروائی'۔

ایک اورمشہور روایت کے مطابق ۱۷۷۹ء کی تغییر کے دوران حصت میں لگایا جانے والالکڑی کا ایک اور مشہور روایت کے مطابق ۱۷۷۹ء کی تغییر کے دوران حصت میں لگایا جانے والالکڑی کا ایک نیما (شہتیر) کچھ جھوٹا پڑ گیا۔ جب روشن علی کو اطلاع ملی تو وہ اس کمرے میں گئے اور اللہ سے دعا کی: '' تو ایسی طاقت کا مالک ہے کہ جو چاہے کرسکتا ہے، اور حالانکہ بیاتھا اب جنگل کا کوئی پیٹرنہیں ہے، گر تو اپنی شانِ عظیم سے اسے بڑھنے دے'۔ ایگلے دن وہ همتیر ضرورت سے زیادہ لمبا نظر آیا۔ مضرورت سے زیادہ بڑھا ہوا شہتیر ابھی تک امام باڑے میں محفوظ ہے۔

وقت کے ساتھ روش علی بہت مشہور ومقبول ہوگئے۔ آس پاس کی ریاستوں جیسے رودر اپور، بہرائی اور ستاس کی ریاستوں جیسے رودر اپور، بہرائی اور ستاس کے راجا اور حکمرال ان سے ملنے آئے اور انہیں امام باڑے کی دیکھ وغیرہ کے لئے نقد اور زمنی نذرانے دیئے، کوشامی کی رانی لال کنواری دیوی نے روش علی کو امام باڑے اور صوفی کی رھونی 'کے لیے اپنے علاقے کے آ دھے جنگل دے دیئے۔ ان عطیات کی اصلی وستاویزات موجودہ میاں صاحب کے یاس موجود ہیں۔

روش علی کی زندگی میں ہی اس امام باڑے کی محرم کی عزاداری نے مقبولیت حاصل کرنی شروع کردی تھی۔ لیکن اس کا عروج ان کے جانشین احمد علی شاہ میاں صاحب کے دور میں ہوا۔ روش علی صاحب کا انقال ۱۲ مکی ۱۸۱۸ ہجری کو ہوا۔ ہندوگور کھشک پیٹھ کے وقائع کے ریکارڈ سے اندازہ ہوتا ہے کہ روشن علی کے تعلقات خاکی بابا سے دوستانہ تسم کے تھے اور ان کے ذہبی عقائد اُن کے آپسی اُنس و محبت میں کبھی حاکل نہیں ہوتے تھے، اُن میں یہ بھی ہے کہ روشن علی شاہ اپنی روحانی طاقت سے شروں کو قابو میں کر سکتے تھے، یہ خیال لوگوں میں آج تک موجود ہے۔

سید احد علی شاہ نے امام باڑے کے متولی کی حیثیت سے ۱۲ مئی ۱۸۱۸ء سے ۲۷ نومبر ۱۸۹۵ء

تک فرائض انجام دیے۔ ان کے زمانے میں اس امام باڑے اور میال صاحب کے محرم کے جلول کی متبولیت اور شان دشوکت جیسی رہی اس سے پہلے بھی نہیں رہی تھی۔ میال صاحب کا محرم کا جلول بانچویں، نویں اور دسویں محرم کو لکا تھا۔ عام طور پر بد مانا جاتا ہے کہ امام باڑے میں راتوں میں ایک کلامیٹر تک لمبا ہوجاتا تھا۔ عام طور پر غریبوں کو پورے مہیئے گھرا باننا جاتا تھا۔ لیکن خود میال صاحب کلامیٹر تک لمبا ہوجاتا تھا۔ عام طور پر غریبوں کو پورے مہیئے گھرا باننا جاتا تھا۔ لیکن خود میال صاحب بہت سادہ زندگی گزارتے تھے۔ وقت کے ساتھ ساتھ اُن کے بارے میں روایات مشہور ہوتی رہیں۔ مثال کے طور پر میاں صاحب جب جلوں میں سب سے آگے چلتے تھے تو اُن کا لباس پانچ کلیوں کا کرتا، ساڑھے چار میٹر لمبا سفید صافہ، کرتے پر وہ ڈھائی میٹر لمبی ایک سفید سادی می شال ڈالے رہتے۔ موجودہ میاں صاحب، عدنان فرخ شاہ بھی یہی لباس پہنتے ہیں۔ پہلے میاں صاحبان محرم کے علاوہ عام طور پر عوام میں نہیں دیکھے جاتے تھے۔ یہ لوگ ہمیشہ امام باڑے میں عبادت اور مراقبے میں معروف رہتے تھے۔ جب محرم کے جلوں کے لیے باتی یا گھوڑے خریدنے ہوتے تھے، جب بھی یہ لوگ امام باڑے سے باہر نہیں آتے تھے جانوروں کو خود ان کے پاس لایا جاتا تھا۔ بہر حال بعد میں باڑے کے متولی کی حیثیت سے کام سنجالتے تھے اپنے بال نہیں گواتے تھے۔ پہلے میاں صاحب بائی حیث متولی کی حیثیت سے کام سنجالتے تھے اپنے بال نہیں گواتے تھے۔ پہلے میاں صاحب بائی سے خصول نے اس فریکے کو ادا کرتے ہوئے بال کواتے وہ سید جوادعئی شاہ تھے۔ پہلے میاں صاحب بائے تھا۔ اپنے بال نہیں گواتے تھے۔ پہلے میاں صاحب بائی سے ان اس فریقے کے اس دیا جاتے تھے۔ پہلے میاں صاحب بائی تھوں نے اس فریک کی جورہ کی ان کواتے وہ سید جوادعئی شاہ تھے۔

یہ بات کہ ۱۸۵۵ء تک اس امام باڑے میں بہت لوگ شریک ہوتے تھے، اور پولیس کی گہداشت کی ضرورت ہوتی تھی، اس کا جُوت شاہ احمالی کی کتاب'' کاشف البغاوت گورکھپور میں اس بیان سے ملت ہے کہ انہوں نے حکومت برطانیہ کے افرول کو لکھا تھا کہ'' گورکھپور میں بغاوت کی وجہ سے سیاسی المچل کے باوجود امام باڑے کے جلوس میں ساتھ رہنے کے لئے، جس طرح پہلے انتظام کیا جاتا رہا ہے، اب بھی مسلح سیا ہیوں کا انتظام کرنا ضروری ہے''۔ یہ بھی یاور کھنے کے قابل حقیقت ہے کہ باغی 'ناظم' محمد حسن کی سربراہی میں ہی امام باڑے کو لوٹا گیا تھا۔ گورکھپور میں برطانوی حکومت کے دوبارہ قیام پرحکومت نے احمد شاہ کو امام باڑے کی تلف شدہ الملک کو دوبارہ جمانے کے لیے پائی بڑار روپے نفتہ اور چوالیس گاؤں دیئے تھے۔ سونے اور چاندی کے تعزیوں کو لیروں نے ہاتھ نہیں لگایا تھا اور وہ آج تک محفوظ ہیں۔ حکومت برطانیہ کی دی ہوئی مائی اعانت کی سند اب بھی میاں صاحب تھا اور وہ آج تک محفوظ ہیں۔ حکومت برطانیہ کی دی ہوئی مائی اعانت کی سند اب بھی میاں صاحب

کے پاس موجود ہے۔ امام باڑے کے لوٹے جانے کی تفسیلات جو احمد علی نے دی ہیں وہ بہت تکلیف دہ ہیں۔ جس دن امام باڑے کو لوٹا گیا وہ کا محم تھی، (کاشف البغاوت گورکھپور) انہوں نے لکھا ہے کہ غریوں میں تقسیم کے لیے جو کھانا پکایا جارہا تھا وہ برتنوں میں ویبا ہی بچا رہ گیا کیونکہ لوٹ مار کی افراتفری میں ہر شخص مبہوت سا ہوگیا تھا۔ انہوں نے لوٹے ہوئے سامان کی تعمل فہرست دی ہو اور اس کی قیمت کا تخیید تقریباً ۱۰۰۰ سروپ لگایا ہے (سابقہ حوالہ صفحہ کا) مقامی ہندوستانی لوگوں کے علاوہ اس حادثے سے انگر ہزوں کو بھی رنج ہوا تھا کیونکہ امام باڑے کو ہر مخفص بہت محترم و لوگوں کے علاوہ اس حادثے سے انگر ہزوں کو بھی رنج ہوا تھا کیونکہ امام باڑے کو ہر مخفص بہت محترم و ایپ نہیں اس کے متعلق احمد علی نے کہا ہے کہ وہ ایپ نجیب الطرفین سید ہونے کا دعویٰ کرتا ہے پھر بھی اس نے امام باڑے کی املاک کو ہر باد کر نے میں حصہ لیا۔ احمد علی مطابق لیروں نے سونے اور چا نمری کے تعزیوں پر اس لیے ہاتھ نہیں ڈاللا کہ انہیں ان لوگوں کے غم و غصے کا خوف تھا جو بغاوت میں شریک نہیں ہے۔ اگر ایسا کرتے تو خون خرابہ ہوتا اور بڑا ز ہر دست فساد ہوتا۔ ان تاریخی تعزیوں کی حفاظت کے لیے مسلمانوں کے ساتھ ہندو بھی جان دور بڑا در ردست فساد ہوتا۔ ان تاریخی تعزیوں کی حفاظت کے لیے مسلمانوں کے ساتھ ہندو بھی جان در اور مسلمان دونوں تمہارے دوست ہوتے چا بھی سے۔ کہ بندو ادور مسلمان دونوں تمہارے دوست ہوتے چا بھیں۔

"نورالحقیقت" بیں احمانی نے حفرت علیٰ کے لیے متعدد حصے مخص کیے ہیں۔ انہوں نے لکھا ہے کہ دائی سکونِ قلب اور روحانی انبساط کے لیے محرم ضرور منانا چاہیے۔ حفرت علی اور ان کی اولاد سے محبت انسان کی سب سے قیمتی چیزوں میں سے ایک ہے۔ یہ ہماری اس دنیا میں بھی مدوگارومعاون ہوگی اور اس زندگی کے بعد ہمیں جنت بھی بخشے گی۔ علیٰ کی محبت کسی گناہ گار کو نیک انسان بناسکتی ہے۔ اپنی ایک اور کتاب 'محبوب التواریخ' (صفحہ ۹۳) میں انہوں نے لکھا ہے کہ انسان کو حسین کو صرف محرم میں بی نہیں ہر روز اور ہمیشہ یادر کھنا چاہیے۔ یہ چیز ہمیں بہت سے گناہوں سے محفوظ رکھے گی اور ہمیں ایک بہتر انسان بنادے گی۔

احد علی کا انقال ۲۷ نومبر ۱۸۹۵ء کو ہوا۔ ان کے جائشین سید واجد علی شاہ ہوئے اور انہوں نے متولی کی حیثیت سے ۲۷ اگست ۱۹۱۵ء تک بی فرض انجام دیا۔ ان کی جائشین سید جواد علی شاہ کو ملی جو ۱۹۷۰ تک متولی رہے۔ ان کے بعد عدنان فرخ شاہ متولی ہوئے جو اب بھی بیفرائض انجام دے

رہے ہیں اور میاں صاحب کہلاتے ہیں۔ اس امام باڑے کی سابق حیثیت اور قدر زبردست ہے۔ ینچے ان تعلیمی اداروں کی فہرست دی جارہی ہے جو میاں صاحب کے امام باڑے کی مالی اعانت سے وجود میں آئے ہیں۔

۱- امام بازهمسلم گرلز انٹر کالج\_ ۱۹۳۲

۲- میان صاحب الم بازه پرائمری اسکول ۱۹۲۶

٣- ميان صاحب امام بازه اسلامك كالح ١٩٣١

سم- ورنا كيولر مدل اسكول ٢ ١٩٣٠

۵- امام باژه بائی اسکول ۱۹۴۸

۲- امام باژه انٹر کالج ۱۹۵۵

۷- امام باڑہ بوسٹ گریجویٹ کالج ۱۹۷۳

٨- ميال صاحب امام باژه جونير بائي إسكول، سمي ١٩٩٠

۹- میان صاحب امام باژه کاس نگیتن ، سمی ۱۹۹۰

١٠- اسلاميه كالح آف كامرس، كوركهبور ١٩٩٨

امام باڑہ ٹرسٹ سے چلائے جانے والے مدرسے بدہیں۔

۱- عزيزيه مظهرالعلوم - گورکھپور، ١٩٦٠

۳- يکول کا مدرسه ۱۹۲۵

٣- ببرائج كالدرسه ١٩٧٥

۳- محسمی کا مدرسه ۱۹۸۱

گورکھپور میں میاں صاحب کا امام باڑہ ایک ایسا ادارہ ہے جس میں مسلم اور غیر مسلم، امیر وغریب سبب گہری ولچپی رکھتے ہیں۔ پانچویں، نویں اور وسویں محرم کے جلوس پورے شہر کے اہم پروگرام ہیں۔ یہ شہر یوں کو اپنی ذمہ داریوں کی یاد دلاتے ہیں، جن میں جذباتی اور جسمانی دونوں قتم کی ذمہ داریاں شامل ہیں اور اس مقصد میں صبر وسکون سے جے رہنے کی تعلیم دیتے ہیں خواہ اس کا نتیجہ اس دنیاوی زندگی کا خاتمہ ہی کیوں نہ ہو، کیونکہ صاحبان یقین و ایمان کے لیے اس ظاہرہ اور موجود ہ دنیا سے زیادہ طویل تو اس کے بعد کی زندگی ہے۔

### کر بلا: اس کے ساجی و معاشی اثرات

پروفیسرالیں۔ایم۔وسیم ☆

کر بلا کے ساجی اور معاشی اثرات کو سیجھنے کے لیے خود سانحہ کر بلا کے واقع ہونے کے اسباب وعوائل کو واضح طور پر سیجھنا ضروری ہے، اور ان اعلی اقدار کو بھی جنہیں امام حسین اپنے ورثے میں پایا تھا، جن کی پرورش رسول خدا حضرت محکہ، اپنے والدعلی ابن ابی طالب اور والدہ فاطمہ زہرہ بنت رسول کی آخوش میں ہوئی تھی۔ انہوں نے اپنے بھائی امام حسن کو بھی دیکھا تھا جو اعلیٰ الوجی اقدار، عدل و انسانی، امن و آشتی اور معاملات میں حق پرتی پر ثابت قدمی سے قائم رہے اور حیات انسانی اور اس کی نشو و نما کو قدر و منزلت کی نگاہ سے دیکھا۔ اس کے ساتھ ہی تجزید نگار کو اس ماحول کو بھی ملحوظ خاطر رکھنا چاہئے جس میں بزید بلا برصا تھا۔ وہ معاویہ کا بیٹا اور ابوسفیان کا بوتا تھا۔

" جو صفات وخصوصیات حسین نے ورشہ میں پائی تھیں، انہیں کے زیر اثر وہ کہا کرتے تھے!" صبر
ایک زینہ ہے، وفاداری مردائی ہے، غرور خام خیالی اور کمزوری ہے اور بدکردار سے تعلق انسان میں
تذبذب اور وسوسہ پیدا کرتا ہے'۔

'' ان چیزوں کو حاصل کرنے کی کوشش کروجن کا تمہیں انتحقاق ہو۔ ظالموں کے ساتھ جینا خود اپنی تحقیر اور گراوٹ ہے۔ حق، عزت و وقار ہے اور ناحق، تنگی''۔ لیے

واقعہ کربلا کی تفصیلات کا اگر آج کے عالمی تناظر میں تجزید کیا جائے تو اس مصیبت زدہ انسانیت کی نجات کے لیے عملی سبق حاصل کئے جاسکتے ہیں اور اسے روسیای کے ان بندھنوں سے آزاد کیا جاسکتا ہے جومتواتر اخلاقی، معاشی، سیاس اور ساجی و ثقافتی (سوشیو کلچرل) گراوٹ کی وجہ سے اسے قعر ندلت میں ڈال رہے ہیں۔ یہ بچ ہے کہ کر بلانے حق اور رضائے الہی پرسرتسلیم خم کرنے کے قعر ندلت میں ڈال رہے ہیں۔ یہ بچ ہے کہ کر بلانے حق اور رضائے الہی پرسرتسلیم خم کرنے کے

الم شعبة كامرس على كر همسلم يونيوري على كره

ا - مسین ..... نے اپنے والد کے عزم رائع ، ثابت قدی ، عدل ، مظلوموں سے ہدروی اور ظالم کے طلاف غیض و غضب اور وشمول کے ساتھ بھی اچھے اور ہدرواند سلوک کو دیکھا ... ' جارت جرواق (George Lordae) صوت العدلة الانسانيہ (ندائے عدالت انسافی) ترجمہ ایم فضل حق ، ایڈ یزم امیر علی بینی ، افصاریان بیکلیشنس ، اسلاک ریپبلک آف ایران ، ۱۹۹۰ء میں ۴۹۲

۲ - ابينياً رض 99 - ۳۹۸

تصور کو حیات جاودال بخش دی ہے۔

اسلام نے بنی نوع انسان کی ہدایت کے لیے جو بھی روحانی اور اخلاقی و معنوی معیار پیش کیے سے، اموی حکومت انہیں روندتی چلی جاربی تھی۔ جو لوگ پایہ تخت کے قریب سے و و اس امتیاز کی وجہ سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے عیش کر رہے تھے، جب کہ عام انسان نا انسافیوں اور زیاد تیوں کا شکار تھا۔ قانون البی کے استحکام کے لیے امام حسین نے ظالم بزید سے فکر لی۔" ایک طرف مسین نیکیوں اور حسن اخلاق کا عملی نمونہ [پیش کررہے] سے تو دوسری طرف بزید [اپنے کردار میں] موروثی برائیوں کا برترین نمونہ تھا۔ اگر حسین لوگوں سے ای طرح ہمدردی رکھتے تھے جس طرح کے دنیا میں عظیم الرتبت لوگ عام طور پر رکھتے ہیں، تو بزید انسانی جذبات سے بالکل عاری اور شرم و حیا سے می آ تھا''۔!

کر بلاحق و باطل کے درمیان جنگ کا مظہر ہے۔ امام حسین کی فتح پر فتح ، خود نازال ہے۔ ان کے ان لفظوں (ظالموں کے ساتھ جینا ذلت و رسوائی ہے) کی گرج ان کے عمل سے ثابت ہوگئی جو ہر جگہ اور ہر دور کے انسانوں کو آ واز دے رہی ہے کہ زندگی کو بامقصد و بامطلب بنانا چاہتے ہوتو عزت و وقار کے ساتھ جیو۔ اس لیے '' کر بلا ۔۔۔۔ظلم و جور کے خلاف ایک روش مشعل ، انقلا یول کے لیے ایک علامت اور غم اور گریہ کرنے والوں کے لیے ایک اساس ہے۔ حسین ہر شریف انفس اور حریت پہندانسان کے دل میں محبت اور وفاداری کی ایک کسوئی ہیں'۔

'' وہ خودشناس، اٹل انقلابی کے لیے ایک نمونہ عمل ہیں، جنہوں نے مظلوموں کے حقوق کی بات کی۔ وہ پیغیر کے ان قریب ترین عزیزوں میں سے ایک ہیں جن سے محبت کا تھم ہمیں اللہ نے دیا ہے'۔ می

امام حسین نے بزید کی حکومت میں ساتی، ساتی، معاشی اور اخلاقی صورتحال کو گرختے ہوئے دیکھا، بیسب کچھ اسلامی قانون اور احادیث و روایت رسول کے خلاف ہور ہا تھا۔ عام آ دمی پس رہا تھا، اسلامی اقدار روندی جارہی تھیں اور تقتیم زر میں مساوات و انصاف معدوم تھے۔ جولوگ اثر و رسوخ رکھتے تھے یا سازشوں اور ترکیبوں کا سہارا لے سکتے تھے، وہ پھل پھول رہے تھے اور امیر سے امیر تر ہوتے جارہے تھے اور جولوگ اپنی سیدھی مجن محنت و مشقت کے ساتھ جی رہے وہ

ا- اينة م ٢٩٩ - ٢- امام منين ايند دى ذي آف عاشوره، البلاغ فاؤنديش، اسلاك ريبيلك آف ايران ١٩٩٢ء من ١٩٨

محرومیوں اورصعوبتوں کا شکار تھے۔''یہ وہی یزید تھا ۔۔۔۔ جس نے کعبہ کا محاصرہ کیا اور منجنیقوں سے اس پر پھر برسوائے، مدینہ والوں کے خون اور اطاک کو اپنے سپاہیوں کے لیے جائز قراردیا، وہ عیش و عشرت اور شہوت پرتی کی زندگی گزار رہا تھا، اپنے آخری وقت تک بندروں اور کتوں سے کھیلا رہا، ادر اس کے بعد اموی خاندان کے لوگوں نے اس کی جانشینی کی۔ انہوں نے عوام کے بیت المال کو این عزیز و اقارب میں بانٹ لیا۔ علی نے حق و انصاف کو جس مقام پر منتحکم کیا تھا وہ ان کے ہاتھوں بناہ ہوگیا اور ناحق و ناانصاف ٹولے نے حکومت کی ہاگ ڈور پر قبضہ کرلیا، لوگوں کا ایک گروہ بے صد مالدار ہوگیا اور دوسرا انتہائی مفلس و نادار۔ جس وقت بزاروں لوگ بھوکے مر رہے تھے اس وقت بزاروں لوگ بھوکے مر رہے تھے اس وقت بنوامیت کے خلیفہ کو خوش کردیا تھا۔ حکومت کے امراء لاتعداد غلام اور کنیزیں رکھتے تھے۔ صرف عبدالملک کے بیٹے، خلیفہ کو خوش کردیا تھا۔ حکومت کے امراء لاتعداد غلام اور کنیزیں رکھتے تھے۔ صرف عبدالملک کے بیٹے، سلیمان نے ان میں سے ستر بزار کو آزاد کیا تھا۔ نسل، خاندان اور پارٹی کی بنیادوں پر طرف داری اور سلیمان نے ان میں سے ستر بزار کو آزاد کیا تھا۔ نسل، خاندان اور پارٹی کی بنیادوں پر طرف داری اور سلیمان نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس تعقب کوختم کردیا تھا اور امام علی نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس تعقب کوختم کردیا تھا اور امام علی نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، لے حالانکہ اسلام نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی، کے حالانگہ اسلام نے اس کی کوئی اجازت نہیں دی تھی۔ بیار

اب مزید تفصیل بیان کیے بغیر بے بات بھی جاسکتی ہے کہ اس معاشرے میں دو طبقے تھے۔ ایک وہ جو دمتول ' تھا اور دوسرا وہ جو ' محروم ' تھا۔ نیجنا کھکش تھی جو اس طرح کے معاشرے میں ناگزیر ہوتی ہے، جہال مفلس اور محروم لوگ اچھے دنوں کی توقع کررہے ہوں اور بے ایمان رؤسا اپنے مال و دولت سے عیش کررہے ہوں، اور اپنی دولت میں متواتر اضافہ کر رہے ہوں۔ غلط بنیادوں پر مبنی

ļ

معاشی نظام جب ایک غیر منصفانہ ساجی و هانچ ابھارتا ہے تو اس کا اظہارایک انتہائی غیر تتناسب اور لاحاصل معاشی نظام کی صورت میں ہوتا ہے، جس میں آبادی کے کمزور طبقے اور زیادہ محروی اور مفلسی کا شکار ہوتے ہیں۔ ایسے میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے کہ یزید کے گورز اور عمال حکومت اس کی بدعنوانیوں سے متاثر ہوئے تھے۔ اس کے دور میں تمام مکہ اور مدینہ میں گانا ہجانا عام ہوگیا، موسیقی کے ساز و سامان عام طور پر استعال ہونے گئے، لوگوں نے کھلے بندوں شراب پنی شروع کردی۔ یزید کا ایک البی قیس نام کا بندر تھا۔ وہ اس اس مخل میں اپنے ساتھ ضرور لاتا تھا جہال وہ اور اس یزید کا ایک البی قیمی شراب پیتے تھے۔ وہ اس خبیث بندر کے لیے ایک تکیہ رکھواتا تھا، بھی ایک جنگلی گرھی پر جسے پالتو بنالیا گیا تھا، زین کمواکر اور لگام لگا کر بندر کو بھاکر گماتا تھا۔ مقررہ دن پر ابی قیمی گھوڑ دوڑ کے راستہ کے دوڑ میں بھوڑوں سے مقابلہ کرتا تھا۔ ایک دن بندر دوڑ میں جیت گیا، اس نے گھوڑ دوڑ کے راستہ کے دوڑ میں رکھی چھڑی کو اٹھا لیا اور گھوڑوں کے سروں پر سوار ہوکر کمرے میں داخل ہوا۔ یہ بندر ایک سرخ اور پیلے ریشم کی زین ہوتی تھی جس پر مخصوص طرز سرخ اور پیلے ریشم کی زین ہوتی تھی جس پر مخصوص طرز کھوں کی چھاہے ہوتی تھی جس پر مقابلہ کور کی جھاہے ہوتی تھی جس پر مقتلف رکھوں کی چھاہے ہوتی تھی جس پر مقتلف کیا ہوتی تھی جس پر مقتلف کھور کی کھور کین ہوتی تھی جس پر مقتلف کے ایک کا میں ہوتی تھی جس پر موتی تھی در دور میں بر موتی تھی جس پر موتی تھی دور میں دور میں بر موتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی دور میں دور موتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی موتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہوتی تھی ہو

ولید کی طرف سے بزید کی بیعت کے سوال پر حسین کو مدینہ چھوڑ تا پڑا، جس سے مغیر کی آزادی اور عقید ہے کے تحفظ کا پیغام ملتا ہے، جس سے ایک منصفانہ معاثی نظام کے قیام اور بقاء کے لیے راہ ہموار ہوتی ہے۔ اہام حسین مکہ کی طرف روانہ ہوئے، لیکن وہال بھی کسی طرح امان نہ پاکر اور اس مقدس مقام کی حرمت کے تحفظ کے پیش نظر انہوں نے ملّہ کو چھوڑ ااور کوفہ [عراق] کا سفر اعتیار کیا۔ حربن بزید ریاحی سد راہ ہوا، لیکن اس کے باوجود امام حسین نے خر اور اس کے پیاسے رسالے کو پائی پادیا۔ اس طرح انہوں نے انسانیت کو بیسبق دیا کہ اگر وشن بر بھی وقت آپڑے تو ہمیں ایک باوقار اورشریفانہ انداز اینانا جائے۔

تر نے امام کوکوفد کی طرف نہ جانے دیا، چنانچہ امام نے کربلاکا راستہ اختیار کیا، یہیں بدالمیہ واقع ہوا۔ کربلا میں امام حسین نے اینے ساتھیوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

''لوگ اپنے دنیاوی مفادات کے غلام ہو چکے ہیں، اور دین و ایمان ان کی زبانوں پرصرف ایک

۱-مسعودي، مروج الذهب، ج ۱۸، ص ۲۸ – ۱۷

کم حیثیت تصور بن کر رہ گیا ہے، یہ دین کے اردگردای وقت تک منڈلاتے رہتے ہیں جب تک میہ ان کے امتحان لیا جاتا ان کے ذریعہ معاش میں وافر منفعت پہنچا تا ہے، گر جب تکلیف ومصیبت میں ان کا امتحان لیا جاتا ہے تو بہت تعوش کے لوگ ثابت قدم رہتے ہیں اور فیصلہ کرتے ہیں .....،'

عاشورہ کے دن نیک اور بدی، حق اور ناحق، شیطانی اور رضائی طاقتوں کے درمیان معرکہ شروع موا۔ امام حسین اور ان کے رفقا بھوکے پیاسے قبل کرؤالے گئے۔

فرات کا پانی ان پر، ان کے رفقاء پر، یہاں تک کہ ان کے بچوں اور عورتوں پر بند کردیا گیا تھا۔
عورتیں، بچے اور بیارسید سجادعلیٰ ابن الحسین قیدی بنالیے گئے اور انہیں پہلے کوفہ (عراق) اور پھر
دشق (شام) میں لے جاکر قید میں ڈال دیا گیا۔ حضرت زینب (س)، حضرت ام کلاوم (س)، امام حسین
کی بہنوں اور صاحبزادہ علیٰ ابن الحسین نے اپنے خطبوں میں کربلا کے جگر خراش واقعات کی تفصیل
بنائی اور وہ اسباب بتائے جن کے بتیجہ میں واقعہ کربلا ظہور پذیر ہوا۔ ظالم اور شق اچھی طرح پہیان
لیے گئے۔ کوفہ اور دمشق کے راستوں اور ابن زیاد اور بزید کے درباروں میں، بالتر تیب دیے گئے بیعد
مؤثر خطبوں نے کردار میں بلیل اور خیالات میں تبدیلی پیدا کردی اور طرز حکومت کے بارے میں بھی

١- الارشاد اورعبدالرزاق المكرم الموسوى عن ١٩٣٠ - ١٩٣٠

لوگوں کے تصورات میں انقلابی تبدیلیاں پیدا کردیں۔

مدینہ کے واقعات اور پھر مکہ اور کر بلا کے سفر اور خود کر بلا میں رونما ہونے والے واقعات، اور شہادت کے بعد قیدیوں کے قافلہ کے کوفہ اور دمشق کے سفر کے دوران اور خود دمشق میں رونما ہوئے والے حواوث میں کتنے ہی مؤثر سابق، سیای اور کلچرل سبق موجود ہیں۔ لیجو اس دور کی صورت حال مرجمی اثر انداز ہوئے اور اس کے بعد بھی۔ اس طرح امام حسین نے:

ا۔ ایک الیں حکومت کی تصدیق اخلاقی و ایمانی در سطی کی رو سے کرنے سے انکار کردیا، جو بداطوار، معاشی اور ساجی طور بر گبڑی ہوئی تقی۔

۳۔ خونریزی سے بچانے کی خاطر مدینہ چھوڑا اور اس مقدس مقام کی حرمت کو بچانے اور آبادی کی حفاظت کی خاطر باہر نکل کر دشمن سے دوچار ہونے کو پہند کیا۔

سو مظلوموں اور مجبوروں کو جو ظالموں سے مقابلہ کی ہمت و جراًت کھوچکے تھے ایک رہنمائی اور روحانی سربراہی عطا کی۔

سے فوج میں کرائے کے سپاہی یا منفعت کی خاطر لوگوں کو بھرتی کرنے کے خلاف پیغام دیا کیونکہ جن لوگوں نے ان کے ساتھ جہاد کیا وہ اپنی مرضی ہے از خود لڑے۔ یے

۵۔ حکومتِ جبر، جس کے بنوامیہ خواہاں تھے اور نئ نئ حکمتِ عملیاں اختیار کررہے تھے، اسے مستر و کیا اور اس کو حقیر کرکے رکھ دیا۔ ان کا یہ قول کہ'' مجھے کہیں اور (بعض لوگوں کے مطابق ہندوستان) جانے ویا جائے'' ومن اور تبلیغ حق کی خاطر ججرت کے تصور کی مجر پور وضاحت کرتا ہے۔

۲۔ شہاوت کے تصور کو بالکل صاف اور واضح طور پر بیان کردیا، یہاں تک کہ کر بلاکا ہر شہید شوق شہادت میں ایک دوسرے سے پہلے میدان جنگ میں جانے کا خواستگار نظر آیا۔

ے۔ ایک باعزت اور انصاف پر بنی زندگی گزارنے کے حق کومتحکم کردیا، جب انہوں نے [حسین فے] کہا کہ ''فتم خداکی میں اپنا ہاتھ تمہیں [یزیدکو] ایک ایسے مخص کی طرح بیعت کے لیے نہیں

ا۔ ملاحظہ ہواروو اور ہندی ٹیل شاعرانہ اظہارات ٹیل کر بلا بطور استعارہ پر راقم الحروف کا انگریزی مقالہ جو اعزبیشل کانفرنس آن کر بلا اینڈ اٹس کلچرل رول، لندن، (نومبر ۱۱–۱۲، ۱۹۹۵ء) انگلشان، کے لیے لکھا عمیا۔مضمون زیرطبع تھا کہ پروفیسر روحائی قم، ایران، نے لکھ بیجبا کہ اس مقالہ کا انہوں نے عالمی انگریزی سروس کے لیے اپنی آخر ہر میں استعال کیا۔

۲- شب عاشور اما مصین نے اپنے رفتا ، سے فرمایہ: " نہیں صرف میرا سرورکار ب میں اپنی بیت سے مہیں آزاد کرتا ہول، تم جاسکتے ہو"۔ ان کا جواب تھا: " نہیں ،نہیں ، امام ! ہمیں آپ کے ساتھ شہید ہونا زیادہ پہند ہے"۔

دوں گا جس کی عزت نفس چیس لی گئی ہواور نہ ایک غلام کی طرح راہِ فرار اختیار کروں گا''۔! ۸۔ ظالم کے ہاتھوں انتہائی ظلم و جور کے باوجود انسان کو ایک دوسرے کی عزت و وقار کو سجھنے کا سبق سکھایا۔غور سیجے ان حالات میں ان کی اولاد، اعزاء و اقرباء اور ان کے رفقاء میں سے ہر ہر فرو امام کے تھم کو کس طرح بجالایا۔

اب ہم خود اینے آپ سے سوال کرتے ہیں کہ:

وہ کون ہے جومظلوموں کے لیے مثالی کردار ہے؟

وہ کون ہے جس نے چن انسانیت کو اپنے خون سے پینچ کر اس میں توانائی پیدا کی؟

وہ کون ہے جو اپنے انو کھے انداز میں ظالموں اور جابروں کے سامنے ڈٹ کر کھڑا ہوگیا کہ وہ خود

انبان کے ہاتھوں انبان کے استحصال سے باز آ جا کیں؟

وہ کون ہے جس نے انسان کو اپنے اعلیٰ درجے پر لاکھڑا کیا کہ ہر بدکارادر فاسق اللہ کے حق شناس

اور نیکوکار بندول سے خوف کھانے پر مجبور ہوگیا؟

وہ کون ہے جس نے علی الاعلان کہا کہ زندگی صرف سانس لینے کا نام نہیں، بلکہ بد با مقصد اور

باعزت جینے سے عبارت ہے۔

کونج اٹھتی ہے اور پھر گونج اٹھتی ہے

ہر ہر گوشے ہے، ہر ہرکونے ہے

ایک مسرور اور فاتخانه آواز، حق کی نقیب، عبد ساز ایک آواز

انسان کے سیے ضمیر کی ترجمال آواز

اب تک ظلم وستم سہنے والے انسان کی عظمت کا اعلان کرتی

شہادت کے اعلی مقاصد کی ہمنوا آ واز

وبی صدائے تیز و واضح - کوئی معبودنبیں سوائے اللہ کے- نمازوں کے درمیان

یہ اس کی ہے آواز جس کی گردن سے انقلاب کا مردہ لیے فوارہ خون کا أبلا

وہ کون ہے کہ وجود جس کا ہے ایک معتبر اساس بقائے ضمیر انسان؟

وہ کون ہے جو اپنے اور اپنے رفقاء کے سرول کی دے کے قربانی انقلاب کا اعلان کررہا ہے الی

۱- شیخ مفید، کتاب الارشاد، ترجمه آئی۔ کے۔ اے۔ باور ڈ، محری ٹرسٹ ، لندن ، انگلتان ، ص ۳۵۲

مقصد کے لیے، الوہیت کی قربانگاہ پر

کیوں کج کلاہ جابر شہنشاہوں کے تاج ہیں لرزتے؟

کس نے پیغام حق، امن و آشی کو اک حیات نو بخشی!

کس نے بہ بانگ دہل کہا: اے بزید! تو ناحق کا نمائندہ، پجاری ہے اس کا
تیرا سوال بیعت اب ہے فرسودہ، فکست خوردہ
وہ کون ہے فتح یاب خود اپنے خون میں نہایا کھڑا، مات دیتا
جابروں اور ظالموں کو آج ،کل اور ہمیشہ ہمیشہ

کربلا کے سابق، معافی، سیاسی، اظلاتی اور مختصرا ندہبی اثرات کو اس وقت سی طور پر سمجھا جا سکتا ہے جب تجزید نگار کے ذہن میں بنی امیہ کے ہیں سال کے دور حکومت میں پیدا کردہ فاسد اثرات پوری طرح اجاگر ہوں۔ ان میں ہر طرح کا ظلم و جور اور طاقت و ثروت کی تمام تر اجارہ داری، استحصال کرنے والے ایک ایسے طبقے کی پرورش جو صرف قبائلی نظام کے تحت ہوتا ہے، انظامیہ میں تمام کلیدی اسامیوں اور دولت پر کمل تسلط، صرف اپنی مرضی سے عوام کا خون بہانے کے جواز کے لیے ترکیبوں اور فریبی چالوں کا جال پھیلادینا، عوام کی صعوبتوں اور محرومیوں کی پرواہ کئے بغیر بیت المال کو بیدردی سے اپنے ذاتی عیش وعشرت کے لیے لٹانا، عام زندگی کے معافی اور سابی معاملات المال کو بیدردی سے اپنی برعنوانیاں اور بے ایمانیاں پھیلانا، بیسب پچھ موجود تھا۔ اپنی برعملیوں کو جائز قرار دینے کے سابھ کو تو ٹر مروثر کر پیش کیا گیا، جس کے نتیج میں نظریۂ تقدیر گرائی (Fatalism) کا حال گروہ وجود میں آیا، اور اس پر یقین رکھنے والوں نے حکراں کی تمام غلا کاربوں کی تصدیق تھندین 'تھزی' کہہ کر کی، حالانکہ بیسب پچھ قرآن و حدیث کی ہوایات و تعلیمات کے برعس ہے، اس لیے یا 'جز' کہہ کر کی، حالانکہ بیسب پچھ قرآن و حدیث کی ہوایات و تعلیمات کے برعس ہے، اس لیے اس خلال اور اس کے لائجی گرگوں کا مقابلہ ایک نا قابل تسنیر عزم و استقلال کے ساتھ دیں اور پھر اس خلال الحقال کے ساتھ دیں اور پھر اس خلال الح اور اس کے لائجی گرگوں کا مقابلہ ایک نا قابل تسنیر عزم و استقلال کے ساتھ دیں اور پھر اس خلال کا میں۔

نواست رسول کے اعلان'' ایک باعزت موت ذلت کی زندگی سے بہتر ہے'' نے انسان کے عزم و وقار کے ساتھ جینے اور روئے زمین پر اس کے خلیفۃ اللہ ہونے کے پیغام کو اس کی تمام تر معنویت کے ساتھ دو ہرایا۔ مولانا ابوالکلام آزاد کے مطابق '' کربلا۔۔۔۔ بنیادی طور پر انسانی وقار کی کہانی،۔۔۔۔۔ انسان کی حقیق شرافت، عظمت کی اعلیٰ ترین چونی تک انسانی سفر کی داستان ہے۔ بید فرد واحد اور

اجنائی زندگی کے اعلیٰ ترین اصولوں کو پیش کرتی ہے۔ یہ وحشیانہ غلامی ہے آزادی تک کے سنر میں سئل میل ہے۔ یہ اس بات کا ناقابل افکار بُوت ہے کہ اس (آزادی) کا بی نوع انسان میں قائم ہونا عین ممکن ہے، یہ [ کربلا] روشیٰ کا وہ بینار ہے جو انسانیت کی رہنمائی کمال کی طرف کرتا ہے۔ جب بھی بدی کی طاقتیں اس نور کو اپنی پھوگوں ہے بجھانے کے لیے اٹھتی ہیں، تو حسیت کا کارنامہ عظیم اس کی درخشانی کو دوبالا کر دیتا ہے، جس وقت انسانیت کے قدم راہ حق وحریت میں ڈگھگانے ہیں تو حسیت اس کا سہارا بن کر اسے بچالیتا ہے۔ جب جب جابر و آمر اپنے مال و زر اور اپنی ملاقت و ہیبت کے نشے میں بدمت ہو کر سیدھے سادے، بے یار و مددگار حق کے پرستاروں کو ہراساں کرنے گئے ہیں، اور جب جب بدب اور حق پرستوں کی [ بظاہر ] ناکامیاں خود حق کی حقانیت ہراساں کرنے گئے ہیں، اور جب جب نہ بہ اور حق پرستوں کی [ بظاہر ] ناکامیاں خود حق کی حقانیت برشبہات اور وسوس کا سابے ڈالئے گئی ہیں تو تحفظ حق کے مقصد کے لیے حسیق کا دلیرانہ ثبات عزم، مراساں کر استقامت کا ناقابل فراموش سبق دیتا ہے اور آئیس نا امیدی اور ادست گری سے بچالیتا ہے۔ جب ظالموں کی طاقت کا طوفان چڑھ کر کمی فرد کو خوفزدہ اور دل شکتہ کر دیتا ہے، اس وقت حسین کی جب ظالموں کی طاقت کا طوفان چڑھ کر کمی فرد کو خوفزدہ اور دل شکتہ کر دیتا ہے، اس وقت حسین کی شخصیت کی مثال اسے یاد دلاتی ہے کہ وحشیانہ طاقت و جر کی متحرک مدافعت کی مؤلیت خود اس پر عائم میں جن ہے۔ صفحت میں دنیا والوں پر یہ جج آشکار کرتے ہیں کہ زندگی کا مطلب جسے بھی بن پڑے عائم موفی جسے رہنا تی نہیں ہے۔ ل

کر بلا بربریت کے خلاف انسانیت کے اعلیٰ نظام کو آشکار کرتی ہے۔ باغیانہ طرز فکر کے خلاف رضائے الٰہی کے سامنے خود کو پوری طرح سونپ دینے اور ناحق کے مقابلہ میں حق کے جے رہنے کا نام کر بلا ہے۔ سخت ترین امتحان کی گھڑی میں امام حسیق نے جس یقین محکم کا مظاہرہ کیا وہ تاریخ انسانی میں یکنا اور لامثال ہے۔ بیداللہ پر لاملتہا یقین کا مظہر ہے۔

کربلا کے سابی و معافی اثرات کو، روزانہ زندگی میں انسان کاضمیر جو کردار ادا کرتا ہے، اس کی روثنی میں بہتر طور پر سمجھا جاسکتا ہے۔ امام حسین '' ۔۔۔۔۔ کے اس عمل کو شیعہ مصنفین نے الی قربانی سے تعبیر کیا ہے جس کے ذریعے ملت اسلامی میں محمد کے پیدا کردہ اس ماحول اور تصور کو جسے بنوامیہ کے دنیارتی میں ڈوب جانے کی وجہ ہے، خطرہ لاحق ہوگیا تھا، مسلمانوں کے ضمیر کو چنجھوڑ کر ایک بار پھر متحرک کردیا جائے''۔ ی

۱- دی مارشردهٔ م آف کر بلا، ترجه محمد اقبال صدیق ، نور پیشنگ باؤس ، دبل ، بندوستان ۱۹۸۵، ص ۲۱ ۲- موجان مومن ، این انٹروڈکشن نوشیعی اسلام ، آکسفورڈ بو نیورٹی ریلس ۱۹۸۵، ص ۱۳۳

خود محکر انوں کے طرز عمل کو بھی سمجھنا ضروری ہے کیونکہ وہی اپنے لوگوں کی رہنمائی کرتے ہیں۔ عام آ دمی عام طور پر اپنے محکر انوں کی منشاء اور احکامات سے متاثر ہوتا ہے۔ کر بلانے اپنی شہادتوں کے ذریعہ نیک و بد، فیض رسانی اور لا پر داہی، اسلامی معاملات کی پابندی اور اس کی متضاد صورت کے درمیان خط امتیاز محتیج ویا۔

"......اس میں شک نہیں کہ بزید کے بعد بھی ہادشاہت باتی رہی اور بزید کے بعد مقرر ہونے والے باوشاہوں کے کردار، رویتے اور ذاتی زندگی کے کاروبار بزید سے بہت زیادہ مختلف نہیں تھے لیکن حسین کی اس قربانی کے نتیج میں سب سے بڑا فرق سوچ اور انداز فکر میں آیا کہ اس نے اسلامی اصول و معیار اور حکمرانوں کے ذاتی کروار دونوں کے درمیان ایک واضح حذ فاصل اور خط امتیاز کھینے ویا" ۔ل ہماری روز مرہ کی زندگی میں پانی، جومسلم معاشرے میں "کربلاکی بیاس کی علامت بن گیا" کہیں بھی مانگا جاسکتا ہے اور بلا تفزیق بین و سال، کوئی بھی کسی دوسرے شخص کو چیش کرسکتا ہے ۔ اس طرح کوئی بزرگ کسی جھوٹے کو پانی دینے اور ای طرح کسی سے اسے مانگنے پرکوئی رکاوٹ یا ہٹک محسوس نہیں کرتا۔ عام جگہوں اور عام راستوں پر کربلا کے شہیدوں کی یاد میں سبیلیں لگائی جاتی ہیں، جو تین دن کی بھوک بیاس میں بے وردی سے آل کردیئے گئے تھے۔ اس طرح بھوکوں اور ضرورت جو تین دن کی بھوک بیاس میں اور عام راستوں پر کربلا کے شہیدوں کی یاد میں، امداد پہنچائی جاتی ہے۔ انجیل میں مند بچوں خصوصاً بیبیوں اور عورتوں کو کربلا کے شہیدوں کی یاد میں، امداد پہنچائی جاتی ہے۔ آئیل میں محب محب میں اس طرح کہا گیا ہے: "بابرکت ہیں وہ لوگ جو نیکیوں کی وجہ سے بھی شہیدوں کے بارے میں اس طرح کہا گیا ہے: "بابرکت ہیں وہ لوگ جو نیکیوں کی وجہ سے بھی شہیدوں کے بارے ہیں اس طرح کہا گیا ہے: "بابرکت ہیں وہ لوگ جو نیکیوں کی وجہ سے بھی شہیدوں کے بارے ہیں، ای ان مال کیا جائے گا''۔ع

محرم اورغم کے دوسرے مواقع پر فراخ دلی سے تیرک تقسیم ہوتا ہے جس سے غریبوں اور مفلسوں سیست بہت سے لوگوں کو کھانے کا سامان ملتا ہے۔ یہ بھی ایک ایسا معاثی عمل ہے جس کی وجہ سے ایک بردی تعداد میں لوگوں کو آمدنی کے ذرائع حاصل ہوتے ہیں۔ ای طرح محرم کے مہینہ اور اس سے پہلے اور بعد لاکھوں تعزیوں اور ضریحوں کی تیاری کے سلسلے میں بہت بردی تعداد میں کاریگروں کو روزی روثی ملتی ہے۔ اس کے لیے خام مال فراہم کرنے والوں کی آمدنی میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔ ماہرفن قسم کے کاریگروں کو اینے فن کے مظاہرے کا موقع بھی ملتا ہے۔ ان فنکاروں اور ان کے آباء و

ا- اليس-ايم-ايج جعفري، اور تجلس ايند ار لي دولبنت آف شيعه اسلام، لانگ مين، لندن اور يمويارك ١٩٧٩، م ٣٩٣ معه

۲ - مینیت میتموز [St. Mathewss] : ۴

ای طرح طغروں کی تیاری (جس میں خوبصورت آرائش کھدائی اور نقش کا کام ہوتا ہے) جن میں کر بلا کو مختلف جہت سے اور قرآئی آیات کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے۔ چھکڑیاں اور بیڑیاں، جولو ہے اور چاندی دونوں سے بنائی جاتی جیں، اور جنہیں منت کے طور پر پہنایا جاتا ہے، کر بلا کے ان مظلوموں کی یاد دلاتی جیں جوقید کیے گئے تھے، خصوصاً بیار کر بلاعلی این الحسین کی، علم اور اس کے چکے مظلوموں کی یاد دلاتی جی جوقید کیے گئے تھے، خصوصاً بیار کر بلاعلی این الحسین کی، علم اور اس کے چکے (زری، کامدانی یا کلا بنو کے کام سے جایا ہوا کیڑا جوعلم میں لئکایا جاتا ہے) اور پھریرے (جوعلم کی چھڑ ناری، کامدانی یا کلا بنو کے کام سے جایا ہوا کیڑا جوعلم میں لئکایا جاتا ہے) اور پھریرے (جوعلم کی چھڑ ناری، کامدانی یا کلا بنو کے کام سے لیٹے جاتے ہیں) یہ سب چیزیں مختلف قسم کی دستکاری کے نامونے جوتے ہیں۔ اس طرح المیۂ کر بلا بیان کرنے کے لیے (ذاکروں کے) منبر، ککڑی پر کام کی فنکاری کا نمونے چیش کرتے ہیں۔

'' کربلا میں امام حسین اور ان کے رفقاء کی قربانیوں نے نہ صرف مسلم دنیا پر گہرا اثر چھوڑا بلکہ بنی نوع انسان کے ان تمام گروہوں پر بھی جوحق مطلق اور اعمال صالحہ سے محبت کرتے ہیں''۔ م

" کربلا کے سانحہ کوئن کر افغانستان کے بدھ ندہب والوں نے دہشت گردی اورظلم و جور کے خلاف احتجاج کیا اورحسین کی یاد میں جھنڈے چھرائے۔عراق میں رہنے والے بہت سے ہندوستانی نژاد لوگ سد ھ بھوگ دتا کی رہنمائی میں (جنہیں عام طور پرحینی برہموں کے نام سے یاد کیا جاتا ہے) امیر مختار ثقفی کے ساتھ خون حسین کی انقامی مہم میں میں شریک ہوئے۔ ۔۔۔۔سندھ کے ہندو

ا- مزير تحقيق اور حوالے كے ليے مصد قد مواد جن كيا جانا جائے۔

۲- جنوبی ہندوستان میں ایک قبیلہ پاروی پرندوں کے شکار اور جنگل بھلوں کی فروخت پر زندگی گز ارتا ہے۔ ان کے قبائلی عمیتوں میں کر بلا اور محرم اس طرح شال ہوگئے ہیں:

م مونا بھائی: آؤ بڑے بھائی! ہم چزیاں بگزیں، اس باری بگزول گا ..... بہت سے طوطے اور فاختا کیں، بینا، جو لا اویا لی لا کیول کی طرح سیدتی بھرتی ہیں۔

بدا بعانی انہیں بیارے بعالی انہیں! ہم شکارے لیے نہیں جائے ہم جانے ہوکہ بدمحم کا ممیند ہے۔

چھوٹا بھائی: تحرم کا مہید: انحرم آ گیا؟ تم نے مجھے پہلے کیوں ٹیش بناۓ؟ چس کفن کی طرح کال کپڑا پہنوںگا، علم بنانے کے لیے کمجود کا ایک لمبا سابطا طاقی کردن گا، اورغم [ و ، تم ] ہیں چھائی پیٹوںگا۔

ذبيثان حيدر، يناينا، بونه بونده الجواد، ج ١٢، شاره ٩، تتمبر ١٩٩٥، ص ٢٠

راجا داہر کا حسین کی اولاد میں ہے دومعصوم بچوں کی جان بچانے کی کوشش میں اپنی زندگی اور حکومت ے ہاتھ وھو بیٹے کے باوجود مثالی جذبہ فداکاری کو دنیا میں حق و انساف سے محبت کرنے والول کی تاریخ میں سنبر بے لفظوں ہے تکھا جانا جا ہے۔" صدیوں سے محرم ایک مشتر کہ کلچرل کا حصہ بن چکا ہے۔ امام حسین کے بہت سے ہندومعتقد تھے۔ ہندوستان کے سابق رجواڑوں میں سے بور، گوالبار اور دوسري متعدد جگهول بر مندوعظيم الشان تعزيه ركھتے تنے ..... مل السرينيز ديكلي، [امحريزي] مندوستان، سما دسمبر ١٩٦٠)

ہمیں جو امام حسین کے معتقد ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں خود کو اس اعتاد کے لائق بنانا جاہیے، جس کا ہم سے تقاضہ ہے۔ ہمیں امام کے اس استفاثے " ھل من ناصبہ منصر نیا" اور " ھل من مغیث ا مغیثنیا" (کوئی ہے جومیری مدد کو آئے ، کوئی ہے جومیری محافظت کو آئے؟) کا اپنے عمل ہے خاطر خواه جواب دينا جايئے۔

> ہم یر بہ فرض عائد کیا گیا ہے کہ: کوئی پیاسا نہ رہے کوئی بھوکا نہ رہے کہیں کوئی ظلم نہ ہو کہیں کوئی جبر و زیادتی نہ ہو سمی کمزورکی اینی بیجارگی بر آ ہ نہ نکلے کسی کو او بیت نه دی حائے سسي کي حق تلفي ښه ہو طاقتور کمزوروں کے حقوق کو یامال نہ کریں

بچوں اورعورتوں سمیت کسی کے ساتھ نا انصافی نہ ہو۔

کسی کےمعصوم رخساروں برآ نسو نہ بہیں

ہم میں سے ہرشخص کا فرض ہے کہ وہ ایک ایسے ساجی و معاشی نظام کو قائم کرنے اور اسے قائم و

۱۹۸۴ء میں ۵۳ ہے وخوف ترجمہ آگریزی مضمون Socio-economic Impact of Karbala

دائم رکھنے کی کوشش کرے، جو ایک انسان کے ہاتھوں دوسرے انسان کے استحصال سے پاک ہو۔
ایسے انسان دوست نظام کی موجودگ ایک ایسے ساج کی بقا کی ضامن ہوگی جو امن و انصاف سے پُر ہوگا، جس میں ہر فرد کھمل آزادی کے ساتھ سانس لے سکے گا اور جس میں ہر فرد پورے اعتاد و یقین کے ساتھ سر اٹھا کر چلے گا۔ کربلانے ہمیں انصاف اور امن سے مجبت کرنا سکھایا ہے اور خالق کی کھمل فر مانبرداری کرتے ہوئے زندگی گزارنے کا سبق ویا ہے۔

امام حسین کے بایر نازعمل سے واقفیت کو بن نوع انسان میں عام ہو لینے و پیچے، اسے عنودگی کی کیفیت سے نکل لینے و پیچے تو پھر پوری و نیائے انسانیت اردو کے مشہور شاعر جوش ملیح آبادی کا بیشعر دہرائے گی:

انسان کو بیدار تو ہو لینے دو ہرقوم پکارے گی ہمارے ہیں حسین

#### عزادري حسين اورخواتين

بروفيسر طلعت عزيز 🖈

رکمی جاتی ہے بنیادِ عزاضح تیامت تک کرزینب شام میں بھی ماتم فیرز کرتی ہے

تاریخ اسلام میں واقعات کر بلائمی تعارف کے جمتاح نہیں۔ عالم انسانی کا ہر ذی ہوش فروحق و باطل کی اس جنگ کی کچھے نہ کچھے واقفیت ضرور رکھتا ہے۔ اسلام کی بقا کے لئے حضرت فاطمہ زہرہ بنت رسول اللہ کے چھوٹے صاحبزاد ہے حسین نے میدان کر بلا میں ہرانسانی رشتہ کی قربانی وے کر ثابت کردیا کہ اسلام کی راہ میں قربانی کے لئے کسی رشتہ، جنس یا عمر کی قید نہیں ہوتی، جینے، بھائی، بینیج، بھائی، بینیج، بھائح ورست و احباب سب نے اس جنگ میں حسین کا ساتھ دیا اور شہید ہوئے ۔ کر بلاکی زمین پر دس محرم کو شہید ہونے والوں میں بیروجواں، نو جوانوں اور کمن بچوں نے حسین کا ساتھ دیتے ہوئے جام شہادت نوش کیا۔ ہر قربانی کے بعد خود امام حسین نے اپنا سر نچھاور کرکے اسلام کوسر بلند کیا۔

سرکٹے، کنبہ مرے، سب کچھ لٹے دامن احمد نہ ہاتھوں سے چھٹے

۱۰رمحم کی اس خونیں شام کو کر بلا کی سرزمین پر بھرے سر کر بدہ بے کفن لاشوں پر ماتم کرنے والا کوئی نہ تھا سوائے چندعورتوں اور بچوں کے جو حسین کے صاحبزادے زین العابدین کی امامت کے سائے میں گریہ کنال قید ہوکر شام نے جائے گئے۔ تمام رائے حضرت زینب اپنے بھائی اور فاطمہ بنت حسین اپنے باپ اور شہیدوں کا ماتم کرتی رہیں۔ قید خانے میں بھی اہلِ خانہ شہیدوں کا نوحہ اور ماتم کرتے رہے۔ قید خانے سے رہائی نصیب ہونے پر حضرت زینب کی فرمائش صرف یہی تھی کہ ہمیں ایک مکان فراہم کیا جائے جہاں ہم اپنے شہیدوں کا ماتم کرسیں۔

شہدائے کر بلا کے ماتم کے لئے پہلی مجلس عزا حضرت زینب نے ایک مکان' دارالجارہ' میں بریا کی جہاں قریش اور ہاشی خاندان کی عورتوں نے حضرت زینب، حضرت کاثوم اور دیگر خواتین کو امام

الله فيكلني تعليم، جامعه مليه اسلاميه، ي والى

حسین اور ان کے ساتھ شہید ہونے والوں کا پُرسد دیا۔ یہ پہلی با قاعدہ مجلس جو بلا شبدایک زنانی مجلس مختی دستی وستی مشق میں تین دن تک جاری رہی۔ ۲۰ رصفر ۱۲ ھے کو قافلہ جب وارد کر بلا ہوا تو اس دن سیدانیوں نے صف ماتم بچھائی اور شہدائے کر بلا کے چہلم کی مجلس بپلی ک۔

مدینے میں داخلے کے بعد امام زین العابدین نے ایک مجلس کی جس میں مدینہ کے مردوں نے شرکت کرکے امام کو حسین اور ان کے رفقاء کا پُرسہ دیا۔ یہ پہلی مردانی مجلس تھی۔ ان ابتدائی مجالس کے بعد سال بہ سال قربانی حسین کی یاد تازہ کرنے کے لئے ماہ محرم میں مجالس کے ذریعہ نوحہ اور ماتم کی روایت شروع ہوئی۔

بندوستان میں عزاداری کی روایت صوفیا کے ذریعہ بارھویں صدی سے شروع ہوتی ہے۔ صوفیا نے امم م کو یو م غم مقرر کیا اور عزادری کی روایت قائم کی۔ وہ مقام جہال عزاداری کا اجتمام کیا جاتا ہے امام باڑہ کہلاتا ہے۔ صوفیا کے ذریعہ شروع کی گئی عزاداری رفتہ رفتہ پورے ہندوستان میں معبول ہوئی۔ ابتدا مجالس میں صرف مرد حضرات ہی شریک ہوتے تھے۔ انتظام بھی وہی کرتے تھے، رفتہ رفتہ ان مجالس میں عورتوں نے بھی شریک ہونا شروع کیا۔ یہ وثوق کے ساتھ نہیں کہا جاسکتا کہ زنانی مجالس کا با قاعدہ سلما کہ شروع ہوا۔ شالی ہندوستان میں زنانی مجالس کا با قاعدہ سلما انیسویں صدی کے اواخر سے ملتا ہے۔

عورتوں میں قائم مجاس نہ صرف واقعات کر بلاکی یاد تازہ کرتی ہیں اور ام الائمہ طاہرین فی بی اطلمہ سلام اللہ علیہا کو پرسہ دینے کا ایک ذریعہ ہیں بلکہ یہ دینی تعلیم کا بھی ایک اہم ذریعہ ہیں ۔ مجلس کی ابتدا سوزخوانی ہے ہوتی ہے جس کے بعد مرشہ خوال شہدائے کر بلاکا مرشہ پڑھتے ہیں جو خالصاً واقعات کر بلا اور اس ہے وابسہ جذبات و تاثرات کی عکائی کرتے ہیں ۔ مجلس کا دومرا حصہ جے عرف عام میں صدیث کہا جاتا ہے جس میں فضائل و مصائب اہل بیت بیان کے جاتے ہیں ۔ فضائل میں قرآنی آبیت بیان کے جاتے ہیں ۔ فضائل میں قرآنی آبیت اور قرآنی آبیت اور گفتگو ہوتی ہے ۔ ای گفتگو ہوئی ہے ۔ ای گفتگو ہوئی جہ ایل بیت اور گفتگو ہوئی ہے۔ ایل بیت اور گفتگو ہوئی ہے۔ ایل بیت اور گفتگو ہوئی ہے۔ ایک جد حدیث تمام ہوتی ہے۔ ای بعد نوحہ خوانی اور زیارت کا سلسلہ چاتا ہے۔ زیارت کا بعد محدیث تمام ہوتی ہے۔ ای کے بعد نوحہ خوانی اور زیارت کا سلسلہ چاتا ہے۔ زیارت کے بعد محلی تمام ہوتی ہے۔

تعلیمی اعتبار ہے، خاص طور پرعورتوں کے لئے حدیث کا پہلا حصہ بہت اہم ہوتا ہے۔ اس حصہ میں ہر دور کے مسائل کے حل علاش کر لیے جاتے ہیں۔ اس میں راہ منتقیم کی ہدایت بھی ہوتی ہے۔ رسول اللہ اور آئمہ طاہرین کے حالات زندگی سے نئی نسل کو روشناس کرایا جاتا ہے۔ عزاداری دین تعلیم کا بھی ذریعہ ہوتی ہے جو کسی مدرسہ، اسکول یا کالج میں حاصل نہیں ہوتی۔ مسلمان عورتوں میں رسی تعلیم کی کی کے باوجود وینی معلومات، ان مجانس کی بدولت حاصل ہوجاتی ہیں۔ ہوش سنجالئے کے بعد سے ہی بچیوں کے کانوں میں واقعات کربلا کے توصل سے صبر و قناعت ، ایثار، قربانی، ثابت قدمی، حق کوئی دوسروں کے ساتھ زم رویہ وغیرہ کی روشن مثالیس ذہن نشین ہوجاتی ہیں۔ کردار زینب وکلثوم اکئی دوسروں کے ساتھ زم رویہ وغیرہ کی روشن مثالیس ذہن نشین ہوجاتی ہیں۔ ان مجانس سے وہ خوا تین اکئے لئے مطعل راہ ہوتی ہیں۔ مصائب سکینہ سے وہ صبر کا سبق لیتی ہیں۔ ان مجانس سے وہ خوا تین زیادہ بہرہ ور ہوتی ہیں جن کی زندگی گھر کی چہار ویواری میں مسائل سے جوجستی ہوئی گزرتی ہے۔ رک تعلیم کا فقدان ان کے مسائل میں اضافہ کرتا ہے۔ یہ خوا تین صرف عزاداری حسین ، ذکر حسین ذکر واقعات کر بنا اور اماموں کے اقوال و اعمال کا ذکر س کر ہی اتفاظ کے ذریعہ اوا کی جاتی ہو وہ خود بخود اس کی جن الفاظ کے ذریعہ اوا کی جاتی ہو وہ خود بخود اس کے بہتر بنا سکتا ہے۔ واقعات کا تسلسل، جذبات کی عکاسی جن الفاظ کے ذریعہ اوا کی جاتی ہو وہ خود بخود اس کی خود بخود اس کی جاتی ہو کا کی جاتی ہو کی جاتی ہیں اضافہ کرتی ہے۔

ایسی خواتین کی مثالیں بھی ہمیں ملتی ہیں جضوں نے رسی تعلیم کے بغیر ہی نوسے اور مرمیے تصنیف کیے ہیں۔ تقریباً بچاس سال قبل مظفر گرکی بی بی سردار فاطمہ (مرحومہ) کے قلمبند کئے مرثیہ کا ایک بند بطور موند پیش ہے جوان کی علمی سمجھ کا مظہر ہے۔

جس کا پسر مرا ہوائ ماں سے پوچھے بانو سے اور شاہ شہیدال سے پوچھے پرسہ کو کون آیا، بیابال سے پوچھے گر ہوغلط، تو صاحب ایمال سے پوچھے آنسو روال ہیں احمد ثانی کے واسطے روتی تھی موت، جس کی جوانی کے واسطے

ایک دوسرا بند ملاحظه بهو:

جب ہو گئے فرش یہ همیہہ بنی سوار چبرے پہرعب داب سے وہ آ گیا نکھار ہو چودہویں کا چاند بمجی جیسے آشکار دی ہاتھ میں جو شاہ نے شمشیر آبدار جو چودہویں کا چاند بمجی جل ل میں وہ جری جھو نے لگا ۔ خراگی زمیں فلک گھونے لگا

آج کل زنانی مجانس کا اہتمام ہر جھوٹے بوے شہر، قصب، دیہات وغیرہ میں ہوتا ہے۔ بقرعید کے مہینہ سے ہی فضا سوگوار ہونے لگتی ہے اور محرم کا انظار شروع ہوجاتا ہے۔عزاداری کی تیاری امام باڑوں

کی صفائی، رنگ و روغن وغیرہ کے ساتھ ہی علم، تعزیے، ضریح اور تابوت وغیرہ کی از سرنو تیاری ہوتی ے۔ مرثیہ اور نوحوں کے بست نکل آتے ہیں۔ ہر جگدعزاداری کے اسے مخصوص قواعدو رسومات اور یابندیاں ہوتی ہیں متنی دسترخواں منتی علم شربت اور جائے کسیل سقائے سکیند کے نام پر بچوں کامنتی سقد بنا، حضرت قاسم کی مبندی، تابوت جلوس عزا کے اہم بر بیں۔ جوعورتیں اینے گھرول یا امام باڑول میں با قاعدہ مجالس کا اہتمام نہیں کریا تیں وہ بھی جاندرات کو اسے گھر کے ایک کمرے، کونے یا الماری میں علم سحاکر دس دن تک بعد مغرب نوجہ خوانی کرتیں ہیں۔ جس میں گھر کی عورتیں یا چند بڑوی کی عورتیں شامل ہوجاتی ہیں ۔ تکھنو میں بدرواج عام ہے لیکن دوسری بھلبوں پر ہرگھر میں ماتم نہیں ہوتا۔ حامعہ همر میں مجلسوں کا سلسلہ صالحہ عابد حسین نے ۱۹۳۵ یا ۱۹۳۷ سے شروع کیاصالحہ عابد حسین خواجہ غلام السیدین کی بہن اور ڈاکٹر عابد حسین کی زوجہ تھیں۔محرم کی پہلی تاریخ سے ۱۰ محرم تک انہوں نے اپنے گھر برمجکس عرا کی شروعات کی جس میں گھر کے مرد اورعورتیں دونوں شامل ہوتے سوز وسلام کے بعد میر انیس کے مرھیے پڑھے جاتے اس کے بعد نومے پڑھے جاتے۔ ان کے گھر ہونے والی مجالس میں ماتم نہیں ہوتا تھا اوراس کی وجہ غالبًا بیتھی کہ جامعہ جو اس وقت ایک جھوٹی سی کہتی تھی جس میں چند گھرانے ہی تھے ان کی عورتیں بھی مجلس میں شریک ہو تکیں جامعہ کی آبادی بڑھتی گئی کیکن ان کی مجلسوں کا انداز وہی ریا۔ جب عورتوں کی تعداد بڑھی تو یہ محالس صرف زنانی محالس ہو آئیں۔ ان کی مجانس کی دوسری خاص بات بیتھی کہ خواتین کربلا، حضرت زینب، حضرت کاثوم، حضرت رباب، حضرت سکیند کے حالات زندگی پر تفصیلی ذکر ہوتا،عورتوں کی اہمیت اور ان کی ذمہ دار یوں کا ذکر ہوتا۔ اسلام نے عورت کی جوتصور پیش کی ہے وہ عملی طور برخواتین کربلا میں نظر آتی ہے۔ اس بات پر زور دیا جاتا جو ایک عام عورت کے لئے مشعل راہ بن جائے۔ان کی وفات کے بعد ان محالس کا سلسلہ ختم ہوگیا۔ حامعہ گر میں ہی دوسری زنانی مجالس سید کاظم حسین زیدی مرحوم کے گھر ۱۹۵۱ء میں شروع ہوئیں۔ ان کے گھر زنانی اور مردانی دونوں مجانس علحیدہ وقفہ میں شروع ہوئیں۔ زنانی مجلس نتین بیجے دوپہر اور مردانی مجلس ۸ بیجے رات میں شروع ہوتی ہے۔

• ۱۹۷ ء کے بعد جامعہ کے آس پاس کی زمینوں پر تیزی سے بستیاں بننی شروع ہوئیں۔نورگر سینئر سینڈری اسکول کے برابر ہی ۱۹۹۲ ء میں 'باب انعلم سوسائی' نے ایک سجد تعمیر کی جس کے بیسزے میں مجالس کا سلسلہ شروع ہوا۔ شروع میں یہاں صرف مردانی مجالس ہوتی تھیں لیکن چونکہ برھتی ہوئی آبادی میں عورتیں بھی شائل ہیں لہذا ۱۹۹۷ء سے اس امام باڑے میں زنانی مجالس کی برھتی ہوئی آبادی میں عورتیں بھی شائل ہیں لہذا ۱۹۹۷ء سے اس امام باڑے میں زنانی مجالس کی

شروعات ہوئی۔ پہلی محرم سے ۱۰ محرم تک مجائس کا انظام محلّہ کی ہی چند عورتیں مالی تعاون پیش کرکے کرتی ہیں۔ اس کے بعد رقع الاول تک یہاں مجائس کا سلسلہ قائم رہتا ہے۔ جو انفرادی مجائس ہوتی ہیں۔ ان دو امام باڑوں کے علاوہ ایک تیسرا امام باڑہ سعیدہ سیدین صاحبہ جو غلام السیدین صاحب مرحوم کی صاحبزادی ہیں۔ اپنے گھر، پہلی محرم کو جاتی ہیں۔ دس محرم تک ان کے گھر پر بعد مغرب زنانی مجلس ہوتی ہے۔ دس محرم کے بعد دس وس ون کے لئے مجائس کا سلسلہ جامعہ گر کے آس باس کی بستیوں میں چاتا رہتا ہے۔ ان مجائس کا اہتمام خواتین اپنے گھروں پر ہی کرتی ہیں۔

شالی ہندوستان کی ریاست از پردیش کے مختلف شہروں، ضلعوں، مخصیلوں، دیہاتوں میں عزاداری کا اہتمام بہت جوش و خروش سے کیا جاتا ہے۔ جتنی بڑی آبادی اور جتنی سہولیات فراہم ہوتی ہیں ای حساب سے عزاداری بھی ہوتی ہے۔ ضلع بجور کی تحصیل نجیب آباد میں ایک چھوٹی می سادات کی بہتی، میمن سادات ہے۔ بیستی علم و اوب کا گہوارہ رہی ہے اور اس بہتی کے لوگ پوری ونیا میں سھیلے ہوئے ہیں۔ ڈاکٹر، انجینئر، مرجن، سائنشٹ، ادیب، شاعر، سب ہی اس بہتی نے دیتے ہیں۔

شہادت پڑھی جاتی ہے۔ اس کے بعد منتیں دستر خوان اور نذر ہوتی ہے۔ ساتویں محرم کو حضرت قاسم کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔ آٹھ محرم کو حضرت عباس کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔ سے منتعلق سقہ بنتے ہیں سبیل اور نذر ہوتی ہے۔ آٹھ محرم کو جلوس و ذا بعناح لکانا ہے جو حضرت عباس کی شہادت ہے متعلق ہوتا ہے۔ نویں محرم کو حضرت علی اکبر کی شہادت پڑھی جاتی ہے دس محرم کو حضرت علی اکبر کی شہادت پڑھی جاتی ہے دس محرم کو امام حسین کی شہادت مجلس میں پڑھی جاتی ہے۔ جو بہت مختصر ہوتی ہے۔ اس کے بعد علم اور امام حسین کی شہادت میں شرکت کے لئے جاتے جلوس پوری سبتی کا گشت کرتے ہوئے کر بلا پہنچتا ہے۔ روز عاشورہ شام کو شام غریباں کی مجلس ہوتی ہے۔

میمن سادات کا دوسرا امام باڑہ ماط کہلاتا ہے۔ جہاں مجانس کا سلسلہ ۱۹۰۱ء میں شروع ہوا تھا۔
۱۹۱۹ء میں نجیب آباد کے ایک مومن نے تعزیے کی شکل کا چوکور امام باڑہ بنوایا جو 'بٹکلہ' کہلاتا ہے۔
یہاں زنانی مجانس شام سم بیجے سے ہوتی ہیں۔ یہاں بھی تاریخی مرھیے اس انداز میں پڑھے جاتے
ہیں جو کوشی میں پڑھے جاتے ہیں۔

میمن کی زنانی مجالس کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ بعد مغرب کوشی میں صرف لڑکیوں کی مجلس ہوتی ہے۔ جس میں ہر عمر کی غیرشادی شدہ لڑکیاں شریک ہوتی ہیں۔ یہاں مرشیہ اور حدیث روز نہیں ہوتی بلکہ خاص خاص تاریخوں میں ہوتی ہیں البتہ نوحہ خوانی روز ہوتی ہے۔ لڑکیوں کی ایک المجمن 'سوگوایہ سکینہ' کے نام سے ہے جو'جوگ پورہ' کی مجالس میں اپنا الگ جلوس نکالتی ہیں۔ اور آگ کا ماتم کرتی ہیں۔ درگاہ جوگ پورہ میمن سادات ہے 10 کیلومیٹر کے فاصلے پر ہے۔ لڑکیوں کی المجمن جوگ پورہ اور ہیں یاس کی بستیوں میں ایام عزا کے بعد بھی شریک رہتی ہے۔

عزاداری میں عوروتوں کوشمولیت کا ذکر جاری ہے تو اصغر آباد کی بی بی صغرا بیکم کا بھی ذکر کرتی چلوں جوضلع علی گڑھ میں واقع ہے۔ بی بی صغرا بیگم رئیسہ اصغر آباد نے ۱۹۰۱ء میں عززاداری قائم کی۔ ماوِمحرم کی دی اور ماوِصفر کی تین مجالس بڑے پیانے پر کرتی تھیں جس میں باہر سے شرکت کے لئے موشین آتے، جن کی رہائش اور کھانے چینے کا انظام ریاست کی طرف سے ہوتا۔ ۱۹۲۸ء میں انھوں نے ۔/12,000 روپے عزاداری کے لئے وقف کئے۔ بعد میں بیر قم ان کے صاحبزادوں راجہ سیدمحود الحن اور راجہ سیدمسعود الحن میں تھیم ہوئی جس کی روسے ہر بیٹا اپنی طرف سے -/6,000 روپے مجالس کے لئے صرف کرے گا۔ ۱۹۵۳ء میں بیرعزاداری علی گڑھ نتھا ہوگئی۔ اس وقت تک

علی گڑھ میں صرف دو مردانی مجالس ہی ہوتی تھیں۔ محمود منزل میں زنانی مجالس سے پہر کے وقت ہونا طے پائی۔ ۱۹۳۸ء میں راجہ محمود انحسن کے انقال کے بعد آپ کے صاحبزاوے سید محمد حسن نے انقال سے بعد آپ کے صاحبزاوے سید محمد حسن کے انقال مستعبالا۔ محمد حسن کی بیٹم نے جوارانی ولہن کہلاتی تھیں علی گڑھ میں زنانی مجالس کی شروعات کو مرانی ولہن نہ مرف اپنے امام باڑے کا انتظام دیکھتی تھیں بلکہ دوسرے امام باڑوں میں بھی عزاواری کا سامان بدیہ کرتی تھیں، علی گڑھ میں رہتی تھیں ماویحرم میں رانی ولہن سامان بدیہ کرتی تھیں، علی گڑھ میں پڑھنے والی لڑکیاں جو ہوشل میں رہتی تھیں ماویحرم میں رانی ولہن کے گھر مجلس میں آتی تھیں۔ عاشورہ کے اعمال اور فاقد شکنی بھی آتیں کے گھر ہوتی۔ شامِ غریباں کی مجلس واحد رانی ولہن کے امام باڑے میں ہوتی ہے۔ مجالس میں شرکت کے لئے آس پاس کی بستیوں سے بھی عورتیں رانی ولہن کے امام باڑے میں ہوتی ہیں۔ ۱۹۹۱ء میں رانی ولہن کے انقال کے بعد ان کے صاحبزادگان اور ان کی شریک حیات مجالس کا انتظام کرتی ہیں۔

علی گڑھ کے قریب ہی قصبہ جلالی ہے جہاں محلّہ گڑھی میں بی بی محمدی بیکم بنیت سید زائر حسین زوعات کی دوجہ سید ہاشم علی نے اپنے مکان میں امام باڑے کی بنا کی اور عشر ہ محرم کی عزاواری کی شروعات کی آپ کی وختر بی بی انتظام فاطمہ نے امام باڑہ بی بی محمدی بیکم کے مصارف کے لئے ۲۰ ستمبر ۱۹۱۹ء میں کچھ آراضی وقف فرمائی اور متولی اینے نواسے مولوی سید معزالدین حسین کو مقرر کیا۔

امروہ میں ۲۰ راگست ۱۸۵۰ میں مساق نظام النساء بنیت بشارت حسین نے ۱۲۸ بیکھ جار بسوہ خام اراضی زرعی تعزید داری اور مجالس عزا کے اخراجات کے لئے وقف کی۔

ذکر حسین اور حسینی مشن کو قائم رکھنے اور اس کی تبلیغ میں خوا تین اہم کردار نبھا رہی ہیں۔ ان مجالس کے ذریعہ جس میں شرکت کے لئے ندہب اور جماعت کی کوئی قید نبیں ہے، نہ صرف حسین کے پیغام کو دور دور تک پہنچایا جاتا ہے بلکہ عام زندگی میں بھی ہم ان کے کردار سے سبق حاصل کرتے ہیں۔ عزاواری حسین صرف ایام عزا تک ہی محدود نہیں رہتی۔ خاص طور پر خوا تین حسین اور اہل بیت حسین کا ماتم پورے سال کسی نہ کسی شکل میں کرتی ہیں۔ خواہ وہ ہر ماہ کی پہلی جعرات، نوچندی، جعرات ہو کا ماتم پورے سال کسی نہ کسی شکل میں کرتی ہیں۔ خواہ وہ ہر ماہ کی پہلی جعرات، نوچندی، جعرات ہو مرسین اور زینب کو یاد کیا جاتا ہے۔ عباس وعلی مرتفعی سے مدد مانگی جاتی ہے۔

دنیا میں انسانیت کا پیغام دینے اور اسلام میں زندگی کی نئی روح پھونکنے کے لئے ہرسال ماہ محرم آتا ہے اور ہم اس کا انتظار کرتے رہیں گے۔

## چشتی صوفیاء کی تعلیمات اور عزاداری حسین

أكثر محمدتعظيم

صوفیاء کی اصلی راہ اعمال نفس کا محاسبہ ہے اور ذوق وشوق کی ان وجدانی کیفیات سے گفتگو ہے، جو مجاہدات سے حاصل ہوتی ہیں۔ بقول شخ علی ہجوری'' تصوف نفسانی لذتوں کو چھوڑ دینے کا نام ہے۔ ہوت تعالیٰ کی صفت ہے جس سے بندہ بقا پاتا ہے۔ تصوف نیک خصلت کا نام ہے۔ جو محض جس قدر بھی اچھے اخلاق رکھتا ہے وہ سب سے بہتر صوفی ہے''۔ ایام جعفر صادق کے بقول'' جو محف اخلاق رسول سے آ راستہ ہوجائے اور اس امر کو اختیار کرے جو رسول نے اختیار فر مایا اور رغبت کرے اس طرف جدھر رسول نے فرمائی اور پرہیز کرے اس سے جمے رسول نے چھوڑا تو گویا اس نے صفائے قلب حاصل کیا''۔ یا اور قرآن کریم کا ارشاد ہے'' خاص بندگان الی وہ ہیں جو زمیں پر جسکہ کر چلتے ہیں اور جب جائل آئیں چھڑیں تو وہ بجائے جواب کے ان سے کہ دیتے ہیں کہ اچھا خوش رہو''۔ سع

دراصل محبت ہی راز حیات ہے اور اس کی آگ اگر دل میں نہ ہوتو وہ گوشت کا ایک ہے جان کوڑا ہے۔ محبت کے معنی یہ ہیں کہ انسانی زندگی سٹ کر ایک نقط پر آ جائے اور خدا کے لئے جینا مقصد حیات ہو۔ فکروعمل کی بلندی، راست بازی، خدمت خلق، سچائی اور صبر وشکر جیسی خوبیاں ای جذبہ کا نتیجہ ہیں، جو دل انسانی میں خدا کی محبت پیدا ہونے کے بعد پیدا ہوتی ہیں۔ اور پھر مطلح نظر سے ہوجا تا ہے کہ انسان خود اپنے اندر اجھے اخلاق پیدا کرے اور دیگر لوگوں کو بھی مادی نجاستوں اور آلودگیوں سے پاک و صاف کرے اور یہ کام بقول خلیق احمد نظامی ''صرف وہی خص کرسکتا ہے جس کا نم بھی وجدان پوری طرح نشوونما پاچکا ہو، جس کی روح پر اسلامی رنگ چڑھ چکا ہواور جس کی نگاہ حق و باطل میں امتیاز کرنے ہیں بھی دھوکہ نہ کھائے''۔ سے واقعہ سے ہے کہ اسلام نے حصول علم کوفرض حق و باطل میں امتیاز کرنے ہیں بھی دھوکہ نہ کھائے''۔ سے واقعہ سے ہے کہ اسلام نے حصول علم کوفرض

الله ليكورتارخ ، جامعه سينبرري اسكول ، جامعه مليه اسلاميه، ني وبل

۱- شیخ علی جوری ، کشف انجیب، مترجم مولوی فیروز الدین، لا بور ۲۰۰۳، ص ۴۶ سید محد مزیز الدین حسین، تاریخ مهید وسیلی، دبلی ۱۰۰ می ۲۰۱ ص ۳۰ القران، سوره الفرقان، آیت ۲۳ سم - خلیق احمد نظامی، تاریخ مشارخ چشت، ویلی ۱۹۸۵، می ۲۳

قرار دیا ہے لیکن علم کوعملی جامہ پہنانے کے لئے مزید محنت وریاضت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس محنت و ریاضت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس محنت و ریاضت کے بعد علم کی تغییر و تعبیر کی مثال ہمیں صوفیاء کے بہال و کیھنے کو ملتی ہے۔ صوفیاء کے تمام سلسلے حضرت علی کو شیخ طریقت مانتے ہیں۔

مسلمانوں بیں تصوف کا رجمان ای وقت سے شروع ہوگیا تھا جب اسلام ایک منضبط دین کی شکل میں دنیا کے سامنے پیش کیا گیا تھا۔ گر جب اسلامی حکومت موروثی ملوکیت میں تبدیل ہوگئ اور مسلم معاشرہ مادی آسائوں کا شکار ہوگیا تب تعدّف اس کے خلاف خاموش احتجاج کی شکل میں ایک مسلک کے طور پر اسلام کے وفاع میں سامنے آیا۔

جنگ جمل، جنگ صفین، جنگ نهروان اور بعدہ حادثہ کربلائے اسلامی نظام اور معاشرے کا نہ صرف شیرازہ بھی رویا بلکہ حکومت اور معاشرے میں ایک نا قابل عبور خلیج بھی پیدا کردی جس کو پاشنے کی اشد ضرورت تھی اور یہ کام صرف صوفیاء ہی کر سکتے تھے کیونکہ اسلام کی ترویج و اشاعت مختلف النوع جغرافیائی معاشروں میں ہورہی تھی۔

حادثہ کر بلا جو محرام الحرام کے مہینہ میں پیش آیا، جس میں خانوادہ رسول کے افراد کو انتہائی بے رحی و سفاکی کے ساتھ پی رہتے پر شہید کردیا گیا تھا۔ اس واقعہ نے مسلمانوں کے شجیدہ وشین افراد کو اس نظام سیاست و ملک گیری سے الگ رہنے پر مجود کردیا تھا، انھوں نے اس ملوکانہ نظام کے خلاف اپنی جانوں کی پرداہ نہ کرتے ہوئے خاموش احتجاج جاری رکھا جس کے خلاف سب سے بلند آواز محضرت امام حسین نے اٹھائی تھی اور اپنے اہلِ خانہ کے ساتھ جانوں کی قربانی دے کر اسلامی روح کو زندہ رکھا تھا۔ صوفیاء نے ان کی قربانی کو زاید زندہ رکھا اور لوگوں کوایک دوسرے سے قریب لانے کی کوشش کی۔

عزاداری امام حسین کی بنیاد قرآن کریم کی آیت: "قل لااستلکم علیه آجرا آلا الْمُودَة فی القربیٰ" لـ ( کهدو یج که میں تم سے اجرطلب نہیں کرتا بجز اس کے کہ میرے قرابت داروں سے موذت کرو پر ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ اہلِ بیت اور اقارب نبی کریم کی محبت وتعظیم اور حقوق شنای امت پر لازم و واجب ہے اور جزو ایمان ہے۔ ان سے محبت رکھنا حقیقت میں حضور کی محبت پر

ا- القرآن موره شوري، آيت ٢٠٠٠

مبن ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اتمہ اہل بیت، علماء و مشارع کہار اور اولیاء کے گروہ ابرار نے محرم میں امام حسین کی مظلومانہ اور جگر خراش شہادت کے ذکر اور ان کے مصائب کے بیان کو خلاصۂ اعمال خیر مانا ہے اور اسے برتا بھی ہے۔ شاہ ہمدان میرسیدعلی ہمدانی نے اپنی عقیدت کا اظہار یوں کیا ہے۔

گرحب علی و آل بتولت نبود امید شفاعت ز رسولت نبود در طاعت حتی جمله بجا آ وری تو به مهر علی نیج قبولت نبود ل

کونکہ بقول شخصے ، محرم شمشیر برخون کی فتح کا مہینہ ہے۔ "محرم وہ مہینہ ہے جبکہ عدالت ظلم کے سامنے اور حق باطل کے مقابل اٹھ کھڑا ہوا اور پھراس نے یہ بات ٹابت کردی کہ تاریخ کے بورے دور میں ہمیشہ باطل برحق کی فتح ہوئی ہے'' بے کشف انجوب میں شیخ علی ہجوری نے صوفیانہ نظر سے صحابه میں خلفاء راشدین کے بعد الل بیت میں حضرت امام حسن، امام حسین، امام زین العابدین، امام باقر اور امام جعفر صادق کے احوال و اقوال و مناقب صوفیا کے امام کے بطور ذکر کیے ہیں۔ آپ الم حسين كي ضمن مين رقمطراز بين: "آب (الم حسين ) محقق اولياء مين سے اور اہل صفائے باطن کے قبلہ، کر بلا کے شہید اور اہل طریقت آ ب کے حال وسیرت کی درسی پر متنق ہیں ۔اس لیے کہ جب تك حن ظاہر تھا آپ حن كے تابع رہے اور امر حق مغلوب موكر هم مونے لگا تو آپ نے تلوار سونت لی اور جب تک اینی جان عزیز الله تعالی کی راه میں قربان نه کردی آ رام نه کیا۔ رسول اسلام کی بہت سی علامات آب میں موجود تھیں جن میں آپ مخصوص تھے''۔ سب سپر اولا ولیاء میں امیر خسر د مناقب حسین کا ذکر بوں کرتے ہیں'' صلوٰۃ وسلام ہوامیرالمونین حضرت حسین بن علی بن الی طالب پر کہ وہ آل محمد کی مثمع ہیں۔ تمام علائق ہے چھٹکارا حاصل کے ہوئے اور دشت کر بلا کے شہید ہیں اور عالم ولا کے باوشاہ ہیں۔ وہ حق کے تابع تھے، جب تک حق ظاہر تھا لیکن جب حق یوشیدہ ہوگیا تو آپ نے تلوار تھینچی۔ یہاں تک کہ جب تک جان عزیز حق تعالی کی راہ میں فدا نہ کردی، آب چین سے نہیں بیٹھے''۔ آ ب کے ارشادات میں ہے'' میں ڈراتا ہوں بھا ئیو! اپنے دین کو لازم پکڑو۔'' اس کے بعد وہ حکیم سائی کا مدح حسیق میں لکھا قصدہ نقل کرتے ہیں۔ یہ اہل تصوف امام حسیق کی ولا میں پوری طرح سرشار ہیں۔صوفیاء نے مجھی اینے آپ کوکسی فرقہ مخصوص سے وابستہ نہیں کیا۔ کسی صوفی کے

ا – تاریخ عمید وسطی ص ۲۰۱ ۱ – تاریخ عمید وسطی ص ۲۰۱ ۳ - کشف انگجیب عمل ۲۰۱۵ سام - امیر خسر و ، میرالادنیا ومترجم انجاز الحق قدی ، لا بور ، ۱۹۹۲ ه ، ص ۸۲ – ۸۲

ملفوظات میں بینبیں ملتا کہ ان کا تعلق کسی خاص فرقہ سے تھا۔ وہ اصولی طور پر فرقہ واریت کے قائل ہی نہ تھے۔ ان کی خانقا ہیں اسلامی اتحاد کا بڑا تو ی و مشکم حصار تھیں جہاں باہمی اخوت اور ہمدردی کی پائیدار بنیادیں قائم ہوئی تھیں۔ ل

علماء اسلام کا تعلق قرآن و حدیث، منطق اور شریعت و فقه کی تعلیم و ترویج و اشاعت کے ساتھ ہونے کی وجہ سے ان کا رابقہ صرف مسلم معاشرہ کے ساتھ ہی سابقہ بڑتا تھا اور وہ عام اہلِ ہند سے رابطہ نہ رکھتے تھے، کیکن صوفیا چونکہ ملتبغین اسلام تھے نیز اٹھیں کسی کی تکفیروتفسیق سے کوئی تعلق نہ تھا، اس ليے وه كسى كو برا ند كيتے بلكه سب الل عالم كو بال التياز ندجب ولمت خدا كا كنيد يجھتے تھے اور باہم اختلا فات کو بڑھاوا دینے کی بحائے مشترک مالوفات کی حلاش میں رہتے ہتھے۔ سب کوعرفان الٰہی کی تعلیم دینے کے واسطے ان کے دروازے ہر کس و ناکس کے لئے کھلے تتھے۔ ان کے پیال او کچے بچے اور چھوا چھوت کے لئے کوئی مختائش نہ تھی۔ وہ امن و آشتی اور مساوات انسانی کی تلقین کر کے اسلام کے اساسی اصولوں کو تقویت پہنجاتے تھے، ان کی مقدس زند گیوں کے اثر سے عوام کو اسلام کی طرف كشش و رغبت پيدا موتى ـ چنانچه تاريخ شامد بيك مندوستان مين اسلام كي اشاعت زياده تر صوفياء بي کی مساعی کا نتیجہ ہے۔ ان صوفیاء کو ذاتی اغراض ہے کوئی سروکار نہ تھا اس لیےعموماً امراء وملوک بھی ان کی عزت وتو قیر کرتے تھے اور ان کے لنگروں کے مصارف کے لیے اکثر روپید بیے بھی دیتے تھے۔ ی بقول بروفيسر سيدمجر عزيز الدين حسين مندوستان ميس عزاداري حسين كي روايت ١٩٠٠ وي صدى عیسوی سے ملتی ہے۔ اس کے قیام میں بعض صوفیاء کرام کا باتھ بھی کہا جاسکتا ہے۔ اس زمانہ سے صوفیاء نے ہندوستان میں خانقابیں تو قائم ہی کیس گربعض صوفیا نے امام باڑے بھی تعمیر کیے۔مندر اور مجد وونوں کے وروازے ووسرے مذاہب کے پیروؤں کے لیے بند تھے، اس کے برعکس خانقاہ اور امام ماڑے کا مزاج ان سے مختلف تھا اور ان کے دروازے دوسرے نداہب کے لوگوں کے لیے کھلے ہوتے تھے۔ اور وہ مزاج آج تک قائم ہے۔ س

ہندوستان میں مشائخ چشت کو اہل بیت سے عقیدت و احترام تھا، اس کا اندازہ خواجہ عین الدین چشتی کی اس رباعی سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے:

د بن است حسيل ، دين يناه است حسيل

شاه است هسين، بادشاه است هسين

۱- تاریخ عبد وسطی ،ص ۳۰۲ سے عبد المجید سالک ،مسلم فقافت ہندوستان شی ، لاہور ۱۹۵۷ء ،ص ۲۳۷ سے ساریخ عبد وسطی ،ص ۳۰۰

سرداد نداد دست در دست بزید ها که بناے لاالہ است حسین اور خواجہ بختیار کا کی کی خانقاہ میں امام باڑے کی بموجودگی اس بات کا بنین فبوت ہے کہ مشاک چشت اہل بیت اطہار ہے کس قدر جذباتی وابنتگی رکھتے تھے۔ دیوان شخ جمال الدین ہانسوی میں موجود امام حسین کی عزاداری میں کھے مراقی پڑھے جاتے تھے۔ ایام عاشور میں مجالس کا انعقاد ہوا کرتا تھا اور در مقتل حسین کی عزاداری میں کھے مراقی پڑھے جاتے تھے۔ ایام عاشور میں مجالس کا انعقاد ہوا کرتا تھا اور در مقتل حسین 'نامی کتاب کی ان ایام میں زبردست ما نگ تھی۔ ایک دفعہ امیر خسرو نے اپنے موا کے دوست کو ماہ محرم میں اس کتاب کا اپناذاتی ہوسیدہ نہذ دینے ہے انکار کردیا تھا۔ لیاس کا مطلب سے بوا کہ صرف امیر خسرو بی نہیں بلکہ حضرت نظام الدین اولیاء کی خانقاہ میں بھی ایام عاشور میں حضرت حسین سے متعلق مواعظ اور مناقب بیان کیے جاتے ہوں گے۔ قاضی منہاج السراج بھی ایام عاشورہ میں مناقب اہل بیت بیان کیا کرتے تھے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے صلفہ ارادت میں میر سیر حسین فنگ سوار موجود تھے، جوشیدہ مسلک سے تعلق رکھتے تھے جن کا مزار آج بھی اجمیر کے جو اجب معین الدین کی دوسری شادی ان بی کے خاندان میں ہوئی تھی۔ میر سیر حسین نگ سوار اکثر خواجہ کی خدمت میں حاضر رہتے تھے اور مح مانہ مجبس بریا ہوتی تھیں۔ بیا اگر مشائخ چشت کی تعلیمات کا بغور مطالعہ کیا جائے تو مشائخ چشت کا اہل بیت سے تعلق تو مشائخ چشت کا اہل بیت سے تعلق تو مشائخ چشت کا اہل بیت سے تعلق وضی ہوجاتا ہے۔۔

مشائخ چشت کے اصلای پروگرام کا مرکزی نقطہ اور محور تعلیم اخلاق تھا۔ وہ اس کوسنت نبوی سیجھتے اور دن برات اس کوشش میں رہتے تھے کہ انسان کے اخلاق ذمیمہ کو دور کرکے اس کی شخصیت کو جا دی جائے۔ اخلاق تعلیم کے سلسلہ میں مشائخ چشت کا اصرار خصوصاً اصلاح نبیت، استقامت، توکل، عنو، ابٹار دیانت واری، عیب جوئی سے پر بیز، بخل، علم، ترک دنیا، تغیر شخصیت پر مخصوص تھا۔ سے واقعہ کر بلاکے پس منظر میں اگر ان تعلیمات کا تجزیہ کیا جائے تو وہ امام حسین کی زندگی کا مرقع اور ان کی تعلیمات سے مستعاد لی ہوئی نظر آئیں گی۔ کیونکہ تمام تراخلاق خوبیوں کے مجموعے کا نام امام حسین سے۔ مشائخ چشت کے نزدیک اچھا کردار، تکوار اور زبان سے زیادہ موثر تھا کیونکہ اس کی مقتاطیسی قوت، اعتماد وعمل میں انقلاب بریا کرسکتی ہے۔ دوسروں کومسلمان بنانے سے پہلے خودمسلمان بنا

۱- طنیق احمد نظای سم آسپیکنس آف رلیجین اینڈ پولیکس ان انڈیا ڈیورنگ تحرمین سنٹیزی ، ملی گڑھ 1911 ہ، مس ۲۹۸ ۲- شخ محمد اکرام ، آب کوژ ، دیلی ، 199ء ، مس ۲۰۰۹

ضروری ہے۔ ایسے فرد کی محبت میں جو آئے گا، وہ خود مسلمان ہوجائے گا۔ اس تربیت کے لیے خانقاہ میں عزاداری حسین سے بہتر اور کوئی طریقہ ہو ہی نہیں سکتا تھا کہ خانقاہ میں آنے والے دیے کچلے، پیشہ ور اور دستکار افراد کے سامنے جنعیں ضیاء الدین برنی کی زبان میں ارذال کہا جاتا تھا، اہل کر بلا کے فضائل و مصائب بیان کیے جا کیں اور انھیں اسلام کا فلسفہ عملی طور پر سمجھایا جائے کیونکہ عزا کے نفوی معنی صبر اور تعزیت ہیں۔ اس لیے چشتی صوفیاء نے اپنی خانقا ہوں میں تھجڑے یا ہیلے چاول کا استعال بطور تیرک کیا اور بیصرف اس لئے نہیں کیا کہ ان کی خانقا ہوں میں مندو یا غیر مسلم افراد بھی آتے ہیں بلکہ اس لئے بھی کہ اس سے یہاں آنے والے لوگوں میں عزاء کا احساس بھی پیدا ہو۔ صوفیا کی الی ہی کاوشوں اور اعمال کے پیش نظر قاضی سید نورانڈ شوشتری نے اپنی تصنیف مجالس الموسین میں تمام صوفیا کا مسلک شیعت قرار دیا ہے۔ کشمیر کے نامور صوفی میر سیدعلی ہمدانی کا مسلک الموسین میں بنا پر طے کریانا کافی مشکل امر ہے۔

اگر ہم امام حسین کی زندگی کو ساسنے رکھتے ہوئے مشائخ چشت کی اصلامی کادشوں کو دیکھیں تو ہمیں نظر آئے گا کہ مشائخ چشت اپنے خلفاء و مریدین میں مکارم اخلاق پیدا کرنے کی بڑی کوشش کرتے تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ ان کے خلفاء و مرید، مہرو محبت، بجزو اکسار، ہمدردی و خلوص کی جیتی جاگتی تصویر ہوں۔ خلیق احمد نظامی کے لفظوں میں مصیبت زدہ غریب اس کی طرف و کیھے تو اس کے دل پر پھایہ سالگ جائے، بات کرنے لگے تو ایسا محسوس ہو گویا پھولوں پر شہنم کی بارش ہورہی ہے۔ دل پر پھایہ سالگ جائے، بات کرنے تو بحروا کھیار کا محسمہ بہاڑوں سے زیادہ مضبوط بن جائے اور دنیا کی کوئی طاقت اس کو خوف زدہ نہ کر سکے۔ لے ظاہر ہے ایسے مثالی کردار کے نمونے امام حسین اور دنیا کی کوئی طاقت اس کو خوف زدہ نہ کر سکے۔ لے ظاہر ہے ایسے مثالی کردار کے نمونے امام حسین اور بیان کرنا ضروری تھا تا کہ اس ساج کی عملی و روحانی تربیت ممکن ہو سکے۔

واقعتاً صوفیاء اور مشائخ چشت کے اصلات کے طریقے بڑے نفیاتی تھے۔ اضوں نے اسلای تعلیمات کوعوام الناس میں نفیاتی طریقہ سے رواج دینے کی کوشش کی۔ ہندوستانی ساج میں ندہبی میلول اور رسم و رواج کی ایک طویل روایت ہے جو ہندوستانی خمیر میں رچی ہی ہوئی ہے، لہذا صوفیاء نے بھی ان کے رسم و رواج کو اسلامی رنگ میں ڈھالنے کی کوشش کی۔عوام الناس میں تزکیدنس کی نے بھی ان کے رسم و رواج کو اسلامی رنگ میں ڈھالنے کی کوشش کی۔عوام الناس میں تزکیدنس کی

۱- تاریخ مشاکخ چشت ،ص ۳۰۱

تعلیم ایام عاشورہ میں پیغام حسین ابن علی کے ذریعہ دی ادرعوام الناس کو اس مجوک پیاس اوران اذینوں کا احساس دلایا جو میدان کر بلا میں اہل بیت و امام حسین کے احباب برگزری تعیس - بیصوفیاء اور مشائخ چشت کا ہی کارنامہ تھا کہ انھوں نے ہندوستان میں دیے کیلے افراد کی تربیت اپنی خانقا ہوں میں امام حسین و اہل بیت کے حوالے ہے اس زمانے میں کی جب حکومت کا کردارداغدار ہو چکا تھا۔ انھوں نے ان افراد کی تعلیم و تربیت اس طرح کی کہ یہی وہ تربیت یافتہ فراد تھے جومجمہ بن تغلق کے عبد میں اعلیٰ عبدوں پر فائز نظر آتے ہیں۔ خانقاہ ایک ایس جگہتھی جہاں بلا تفریق ندہب وملت اور رنگ ونسل كوئى بھى آسكتا تھا اور فيض حاصل كرسكتا تھا۔ بقول يروفيسر عزيز الدين حسين عزادارى امام حسین کے مرکز کا نام امام باڑہ رکھا گیا، پیقطعی طور پر ہندوستانی تھا کہ اس سے پہلے ایران اور دوسرے مسلم ممالک میں اس نام کا کوئی ادارہ نہ تھا۔ اس میں اہام کے ساتھ ایک ہندی لفظ باڑہ ملاکر امام باڑہ بنایا گیا تا کہ اس ہے اس کا ہندوستانی مزاج جھلکے۔ اس کا نام اس زبان میں نہیں رکھا گیا کہ جس میں قرآن نازل ہوا یا جس زبان کو امام حسین بولتے تھے، نہ فاری نام رکھا گیا جبکہ یمی دو زبانیں مذہب اسلام اور اسلامی ثقافت سے قریب ترخیں ۔ بیصوفیاء کی فکر کا نفسیاتی پہلوتھا، اگر باہر کے ناموں اور زبان سے ہندوستان میں کوئی مرکز بنایا جائے گا تو اس کی جڑیں ہندوستانی ساج میں گہری نہ ہوسکیں گی۔ خانقاہوں کی امام ہاڑوں کے درواز ہے بھی بلا تفریق مذہب وملت سب کے لیے کھول دیئے گئے یہ ہندوستان میں ایک نیا تجربہ تھا۔ ل

واقعہ یہ ہے کہ صوفیاء عزاداری حسین کے ذریعہ تبلیغ اسلام کر رہے تھے اس لیے کہ موروثی ملوکا نہ نظام نے مسلمانوں میں حقیقی مساوات کوختم کردیا تھا۔ مساوات صرف مساجد میں دوران نماز ہی محدود ہوکر رہ گئی تھی، جبکہ صوفیاء نے ان خانقا ہوں اور امام باڑوں میں لوگوں کو ایک جگہ بٹھا کرمسلمانوں میں تفریق کوختم کر کے اسلامی مساوات و تعلیمات کی جروں کومضبوط کیا جس کومسلمانوں کے موروثی ملوكانه نظام نے كات كر ركھ ديا تھا۔ ع بقول مولانا ابوالكلام آزاد" بدعات و محدثات ، بنو اميد ك مقابله مین سرفروشانه اقدام عزیمت و فتح یاب مقامت و ثبات فی الحق والعدل کا جو ایک مخصوص مقام تھا، وہ بجز امام هسین کے اور کسی کے جھے میں نہ آیا''۔ سے صوفیاء نے اپنے مجلس خانوں میں اہلِ ہیت اطہار کے مناقب اور ان کی قربانیوں کو ندصرف یاد رکھا بلکہ اپنی زندگی کوعملی طوریر ان کے طرزیر

ا – تاریخ عبد دسطنی می ۲۰۵ ۲۰ استان می ۲۱۹ ۳۰ – مولانا ابوالکلام آ زاد، تذکره، مرتبه مالک رام، دملی ۱۹۹۰ه می ۴۳۳

ڈ حالا بھی۔ شاید بیبھی ایک وجہ تھی کہ مشائخ چشت نے سلاطین وقت سے عموماً اپناتعلق جوڑنے سے احتراز کیا۔

سیدحسن عسکری رقمطراز ہیں" احناف، اہلِ سنت اور صوفیائے کرام کو اہل بیت اطہار اور بالخضوص،
امام حسین سے بے حد اور سچی عقیدت تھی، حتی کہ شاہ عبدالعزیز دہلوی مصنف تحفید اثنا عشریہ جیسے نقشبندی سلسلہ کے جلیل الرتبت بزرگ کے قلم کو بھی اس موضوع پر جنبش ہوئی اور" مرااهہا وتین "، لکھ کر آپ نے آنسو بہائے اور دوسروں کو بھی غمناک کیا لے

یہ واقعہ کر بلاکا عالمگیر اثر ہی تھا کہ صوفیاء نے عوام الناس میں شکنجہ ظلم سے آزادی حاصل کرنے کی اخلاقی قدروں کو پروان چڑھانے نیز دنوں پر حکومت کرنے اور ذلت کی زندگی سے عزت کی موت کو گلے لگا کرسرخ رو ہونے کا جذبہ پیدا کیا، کیونکہ بقول مولانا محمعلی جو ہر:

> تمل حسین اصل میں مرگ بزید ہے اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کر بلا کے بعد

ا-سیدهسن عسکری، بندوستان کے عبد وسطی پر مقالات، بیند ۱۹۹۵ء می ۳۴۸

## صنف ِ مقاتل ایک ابتدائی تلاش ومطالعه، ان کے متون کی نوع بندی محدر منا فررومانی ا

فلاصيه

عزاداری کی روایت میں دمقل کا متن بنیادی طور پر یک موضوی رسالہ (کا بچہ) یا تحریری بیان پیش کرتا ہے جوصرف امام حسین کی شہادت پر ہی نہیں ہوتا (اس میں بچھ اور بھی شامل ہوتا ہے) ۔ اس طرح مقل کے متون ایک الگ صنف کی تفکیل کرتے ہیں گو کہ ابھی تک اس طرف توجہ نہیں دی گئی ہے۔ یہ متون (درج ذیل) دونوں تقاضے پورے کرتے ہیں لیمن بار بار بیان کیے جانے کی حثیت میں اور تاریخ نگاری کے مواد کی حثیت میں، گو کہ ان کی صدافت اور فوکس کے معیار مختلف ہوگئے ہیں۔ حالانکہ شروع کے مقاتل کے متن بنیادی طور پرعربی میں لکھے گئے تھے۔ یہ اب مختلف زمرہ عمر اور مختلف ادبی میخوں میں دوسری زبانوں میں بھی موجود ہیں۔ بہرحال ایبا محسوس ہوتا ہے کہ مقاتل کے متن انداز میں تقسیم یا درجہ بندی نہیں ہوئی ہے۔ زیرِ نظر مضمون اس خلاء کو پُر کرنے کی ایک کوشش ہے جس کے ذریعے ان متون کی ابتدائی نوع بندی (ٹائیائی لوجی) تجویز کی گئی ہے۔

عربی لفظ المقل (جس کی جمع مقاتل ہے) منجملہ اور معنوں کے مقل یا سزائے تن پوشل کا مقام، موت کی حقیقی جگہ، یعنی جسم کا وہ حصہ جس پر زخم لگنے ہے موت واقع ہوجائے۔ (اسٹینگاز ۱۹۸۳ء موت کی حقیقی جگہ، یعنی جسم کا وہ حصہ جس پر زخم لگنے ہے موت واقع ہوجائے۔ (اسٹینگاز ۱۹۹۳ء موت اور عنوان، مقل ای اس کے ایک اور معنی ان سالانہ یادگاری اجتماع (لیعن مجالس) کے بھی لیے جاتے ہیں جو الاھر ۱۸۸۰ء میں امام حسین کی شہادت اور عاشورہ کے ولخراش المیہ کی یاد کے لیے جاتے ہیں۔ اس لفظ کا مندرجہ بالا آخری استعمال گوکہ زیادہ تر عربی، فاری، انگریزی، لئتوں میں درج نہیں کیا گیا۔ بہرحال اس کا تعلق بیان شہادت (ملاحظہ ہو ایوب ۱۹۸۷ء س ۱۵۳)

ا مربي قاعد ي مقل كي جع مقاتل ب-رج ي من يكي لقط استعال كياميا ب

خصوصاً شہادت ام هسین کے تحریری بیانوں سے ہوتا ہے۔ اعام طور پر، ایک نمونے کے مقتل میں، امام هسین کی حیات طیب اور ان کے وفاوار ساتھیوں کا ذکر ہوتا ہے جنہوں نے روز عاشورہ ان کے ساتھ اپنی جانوں کی قربانی چیش کی۔ سے۔ سے

مقاتل کی اہمیت کو دورخوں یا دوزاویہ نگاہ ہے دیکھا جاسکتا ہے۔ ان کا ایک رخ ان کا تاریخی

کردار یا اہمیت ہے ۔ یہ ان مظالم اور زیادتوں کا تحریک ریکارڈ ہے جو بزید کے عاملوں نے معرکہ کربلا کے دوران روا رکھے۔ امام حسین کے چھوٹے سے گروہ نے جو صعوبتیں اورظلم وستم برداشت کے یہ ۔ اس کے ریکارڈ میں کسی حد تک قابل قدر ذہبی عضر یا رنگ شامل ہوجانے کے نتیج میں اس میں شیعہ فرقے کی یادگاری رسوم اور معمولوں (رچولس) کا ایک جزوشامل ہوجاتا ہے۔ اس رخ کو بیش نگارہ رکھتے ہوئے ، تی شیعہ دونوں فرقوں کے علاء اور مولفوں کی ایک بڑی تعداد نے بہت ی کتابیں تصنیف و تالیف کیں ۔ یہ گوکہ کلاسکی یا بنیادی اور اہم مقاتل عربی میں لکھے گئے، اور اب بھی کم وجیش بہی ربحان ہے، دوسری زبانوں میں بھی مقاتل کھے جیں۔ ھے۔ ن

ٹانیا، پھی خصوصیات کے حامل ہونے کی وجہ سے مقاتل کی تالیف بذات خود ایک صنف (ادب)
کی حد تک پہنچ جاتی ہیں۔ ان کا ہدف یا فو کس تقریباً پوری طرح المید کربلا ہی رہتا ہے، اور اس میں بھی اہم ترین کروار امام حسین کا ہوتا ہے، بہر حال ان میں پھی اور جزوی واقعات و تفصیلات انداز بیان میں معاون کے طور پر شامل کیے جاسکتے ہیں جبکہ سوائح میں بیانات کو امام حسین کی پیدائش سے شروع کیا جاتا ہے مقاتل کا مرکزی نقط یا فوکس عاشورہ میں ہونے والے واقعات پر ہوتا ہے۔ اِن شروع کیا جاتا۔ ان میں پھی انحراف یا تبدیلی کوئی دونوں میں شہادت امام کے بنیادی نقطے کو بھی فراموش نہیں کیا جاتا۔ ان میں پھی انحراف یا تبدیلی کوئی غیر معمولی بات نہیں مانی جانی جانی جانے۔ چنانچہ بیان کی ساخت یا اس کا تانا بانا فاری میں انگریزی سے غیر معمولی بات نہیں مانی جانی جانے۔ چنانچہ بیان کی ساخت یا اس کا تانا بانا فاری میں انگریزی سے

پوری طرح مختلف ہے۔ فاری اور عربی کے بیانات کی ساخت آئی براہ راست نہیں ہوتی جتنی انگریزی میں ہوتی ہے۔

مقاتل اظہارِ عقیدت یا عبادت کے طور پر بھی لکھے جاتے ہیں اور محرم میں سوگ کے دنوں میں پڑھے جانے کے لیے بھی اے بے جبکہ بر بی بولنے والے، خصوصاً عراقی، عز اداروں کا طریقہ یہ ہے کہ ایک شخص مقتل پڑھتا ہے اور سوگوار اُسے سنتے ہیں اور روتے ہیں، ایرانیوں میں بیطریقہ رائج نہیں ہے۔ ایرانی اس کی جگہ 'روضہ خوانی' کو ترجیح دیتے ہیں جسکا عروج مصیبت خوانی ہوتا ہے، مصیبت خوانی' یا مصیبت ان ندہجی اور یادگاری معمولوں یا رسوم (برچولس) میں مرکزی نقطہ ہونے کے باوجود خوانی' یا مصیبت ان ندہجی اور یادگاری معمولوں یا رسوم (برچولس) میں مرکزی نقطہ ہوئے کے باوجود کی بھی کوشش کی ہے۔ (ان کی کھی علماء (اسکالرس) جیسے نقاش (۱۹۹۳) نے اسے نظر انداز کرنے کی بھی کوشش کی ہے۔ (ان کی پائچ ستائش اور چرتاک تحقیق و تائش اور گہری علیت کے باوجود نقاش (ملاحظہ ہوس ۱۹۲۳) نے ان پائچ ستائش اور چرکس) جومعرک کر بلا کے مرکز یا محود پر (ابھارے گئے) ہیں۔' مصیبت یا مصیبت یا مصیبت کی خوانی کو شامل نہیں کیا ہے ۔

صنفِ مقاتل کو خالص لسانی تناظر میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ وعملِ سخاطب (اسپیج ایکٹ) کے تناظر میں انھیں ایک وسیع عمل شخاطب (میکر و اسپیج ایکٹ) کا متن مانا جاسکتا ہے، جوخود بہت سے چھوٹے عملِ شخاطب (مائیکرالیسیج ایکٹ) پرمشمنل ہوتا ہے۔ مقاتل کے ان اثرات کو ذہن میں رکھتے ہوئے جو (پرسوز) جذبات اور احساسِ بمدردی پیدا کرتے ہیں انہیں (مقاتل کو) زبان کے متاثر کن عمل (ایفیکٹیو لینکو تئے ایکٹس) کی ایک شم مانا جا سکتا ہے (فیلمین ۱۹۸۳ م ۱۹۸۰) آسٹن کے متاثر کن تقمد بقی (ورشی میں (ملاحظہ ہوآ سٹن کے نقمد بقی (ورشی میں (ملاحظہ ہوآ سٹن کے مقاتل کی کتابوں کے تقمد بقی کردار یا خصوصیات کے باوجود۔ جوگزرے ہوئے واقعات کی تجھ روداد بیش کرتے ہیں۔ یہ شخصی فزکارانہ خصوصیات کے حقیقی مظہر ہیں کیونکہ ان کو دو ہرانا ''خود کرنے یا کسی چیز کوکر کے دکھانے کا حصہ ہوتا ہے۔' (ناگاراجن۔۲۰۲ ص ۲۲۳)۔

ا۔ بقیناً تحرم اور صفر کے میبنے مجالس کے لیے تخصوص میں زیادہ جذباتی مجالس ساتویں سے دس محرم (بعنی عاشورہ) کو، صفر کی ۴۰ (اربعین) اور ۲۸ صفر کو ہوتی جن جو حضرت مجمہ اور امام حسن کی وفات کی تاریخ ہے، منعقد ہوتی جن۔

۲- فاری لفظ معیبت (عربیک کیکائی) سے لیا گیا ہے جس کے معنی میں" برنسیں، جاتی، آفت، معوں، تکیف، برائی، پریشانی، برختگی نعیب، ایڈا، اسٹینگارز۔ (پرشین، انگش، ڈکشری) بہرحال عزاواری کے ساق میں مصیبت سے مراد، امام حسیق اور اُن کے رفقاء پر کیے جانے والے مظالم کا پردردبیان، لیا جاتا ہے۔

طرز اوا (Stylistically) کے اعتبار سے 'مصیبت خوانی' مقتل کے ایک جھے کو پڑھ کر ساتا ہے، جبکہ مقتل ایک کتاب یا کم ہے کم ایک رسالے کی طوالت رکھتا ہے اور 'مصیبت' عام طور پر مختمراور'' زبانی متن ہوتی ہے، جس میں ایک وہ واقعات یا مناظر کے بیان پر توجہ مرکوز ہوتی ہے اور اس کا مقصد سامعین میں شدید جذباتی الحجل پیدا کرکے زیادہ سے زیادہ گریہ و بکا کو ابھارنا ہوتا ہے۔ ویے دونوں ایک ہی صنف ہے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ ان دونوں کا ایک ہی ''موضوع مواذ' اور ایک ہی 'بیانیہ دائرہ' ہوتا ہے ۔ اور یہ کچی ''مجوعہ روایات اور تو تعات کو بورا کرتے ہیں عاور اس لیے بی نہیں کی صورتحال کے موافق ومطابق'' ہوتے ہیں۔ س

"مصیبت" کا ایک" شخصیاتی مدارج" اور اس کا دائرہ کار (range of foci persona) ہوتا ہے۔ یہ دائرہ کار یا 'ریج اصل میں معصوم اور غیر معصول کے درمیان منظم ہوتی ہے۔ یہال جس واحد

۱ - ملاحظه بوفر و (Culler) ۲۰۰۱ (۲۳ می ۱۹۳ اور ۷۲) ۲۰ - ملاحظه بوشر (Culler) ۱۹۹۵ می ۱۹۹ میلاد کله بوفر و (۱۹۹۵ می ۱۹۸ میلاد) ۳۰ - ملاحظه بوفر و (۱۹۸۱ (Frow) میلاد)

معصوم پرتوجہ مرکوز ہوتی ہے وہ صرف امام حسین کی ذات ہے، جنہیں سیدالھہداء کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔ باتی غیر معصوم ہتیاں جن کے لیے گریہ و ماتم کیا جاتا ہے، آ مے ہوھ کر اُن کی درجہ بندی میں ایک زمرہ اُن کا ہے جنہوں نے روزعا شورہ شہادت پائی اور ان کے مقابلے میں وہ زمرہ ہم جنہوں نے بعد میں انقال کیا۔ ان میں خواتین زیادہ ہیں۔ پہلے زمرے میں سقائے قافلہ اور امام حسین کی مختفر ہی فوج کے علمبردارعباس، علی اکبر، علی اصغر ہیں اور دوسرے زمرے میں زینب اور امام حسین کی مختفر ہی فوج کے علمبردارعباس، علی اکبر، علی اصغر ہیں اور دوسرے زمرے میں زینب اور امام حسین کی چھوٹی ( تین یا چار برس کی ) بیٹی ہیں جن کا انقال وشق ہیں ہوا اور وہیں وُن ہوکیں۔ ان کی علاوہ امام حسین کے حجیرے بھائی اور سفیر مسلم بن عقبل، اور ان کے دو کم من نیچ، جن کے سر کا انقال دشتی مرد اور خواتین کے درمیان کا لئے ہوں ان کا بھی ماتم کیا جاتا ہے، یہ سب غیر معصوم تھے۔ امام حسین کے رفقاء میں ایک اور میان کو درمیان کو زیادہ میں خواتین کے درمیان کو درمیان کردار ہیں اور غیر باتھی رفقاء میں خر ایے کردار کے مالک ہیں جنہوں نے (خاص الیہ ابتدا) آخری لحوں میں تو ہی اور نجات کی راہ پائی۔ یہ بھی قابلی ذکر حقیقت ہیں میں ایس کی جان میں ہو اور ان کی والدہ۔ و سے تو عاشورہ کے ان میں میں میں ہو ہو ب اور اُن کی والدہ۔ و سے تو عاشورہ کے آتام شہداء کا عزت و احترام موتا ہے، مگر ہاتھی شہداء کو زیادہ بلند درجہ اور احترام حاصل ہوا در میں میں ہو ہو بداد ورجہ اور احترام حاصل ہوا در میں۔ یہ مصورت نے، موتا ہے، مگر ہاتھی شہداء کو زیادہ بلند درجہ اور احترام حاصل ہوتا ہے، مگر ہاتھی شہداء کو زیادہ بلند درجہ اور احترام حاصل ہوا در میں۔

مقاتل کے متون کی متعدد طریقوں سے درجہ بندی یا تقسیم کی جاسکتی ہے۔ حالانکہ کتھیم (1994-Guanther) مقاتل کے متون کے طریقہ کار کا اچھا جائز و ہے جس کا وقفہ وقت زبانہ بل اسلام سے المیہ کربلا تک پھیلا ہوا ہے، لیکن اس میں اُن متون کے مقاتل کی درجہ بندی اورصنفی انواع کی تقسیم (Classification and typology) مشکل سے بی گ گئی ہے جو المیہ کربلا سے متعلق ہیں۔ گوکہ کلا سی یا اور پینل مقاتل کتا ہیں عربی میں بی تالیف کی گئی ہے جو المیہ کربلا سے متعلق ہیں۔ گوکہ کلا سی یا اور پینل مقاتل کتا ہیں عربی علی ہی تالیف کی گئی ہے ہوائم ہوں زبانوں میں ہی مقاتل کی کتابیں موجود ہیں۔ خواہ صرف عربی سے ترجمہ ہوئی ہوں یا اور پینل اشاعتیں ہوں (جنہیں عربی ما خذ سے تیار کیا گیا ہو) عربی کے علاوہ دوسری زبانوں کے مقاتل میں فاری میں این طاؤس کی 'لہوف' کے ترجمہ کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔ (یا اس کا انگریزی ترجمہ جو اطهر حسین رضوی نے کیا ہے کی 'لہوف' کے ترجمہ کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔ (یا اس کا انگریزی ترجمہ جو اطهر حسین رضوی نے کیا ہے موائی کا انگریزی ترجمہ یا اس کا یوسیز جن (Usezgin) کا جرشی ایڈیشن۔ گوکہ کلا سیکی اور روایتی انداز میں انگریزی ترجمہ یا اس کا یوسیز جن (Usezgin) کا جرشی ایڈیشن۔ گوکہ کلا سیکی اور روایتی انداز میں

مقاتل کی کتابوں ہے تو قع یمی ہوتی ہے کہ وہ ان میں امام حسین کے گروہ پر ہوئے ظلم وستم کو مرکبِ
توجہ رکھیں سے مگر کچے متن ایسے بھی جی جن میں پورے واقعے کا تحلیلی تجربہ کیا حمیا ہے اور اس واقعے
کو ساجی، نفسیاتی یا سیاس رخ سے ویکھنے کی کوشش کی حمی ہے، مثال کے طور پر آیتی کا بنیادی کام
بعنوان" برری تاریخ عاشورہ"جس کا انگریزی میں بھی ترجمہ ہوچکا ہے۔

ایک دوسری درجہ بنری روابوں سے تعلق رکھتی ہے۔ گوکہ تمام فاری مقاتل کا ما فذعر بی بی ہے، عربی کا بیک مقاتل یا توجیم دید گواہوں کے بیانات پر بنی ہیں یا اُن کے بیانات پر جنہوں نے چیم دید گواہوں کے بیانات پر جنہوں انے چیم دید گواہوں کے بیانات وروایتوں کو باور کرلیا ہے۔ اس لیے بعض صورتوں ہیں اُن میں ایک دوسرے مقاتل کے مقالجے ہیں بہت اعلیٰ حیثیت کا حامل ہے۔ بیمقل بنیادی طور پر ابوجعفر محمہ بن علی بن انحسین بن موئی بن بابویہ اللهی، جو عام طور پر شیخ صدوق (انقال ۸۱ ساھ مطابق ۱۹۹ء) کی تالیف ہے۔ گوکہ شخ الصدوق کے مقتل نہیں کیا جا ہا ہے کہ اب وہ موجود نہیں ہے۔ اب اس کا متن براہو راست حاصل نہیں کیا جا سات کے بارے میں خیال کیا جا تا ہے کہ اب وہ موجود نہیں ہے۔ اب اس کا متن براہو راست حاصل نہیں کیا جا سات کے لیکن اُسے ان ٹانوی ماخذوں ہے، جن میں اس کے مختلف افتباسات موجود ہیں مرتاج کی حیثیت بخشی ہے۔ اس مقتل کی بنظیر خصوصیت جس نے اسے دوسرے تمام مقاتل میں سرتاج کی حیثیت بخشی ہے، یہ ہے کہ اس میں انکہ مصوبین اور دوسرے قابل اعتاد علماء اور فضلاء کے رات میں انکہ مصوبین اور دوسرے قابل اعتاد علماء اور فضلاء کے والے مقاتل سے مقابلہ نہیں کر سکتے۔ یہ اس میں ایک مشہور وعام طور پر زیارت ناچہ المقدسہ، کے نام سے معروف ہے، جس کی تالیف کو بنیادی طور پر نام مصوم مہدی عج سے، منسوب کیا جا تا ہے۔ اس میں پورے المیہ کی بالکل صاف اور جستی جا تی مارض طور پر نیارت ناچہ کیا جا تا ہے۔ اس میں پورے المیہ کی بالکل صاف اور جستی جا تی عارض طور پر نیارت ناچہ کی بنیاد پر تشیم کر سکتے ہیں۔

مقاتل کے متون کو اُن کے سامعین کی بنیاد پر بھی تقسیم کیا جاسکتا ہے جبکہ کسی مقتل کا غیر سہل شدہ متن علاء کے لیے جو اس سانحے کو بالکل حقیقی اور اور پجنل صورت میں پڑھنا یا سننا جا ہے

۱۰ - اس مقل نما ، زیارت کے مقن کا اگریزی ترجه موجود ہے۔ ملاحظہ بوام مدام ۲۰۰۰

بیں اِمناسب ہوگا کہ پکھ سہل شدہ متن بھی ہوں جو عام لوگوں اور غیر ماہرین کے لیے مفید ہوں گے۔ اس سے بھی آ گے بڑھ کرمتون کومعمر لوگوں اور نو خیز لڑکوں اور لڑکیوں کے لیے مناسب مانا جائے گا۔ بی

مقاتل کے متون اس لحاظ سے بھی مختلف ہوتے ہیں کہ ان ہیں کن واقعات پر توجہ مرکوز کی گئی ہے۔ فلاہر ہے اہم ترین ہدف اور سب سے دردناک واقعہ تو شہادت امام حسین ہی ہے، لیکن عین عاشورہ میں واقع ہونے والے اور امام حسین کی دردناک شہادت سے پہلے یا بعد میں رونما ہوئے واقعات کی بنیاد پر بھی مقاتل کے متن میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ عین عاشورہ میں رونما ہونے والے واقعات کی بنیاد پر بھی مقاتل کے متن میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ عین عاشورہ میں رونما ہونے والے واقعات میں امام حسین کی شہات اور ان کے بے مثال رفقاء و اعزاء جمیس عباس بلی اکبر، علی اصغر وغیرہ کی شہادت شامل ہیں جبکہ عاشورہ سے قبل رونما ہونے والے واقعات کا تعلق ایسے سانحول سے ہوتا ہے جیسے مسلم بن عقیل اور اُن کے دو بچوں کی گرفتاری اور شہادت، دشمنوں کی طرف سے پانی بند ہوتا ہونا واقعات دونما ہوئے۔ اُن میں خیام کا لونا جانا اور جلایا جانا وغیرہ۔ امام حسین کی شہادت کے بعد جو واقعات رونما ہوئے۔ اُن میں خیام کا لونا جانا اور جنوب کی طرف سے بھن فتح اور خوشیاں منانے اور اسیروں کو دشق میں اپنے میں میں طلب کرنے جسے واقعات تک پینچتے ہیں۔ دشق کے واقعات میں شاید سب سے دردناک اور متاثر کن واقعہ امام حسین کی چیتی بیٹی کے امام کے مربر بیدہ کو دیکھ کر انقال کرنے کی داستان ہے۔

مقل کے مواد کو پیش کرنے کے طریقے بھی اب خاصے مختلف ہیں۔ عربی ، اردو، ترکی وغیرہ زبانوں سے قطع نظر زیادہ تر مقاتل کو زبانی بیان کیا جاتا ہے، عزادار اسے سنتے ہیں اور خاموثی سے اس پر گریے و بکا کرتے ہیں۔ بیان کے دوسرے طریقے بھی ہیں جن کا تعلق ڈراموں سے ہے۔ مثال کے طور پر شرقوی (۲۰۰۳) نظمیں سے اور نشر۔ سے

ا - ایسے مقاتل کے متون عربی میں یا أن کے تر جول کی شکل میں موجود ہیں۔ ایج موانی نے ۲۰۰۲ء میں ایو تحف کے مقل کا ترجمہ اکریزی میں کیا، اطبر حسین رضوی نے این طاؤس کی اللہوف کا ترجمہ انگریز میں اے19، میں کیا گھراس کا جرش روپ تیار کیا، اور بہت بری تعداد میں ایرانیول سنے این طاؤس اللہوف (عام طور پر اللہوف کے عنوان سے مشہور) کی فاری روپ چیچوائے۔ مرزاد رضا غولی خان شقانی (فوت سے ۱۲۸۳ کے اور ایک لگ کاکا الربر ل، مادخلہ ہو بوسف غروی ۱۲۸۳ کے معرف چند کاؤگر کیا عمیا

۲- مبدی واحدی۔ صدر کے تیار کردہ کتا بچے (۱۳۸۵ مشی ۱۲۰۰۷ء) فاری میں اس سلسلے کی نمائندگی کرتے ہیں

٣- عام طور برو تقليس جو عاشوره ك والق ي تعلق ركت بين أبيس مرثيد كها جاتا ب ادريد بهت بوى نقداد بيس موجود بين اب تك كلمي كل

### كتابيات

ا - ابو خف (۲۰۰۲) کاب مقل الحسین، نیریلی آف دی مارنا کرؤم آف الحسین، ترجمہ: ایک موانی - مانتر یال کینڈا مینی طور پر شائع کی - (عربی ننخ کے متعلق خیال ہے کہ اب ناپید ہے - یہ المیہ عاشورہ کے بعد جلدی بی سمی زمانے میں کھا حمیا تھا)

۲- ایوخف (۴۰۰۷ مستند از نهضت ۱۳ ۱۳ ۱۳ کتاب مقتل انحسین به فاری ترجمه عاشوره مختصین گذارش مستند از نهضت ، از ایم اینج بوشی غروی اور سے سلیمانی قم ، ایران ، امام قمینی ایم کیشنل انسٹی ثیوث

- الكيم، ك (Agyekum, K.) (دى كميونيكيا وول آف سائيلنس ان اكان، بريكميككس 12-1:31-51

سب- آستن، ج\_امل (۱۹۷۵م) باؤثو و تعمنکس در در دس، دوسرا ایدیش، ایدیش سبد-او-ارمسن (J.Oumson) اور ایم-سیسا (M.Sbisa) آسفور و نورش بریس

۵-آتی۔ آئی ۱۳۸۲ ۱۳۸۲ (۲۰۰۳) برری تاریخ عاشورہ، دومرا ایڈیش، ایڈیٹر ایم۔انصاری، (۱۳۳-۱۹۲۲ ۲۸۱۸ ۱۳۸۲ ۱۳۳۳ بیل ۱۳۳۳ بیل دی ترجمہ (۱۹۹۱ء) اے پروپ اکثودی ہسٹری آف عاشورہ، لندن، الخو کی فائنڈیشن

۲- ایوب ، ایم (۱۹۸۷ء) رید یه بیلی سنرنگ ان اسلام: اے اسٹری آف دی ڈیوشنل آسیکش، آف عاشورہ ان ٹوایلوری ان انورہ ان کو ایم (۱۳۸۸) انوایلوری ازم (اناعشری) دی بیک، موٹن (Mouton)

ے-سُلر، بع (J. Culler) الطریری تعیوری: ویری شورث انظروؤکشن، نیدیارک آسفورڈ یو نیورش برلیس

۸- ایسپوسیٹو، ہے ایل۔ (Espocito J.L) ایر بیٹنگ (1990ء) دی آسفورڈ انسائیکلوپیڈیا آف دی مارؤرن اسلامک ورلڈ سمج، نیویارک، آسفورڈ بونیورٹی بریس

۹- فخر\_ روحانی، ایم\_آر\_ (۲۰۰۱) عاشوره بیکس ان انگش، ایکسپیند ایند اینو پیند، ج ۱، کربلا، امام انعسین سیکرید سنکچوری)

۱۰ - فیلمبین ،رمس (۱۹۸۳ ر ۱۹۸۰) وی لٹریری انتہتے ایکٹ، ترجمہ، ی۔ پورٹر اتھا کا، این وائی (۱۱thaka.N.Y) کوریٹل یونیورٹی پرلیس

ان نظموں کا جمع کرلینا نامکن ہے چونکہ اس ادبی رجمان کا کوئی آخری سرانہیں ہے۔ خاص طور پر عربی جیسی زبانوں میں (مثال سے طور پ لما هلفہ ہو هتم ۱۹۸۹ء (۱۹۸۸ء) فاری ( لما حظہ ہو مثال کے طور پر بجابری ۱۳۷۹ ہو بطابق ۱۹۹۹ء) اور اردو (ویکھیے مثال کے طور پر میر یُر علی اینس (۱۸۰۱ء تا ۱۸۷۷) اور مرزا سلامت علی ویپر (۱۳۰۵ تا ۱۸۷۵) فی زبانہ عاشورہ کے واقعات پراٹکریزی نظمیس جمع کرتے کی کوشش

كَ مَنْ بِ- لاحظه بوفح روحاني ٢٠٠٦ء

س- کر بلا کے دل سوز واقعات کو یاد کرتے کے لیے تکھی گئی مخصوص کتابول کے علاوہ دوسری ایس کتابیں بھی ہیں جن میں امام حسین کی زیارے سے حاصل ہونے والی تو بیوں کے بیانات اور امام حسین کو یاد کرنے والے تذکرے بھی دل سوز اور رنٹے افزوا ہیں۔

۱۱ - فرو، مے (۱۹۸۰ء) ' وسکورس جزیز' جزئل آف لٹریری سیمانکس ، ۸۱ - ۲-۲-۹

۱۲- سینتر ، الیس (Guenther,S.) (۱۹۹۳ مقاتل لفریچر ان میڈیول اسلام - جزل اف عربک لفریچر ۲۱۲ - Sr:۱۹۲

۱۳ - باورته \_ نی \_ایم \_ (Howath-T.M.) (۲۰۰۵ م) دی تویلور (اثناعشری) شیعه از اسے مسلم ما کنار فی ان انڈیا، پلیٹ تور مرسول در سالم

١٦٠ - حيدره اليس \_ا \_\_ (٢٠٠١) ري لو كك كربلا \_ مارثائرةم ان ساوته الشين ميموري، غويارك، آكسفورد الي غورشي ميس

١٥- بن طاؤس (٢٠٠٥ ١٣٨٥ / ٢٠٠٣) اللهوف على، قتل التفوف، قارى ترجم مويهائ فريبانه،

(Mouyeha-e-SHGharibanch) ازمرزا رضائل خان شقاتي، ايدياندي (B.Bidhandi) اور باويكر

لغروني يتم ، امران سيد المبرحسين رضوي ، كربلا ، امام لحسينس سيكر يوسينكي رى

١٦ - مواني \_انتجى ملاحظه موابو مخفف، حواله سابقه

١٥- عابدى، ايم الدر ١٩٩١ عا ١٩٩١ ما ١٩٩١ شكوه هير عاشوره درزبان فارى ، فم ، ايران هبيد محلاتي أسفى نيوث

۱۸ - مهری\_ عے (۲۰۰۹/SHIMA۵) فرمنگ عاشوره \_ آ مخوال ایدیشن آم، ایران معروف

١٥ - ملام واليه آر المساوي (٢٠٠٧م ١ ٢٠٠١م) العباس واليفنك ايم أنحن كربلاء دي سيكر يرسيكي ي آف حضرت العباس

۲۰- نا گار اجن ایم الیس (۲۰۰۷ء) انگلش لنرری کری بیزم ایند تعیوری: این انفروولفری مستری، حیدرآ باد، اندیا،

اوريثث لأقلمين

rı فقاش واک (۱۹۹۳) این ایشمیت نوترلیس دی اور یجن آف ریجلس آف عاشوره 181-181 Dle

Weldes Islam

۲۲- بورامنی، ایم بی (۲۸ سهای ۱۲۸ چربادرحاسة كربلا (كربلاكى جنگ ش افراد ) في ، ايران، بستان كربلا

٣٦- رضوي ، سيد ا\_\_\_الحج\_ ٨٢١ ١٣٨ (٢٠٠٦) ملاحظه موابن طاؤس - سابقه حواله

٢٠٠ صدوق ال في الايوالجعفر محر، بن على ، بن حسين بن بايوبي المي \_ (٢٠٠١ه ١٣٨٨) مقل الحسين، قارى

تیرجمه، مقتل الحسین بروایت میخ صدوق، امام حسین و عاشوره از زبان معمومان، از ایم، محتی سرورودی، دوسرا ایدیش،

تېران، ئېتى ئامە

۲۵- سیر لے ہے (Scarle. J) (۱۹۷۹) ایکسپریس اینڈ مینٹک اسٹڈیز ان دی تھیوری آف اسٹی ایکش، تیمبرج،

كيمبرج يونيورش بريس

۲۷- مستی سردرودی ایم به اید یکنگ اور رجمه (۲۰۰۷ه SHIMA۲) مقتل انعسین بروایت شیخ صدوق، امام حسین و

عاشوره از زبان معصومان دوسرا ایدیشن، شهران، بستی تامه

ے ''Ein-Beitivag zur Historiographie der (Abu Mikhnaf) ایو مختف (Sezeing U) جریک ایو کتف (Fin-Beitivag zur Historiographie der ایریک ایو کتف ا

umadishen Zeit بران ( كنتمير كى كتابيات سے حوالد ليا ميا - )

۲۸-شیر\_ یے (Shabbir-J) ( ۹۹ ۱۱ هر ۱۹۸۸ء) 'ادب الطاف '۱۰ ج، بیروت دارالرتفنی

۲۹ - شرتودی، عبدالرطن ، ال (۲۳ ۱۳۳ هر ۲۰۰۱) احسین دی مارنائیر، ایک درامه، ۲ حصول میں ترجمه انعم عبدالرزاق، شکامو (IL The Open School)

۰۳۰ سوزافلهو (Souza Filho D.M. De) (۱۹۸۳) لینگویج ایند ایکشن، اے ری ایس منت آف ایمیج ایک تمیوری امیسر دام ـ جان بینجمنس

۳۱-سٹینگاس، ایف (۱۸۹۳ م ۱۸۹۳) اے کمپری میلسد پرشین، انگاش ڈیشنری، لندن، روئیج، اینڈ کیگان پال اور مشہران، این نورش پریس مشہران، ایران، بیندوش پریس

٣٣- طبائي . النجي . ايم آرد ال (هه ٢٠٠٣ مر ٢٠٠٣) مقتل الامانسين، ايد: ايم، اي الامنى، ثم، ايران، حميّن . ١٣٣- طباطيائي، سيد . ال (هه ١٩٩١ /١٩٩١) البل البيت في المكتب العربية (عربي ما خذول مي الل بيت) في اران البيت

۳۳- تمانس\_ جی (Thass,G) (۱۹۹۵) 'روضهٔ خوانی' آسفور انسائیگو پیڈیا آف دی ما ڈرن اسلامک ورلڈ کی تیسری اور چوتی جلد، صفات ۱۳۳- ایڈیٹنگ ہے ایل ایسپوسیٹو (J.L.Esposito) نیویارک آسفور ڈیو نیورشٹی پرلیس ۳۵- وحیدی صدر، ایم (۱۳۸۵ کا ۲۰۰۲) اصحاب عاشورہ سیریز ، آم ، ایران ، رویسش ۲۳- دیدی اے ، سری آف اردولٹریج نیل میانید اکیڈی

## خانقاه نیازیه میس عزاداری امام حسین الشدی کی روایت واکرمراق رمنازیدی

جندوستان میں فاری زبان کے آخری صوفی شاعر شاہ نیاز احمد نیآز بریلوی کے مزار پر ہونے والا اجتماع آج بھی ہندوستان میں گڑھ جنی تہذیب کا گہوارہ بنا ہوا ہے۔ بید مزار ہندوستان میں ایرانی طرز تھیر کا ایک ایبا دکش نمونہ ہے جو ہماری مٹن ہوئی تہذیب اور گرتے ہوئے آ تار تمدن کو جا بخشنے کی آخری زور آزائی کی یادگار ہے۔ جہاں ہر ندہب و مسلک کے انسان جمع ہوکر آپ کے وسلے سے منھ ما تھی مرادیں پاتے ہیں۔ ہندوستان کی جائی مانی عظیم صفحهیتیں اس خانقاہ پر صافر ہونا باعث مولوی احمد رضا خاں صاحب بریلوی وغیرہ نے بھی عقیدت سے بہاں حاضر ہونے پر فخر محسوں کیا افتخار ہمحتی ہیں۔ یہاں حاضر ہونے پر فخر محسوں کیا افتخار ہم رضا خاں صاحب بریلوی وغیرہ نے بھی عقیدت سے یہاں حاضر ہوئے پر فخر محسوں کیا اہل ہند میں انفاق و اتحاد کے لئے وعا ما گل چکے ہیں۔ اس مزار پر کسی بھی ندہب و مسلک یا ذات ہے ہر طرح کے انسان حاضر ہوئے ہیں۔ اس مزار پر کسی بھی ندہب و مسلک یا ذات کے ہر طرح کے انسان حاضر ہوئے ہیں۔ سے منام کا کہ تھی ہیں۔ اس مزار پر کسی بھی ندہب و مسلک یا ذات کے ہر طرح کے انسان حاضر ہوئے ہیں۔ سے منام کا خرد نہیں ہوڑے جاتے ہیں۔ اس جندوستان میں رائج اکثر تیو ہار یہ بیاں بری آب و تاب سے مناح جاتے ہیں۔ ان جبی تیو ہاروں کی مدت ایک دو روز سے زیادہ نہیں ہوتی، لیکن عزاداری سام حسین علیہ السلام کا سلسلہ یہاں تقریباً اکیاون ونوں تک جاری رہتا ہے۔ یعنی ذکر الم مظلوم یا عزاداری شہداء کر بلا ادا ہوتی رہتا ہے۔ یعنی ذکر الم مظلوم یا عزاداری شہداء کر بلا ادا ہوتی رہتی ہے۔

شاہ نیاز بے نیاز کی ولادت ۱۱۵۵ مطابق ۱۷۲۲ء میں صوبہ پنجاب کے مشہور ومعروف شہر سر ہند میں ہوئی تھی، جوصوفیوں کی آ ماجگاہ اور فاری شعرد ادب کا مرکز رہا ہے۔ آپ کے والد حاجی

<sup>🏠</sup> شعبة فادى، جامعه لميداسلاميه، نئ د في

<sup>1-</sup> محد قاسم نیازی، فضائل الل بیت: سوال و جواب، خافقاه نیازید بریلی مس ۵

رحمت الدعلوی کا مجرہ نسب حضرت محمد حنفیہ کے سلسلے سے سرچشمہ والایت حضرت علی تک پہنچا ہے۔

آپ کی والدہ بی بی ال وُ وعرف بی بی فریب نواز بنت سعید الدین رضوی کا مجرہ نسب آ مھویں امام حضرت علی رضائین کے سلسلے سے بی بی فاظمہ زہرہ (س) اور حضرت علی المنظرہ تک پہنچا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تحرکے کی کر بلا اور عزاداری حسین مظلوم آپ کو اسپتے اجداد سے ورشے بیں ودیعت ہوئی تھی۔

• 191 مع مطابق 2 کا کاء بیں شاہ نیاز احمد اپنے بیرومرشد مولانا فخرالدین وہلوی کے مشورے اور تھم سے بریلی تشریف لائے اور بہاری پور کی ایک سجد بیں ورس و قدریس بیں مشغول ہوکر تمام مخلوق خدا کی حاجت روائی کا کام بھی انجام دینے گے۔ ان کے ہاتھ بمیشہ دعا کے لئے بلند رہنے اور یہ دعا بھی مسلمان، ہندو، سکھ یا عیسائی کے لئے نہ ہوکر صرف اور صرف انسانوں کے لئے کی جاتی تھی۔ بریلی آنے نے کے بچھ دنوں بعد ہی شاہ صاحب نے ''خوبی محلے'' بیں ایک خانقاہ تغیر کی، جس کے بعد بی عامی امام باڑے کا مام محسین کے ذکر کے لئے ایک خاص امام باڑے کا مجمل محسین ، بڑے انجاک اور جذباتی طور پر بر پاکیا کرتے کے لئے ایک خاص امام باڑے کا مجمل امری کربلا کا تذکرہ مستقل جاری رہتا۔ یہاں تک کہ تعزیوں کے جلوس کے ساتھ بہ نفس نفیس خودگشت بیں شامل ہوتے ، جیسا کہ سلسلہ نیاز یہ بیس آئند شرا ان خوبی سے حکوس کے ساتھ بہ نفس نفیس خودگشت بیں شامل ہوتے ، جیسا کہ سلسلہ نیاز یہ بیس آئند شرا ان خوبی سے حکوس کے ساتھ بہ نفس نفیس خودگشت بیں شامل ہوتے ، جیسا کہ سلسلہ نیاز یہ بیس آئند شرا ان خوبیل ہے۔

"آ پ محرم میں عاشورہ کی رات میں دو بجے کے بعد پیدل تعزیوں کی زیارت کو جاتے تھے۔ تمام فانقائی آ پ کے ساتھ ہوتے تھے۔ آ پ پانچ تعزیوں کی زیارت کرکے والی تشریف لاتے تھے'۔ لے شاہ صاحب کا پیرطریقہ مرتے دم تک قائم رہا۔ یہاں تک کہ جب آ پ پر فالح کا اثر ہوگیا اور بغیر سہارے کے چلنے پھرنے سے معذور ہوگئے تو بھی پانچ تعزیوں کی زیارت کا سلسلہ مریدوں کی مدد اور ہاتھ کی چھڑی کے سہارے جاری رہا۔ "کرامت نظامیہ میں ایک واقعہ اس طرح درج ہے کہ:
" حضرت نیاز بے نیاز محرم کی رات کو پانچ سات تعزیوں کی زیارت کے لئے تشریف لے جاتے دعورت شخصے۔ آخر عمر میں ایک بار کمزوری کے باعث طاقت نہیں تھی، حضرت متعزق بیٹھتے تھے کہ صورت نورانی حضرت بی بی فاطمہ زہرا ظاہر ہوئی اور فرمایا کہ میاں آج ہارے بچوں کی زیارت کونہیں

۱- آندشرها سلسلة نيازيه (بندي) نيازيدا كيدي، بريلي جولاني ۲۰۰۰ ه. ص ۳۴

ا شے۔ حضرت پر رفت طاری ہوئی خدام کو تھم ہوا کہ جیسے ہو سکے ہم کو لے چلو ..... پھر آپ نے پانچ تعزیوں کی زیارت ک' ۔ اِ

آپ صرف آتھوں یا ہاتھوں سے زیارت بی نہیں کرتے تھے بلکہ تعزیوں کو ہاتھ لگا کر اپنے منھ اور سینے پر بھی پھیر لیتے تھے۔تعزیوں کوشرک اور بدعت سجھنے والے اس وقت بھی موجود تھے جن میں سے ایک کا احوال آئندشر مانے اس طرح بیان کیا ہے۔

"ایک بارسورت، سمجرات کے ایک مولوی اکبرعلی صاحب محرم کے زمانہ میں خانقاہ میں تھہرے ہوئے تھے اور عاشورہ کی رات کوحضور قبلہ کے ساتھ تمام خانقابی بھی ان کے سنگ میں اس رات حضور قبلہ نے تخت کو ہاتھ بی نہیں لگایا بلکہ منے سے چو ما بھی۔ اس پرمولوی صاحب کے دل میں خیال آیا کہ بہتو شرک ہے، خداکی خدائی میں کسی کوشر یک جانتا ہے۔

حضور نے ان کے دل کا حال جان لیا اور پیٹے پر ہاتھ رکھ کرفر مایا کہ مولوی صاحب تعزیہ کو دیکھے۔
جب مولوی صاحب نے تعزید دیکھا تو وہ چیخ کر بے سدھ ہوکر گر گئے۔حضور آ کے بڑھ گئے۔
دوسرے لوگوں نے پوچھا! مولوی صاحب آپ کیوں چیخ ؟ مولوی صاحب نے بتایا '' بیں نے تعزیہ میں ایک طرف حضرت امام حسین کو دیکھا۔ بی میں ایک طرف حضرت امام حسین کو دیکھا۔ بی مندرجہ بالا اقتباس ایک غیر مسلم لیکن غالبًا حینی ہندو کا تحریر کردہ ہے۔جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ شاہ نیاز صاحب کے ہرقوم و قبیلے کے مریدعزاداری بیں اس طرح شرکت کرتے ہیں، جس طرح عام مسلمان۔جس کی وجداس نم کا ہم نم پرتر جیح دینا ہے۔

مولانا اکبرعلی مورق کی یہ خوش شمق کی انہوں نے تعزیوں کے توسل سے سبطین پیغیر کی بھی زیارت کا شرف حاصل کیا۔ اس کے بعد ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ مولانا تو بہ کرتے اور تعزید واری میں بنش نفیس حصہ لیتے لیکن اللہ ایمان کی دولت سے ہر کسی کونہیں نوازتا، یہ تو نواسے تھے۔خود نی کریم کے ساتھ زندگی گزارنے کے بعد بھی منافق، منافق ہی رہے، مسلمان نہ ہو سکے۔لہذا مولانا نے شاہ نیاز صاحب کی خدمت میں تین سوال با قاعدہ جڑ دیئے جن میں سے پہلا سوال قوالی کے بارے میں تھا۔ جس کا جواب تھا:

۱- سيد محمد فاكن واسطى نيازى، كراست نظاميه، نولكثور پريس تكفئو ۱۳۳۳ ص ۱۰ ۲- آند شر ماسلسلة نيازيه (بندى) نيازيه اكيدى بريلى، جولائى ۲۰۰۰ ص ۳۵

'' مولوی صاحب ڈھولک کی آواز کانوں میں اس قدر بھری ہے کہ کوئی اور آواز سائی نہیں دیتی۔
دوسرا سوال تعزیہ کے بارے میں تھا۔ جس کا جواب صاحب سلسلہ نیازیہ نے اس طرح درج کیا ہے:
'' آپ نے فر مایا: اگر تعزیہ بنا ہی نہیں ہوتا تو میں کسی کو اسے بنانے کی اجازت نہ دیتا۔ کیونکہ پوری طرح اس کی تعظیم نہیں ہو پاتی۔ اب جہاں تک ہوگی وہاں تک تعزیے کی تعظیم و تحریم کروں گا'' لے مندرجہ بالاقول کے بارے میں راقم نے اس خانوادے کے ایک فرد ڈاکٹر مصطفیٰ حسن نیازی سے رجوع کیا تو ڈاکٹر صاحب نے بھی اس واقع کی تصدیق فر مائی، جو گئی عدد کتابوں کے مصنف ہیں۔ جس میں تاریخ رومیلکھنڈ ، اور تاریخ اودھ تابل ذکر ہیں۔

لہذا اس جواب کی روشی میں کہا جاسکتا ہے کہ شاہ نیاز صاحب تعزیے کو شعائر اللہ میں سے مانے ہیں جا اللہ میں اللہ میں ہیں جیسا کہ محمد قاسم نیازی نے تحریر کیا ہے۔

"الله تعالى قرآن تكيم مين فرماتا ہے

"ومن یعظم شعآئرا لله فانها من تقوی القلوب" سورہ جج آیت اسا یعنی جولوگ الله ک نشانیوں اور یادگاروں کا اجتمام کرتے ہیں پس بے فعل ان کے دلوں کا تقویٰ کہلاتا ہے۔ تفاسیر اوراحادیث میں لکھا ہے کہ ہر وہ چیز (شعائر الله) یعنی الله کی نشانی اور اس کی یادگار میں داخل ہے، جس کو دکھے کر الله اور رسول اور الله والے یادآ کیں۔

میں تعزید داری کی مخالفت کرنے والوں سے بوچھتا ہوں کہ ایمان داری سے بتائیں کہ کیا محرم میں تعزید دیکھ کر اٹھیں حضرت امام حسین کی اور ان کی قربانی کی یادنہیں آتی''۔ ع

شاہ نیاز صاحب بھی ای لئے تعزیے کی انتہائی تعظیم و تکریم کے قائل ہیں۔ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ اس خانقاہ میں کسی کی برائی نہیں کی جاتی ہے۔ ای نظرے کا فائدہ اٹھا کرمولانا اکبرعلی نے وشمنِ اہلِ بیت اور واقعہ کربلاکو انجام دیتے والے ظالم و جابر کے بارے میں بھی سوال کیا، جس کا تذکرہ منوج شرمانے بھی کیا ہے۔

تیسرا سوال: آپ یزید پلیدانِ معاویه کے اوپرلعنت بھیجنا جائز سبجھتے ہیں؟

آب نے فرمایا: " آج تک اللہ نے میری زبان کواس ناپاک نام لینے کا انفاق نہیں دیا۔ ایک بار

ا- آندشر ما سلسلة نيازيه (بندي) نيازيه اكيدي بريلي، جولائي ٢٠٠٠، ص ٣٥

٣- محمد قاسم نيازي، فضائل ابل بيت: سوال وجواب، خانقاه نيازيه بريلي، ص ١٣٥

یہ نام زبان سے نکل جائے تو پھراسی ناپاک نہیں جائے گ''۔

لعنت کا ایسے میں سوال کہاں ہے؟ میں اتی ویر میں حصرت امام حسین کا نام لیرا پیند کروں گا جس سے زبان وقلب روشن ہوں''۔ل

مندرجہ بالا عبارت میں شاہ صاحب نے اپنا جواب اتن احتیاط سے دیا ہے کہ ان کا کسی کو ہما نہ کہنا بھی فابت رہے اور صحیح مقصد بھی بیان ہوجائے۔ یوں تو وشمن خدا شیطان پر لعنت کے بنا چارہ نہیں ہے۔ اس طرح وشمن اہل بیٹ پر بھی لعنت کا جواز فابت ہے۔ لیکن شاہ صاحب تو لعنت کے الئے بی صحیح شیطان کا نام تو لے سکتے ہیں لیکن پزید کا نام اس مقصد کے لئے لینا بھی نہیں چاہتے گویا یہ نام منحوسیت کی آخری حد سے بھی آگے کی منزل ہے۔ شاہ نیاز صاحب نے اپنے دونوں بیٹوں کے یہ نام بھی اسام حسین کے نام پر تجویز فرمائے، اللہ نے ۳۰ نومر ۱۸۱۸ء میں اہم حسین کے نام پر تجویز فرمائے، اللہ نے ۳۰ نومر ۱۸۱۸ء میں ام حسین کے نام پر تجویز فرمائے، اللہ نے ۳۰ نومر ۱۸۱۸ء میں اس طرح کیم دعمبر ۱۸۲۵ء میں دوسرے بیٹے کی وال دت ہوئی تو اس کا نام شاہ نظام الدین حسین رکھا۔ اس طرح اپنے مریدوں، خلفاء اور خاندان والوں کو مجب اہل بیت و داجت کرتے ہوئے۔ ۱۳۵۰ء میں اس ونیا سے رخصت ہوگے۔ کرامات نظامیہ میں آپ کی تاریخ وفات کلام پاک کی مشہور آیت ان اولیا، الله لاخوف علیهم ولا یہ سلم معنوی تاریخ کا برآ مد ہونا بھی جرت و استجاب سے کم نہیں ہے۔ اس صنعت خال میں مسلم معنوی تاریخ کا برآ مد ہونا بھی جرت و استجاب سے کم نہیں ہے۔

شاہ صاحب فارس کے آخری صوفی شاعر تھے۔ گویا سنائی ،عطار، رومی اور جامی سے۔ شروع اور پروان چڑھنے والی روایت، جسے بندوستان میں سیدعلی ہجویری، معین الدین چشتی، نظام الدین اولیاء، خسرو، گیسودراز وغیرہ نے سرسبز و شاداب رکھا وہ انگریزوں کی آ مدیر خزال رسیدہ ہوکر دم تو رُنے گئی۔ اس کی آبیاری میں شاہ نیاز صاحب نے آخری وم تک جدوجہد کی۔ آپ کے کلام میں بھی اہل بیت اطہار خصوصاً مولاعلیٰ اور امام حسین سے محبت اور عقیدہ کا اظہار بدرجہ اتم موجود ہے۔ چنانچہ حضرت علیٰ کی مدرح میں فراتے ہیں؟

علیٰ مرتضلی مشکل سمشای شیریزدانی امام دوجهان و قبلهٔ دین شمع ایمانی

زی عزو جلالی بوتراب فخرانسانی ولی حق وصی مصطفیٰ دریای فیضانی

۱- آندشر ما سلسلیر نباز به (بندی) نیاز بیدا کیڈی بر فی جولائی ۲۶۰۰۰، ص ۲۶

پیمبر برسرمنبرنشست وخواند مولایش که تا مولاش را باشند اندرخلق برمانی شاہ صاحب قیامت میں بھی حضرت علیٰ سے مدد کےخواہاں ہیں۔ لہذامقطع میں فرماتے ہیں: نیاز اندر قیامت نی سر وسامان نخواهی شد که از حت و تولاً ی علق داری تو سامانی ا

شاہ نیازصاحب قادریہ ادر چشتہ سلسلہ کی ایک ایسی مضبوط کڑی ہیں جسے حضرت نظام الدین اولیاء بعد افضلیت و اہمیت و بزرگ حاصل ہے۔ ای لئے ان کے مرید پیشتی یا نظامی ندلکھ کر'' نیازی'' کہلاتے ہیں۔ اور شاہ صاحب قطب عالم کے نام سے یاد کئے جاتے ہیں۔لیکن جب امام حسین کی مدح سرائی کرتے ہیں تو این ای مقام کو دھیان میں رکھتے ہوئے ان کو سلطان اولیاء سے تعبیر کرتے ہیں۔مندرجہ ذیل اشعار محالس میں مرثیہ ہے قبل سوز کی شکل میں بھی پڑھے جاتے ہیں۔

ای دل گیر دامن سلطان اولهاء لینی حسیق این علق جان اولیاء آئينه جمال البي ست صورتش زان رو شدست قبله ايمان اولياء ذوق وگر بجام شهادت ازو رسید شوق دگر به مستی عرفان اولیاء دارد ناز حشر خود اميد باهسين با اوليا ست حشر محتان اولياء على

شاہ صاحب امام حسینؓ کو دنا کے تمام ولیوں کا سردارتشلیم کرتے ہوئے ان کے دامن سے وابستہ ر منا جائتے ہیں۔ ان کی نظر میں جب امام حسین دوش پیمبر کی زینت بنتے ہیں تو ان کا مقام اتنا بلند ہوجاتا ہے کہ وہ نبیوں سے بھی زیادہ اعلیٰ مقام کے حامل ہوجاتے ہیں۔ کیوں کہ ہمارے نبی تمام انبیاء ہے افضل ہیں نہیں امام حسیق کی صورت میں جمال الٰہی نظر آتا ہے اس لئے یہ چیرہ قبلۂ ایمان ہے۔ لوگوں کے دلوں میں انہیں کی بدولت شہادت کا جذبہ بیدار ہوتا ہے اور ولیوں کے قلوب کی مستی بھی انہیں کے دم سے ہے۔ گویا ان کی ذات عشق خداکی محرک ہے۔ اس لئے نیاز نے اپنا حشر امام مسین کے ساتھ حایا ہے۔

شاہ صاحب کے کلام میں اس طرح کے کافی نمونے موجود ہیں۔ جن کا اس مختر مقالے میں تحریر کرناممکن نہیں ہے۔لیکن ان ہی چنداشعار ہے ان کے جذبہ عشق حسین کا بخو لی اندازہ ہوجا تا ہے۔ شاہ صاحب کی وفات کے بعد خانقاہ نیازیہ کی خلافت ان کے بوے بیٹے اور خلیفہ نظام الدین حسین کے سپر د ہوئی۔ اس وقت ان کی عرصرف ۱۲ سال تھی۔ لیکن عرفانی کیفیت کے لئے عرفیمیں لو، کئن، کشف اور عشق کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کم عمری میں بھی نظام الدین حسین نے اپنے والد کی طرح تمام علوم شرعیہ قرآن، تغییر، فقہ، حدیث وغیرہ کے علاوہ عربی، فاری اور اردو کی قواعد، فلفہ، منطق، فلکیات، نبوم اور عقائد و کلام جیسے علوم پر دسترس حاصل کر کے عوام کی خدمت کا بیڑا اٹھایا۔ اور مخلوق خدا کی حاجت روائی میں کوشش کرنے گے۔ اپنے والد کی طرح عزاداری امام حسین میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے اور اسے فروغ دینے کے لئے امام باڑے تغییر کروائے اور تعزیوں کے ساتھ گشت کا سلسلہ جاری رکھا۔ آپ کا وصال کیم رمضان المبارک ۲۲ ادھ مطابق ۱۹۰۴ء میں ہوا اور ای خانقاہ میں مدفون ہوئے۔ آپ کے بعد اس سلسلہ کو حضرت می الدین احمد عرف نضے میال خلف و خلیفہ شاہ نظام الدین نے آگے بڑھایا۔

نضے میاں کی ولاوت 19 ربج الاول ۱۲۸۲ھ میں خانقاہ نیازیہ بریلی میں ہوئی۔ نشے میاں نے شریعت اور طریقت دونوں علوم پر دسترس حاصل کرے عربی، فاری اور اردو زبان کے علاوہ ترکی اور پشتو زبان کی صلاحیت بھی پیدا کی۔ عشق علی و آل نبی میں بمیشہ سرشار رہتے تھے۔ محرم کے مہینہ میں نظے سراور نظے پاؤں بمیشہ آ نسوؤں میں تربتر دکھائی دیتے تھے۔ سپچ عاشق حسین تھے۔ وہ عزاداری کے لئے خانقاہ سے باہر بھی جہاں بجائس بریا ہوتیں، جانے کی کوشش کرتے تھے۔ ضلع بریلی میں قصبہ سیتھل کی عراداری کمشنری بریلی کے اصلاع میں ایک منفرد حیثیت کی حامل ہے۔ جہاں دو مہینہ آ ٹھہ دن یعنی عشرہ محرم سے ۸ مرزیج الاول تک لگا تارمجلس و ماتم جلوس علم ومہندی اور تعزیہ داری کا مہینہ آ ٹھہ دن یعنی عشرہ محرم سے ۸ مرزیج الاول تک لگا تارمجلس و ماتم جلوس علم ومہندی اور تعزیہ داری کا سلہ جاری رہتا ہے۔ اس قصبہ میں ۲۳ گاؤں کے تعزیبے کربلا میں فون ہونے کے لئے آتے ہیں۔ ان میں سے آکٹر انجمن کی شکل میں نوحہ خوانی کرتے ہوئے نبی فی فاطمہ (س) کو پُرسا دینے کے بیں۔ ان میں سے آگٹر انجمن کی شکل میں نوحہ خوانی کرتے ہوئے نبی فی فاطمہ (س) کو پُرسا دینے کے مسلک سے تعلق رکھنے والے مسلمانوں کے ہیں۔ نیضے میاں نے سیتھل کے محرم میں شرکت کی ہے۔ موان علی کا تذکرہ سنتے سنتے ایسے سرشار ہوئے کہ اپنی جان، جان کہ Silsila-e-Niazia:An Introduction میں تحریر کیا گیا ہے۔

"Hazrat Shah Moeenuddin Ahmad Sahib (R.A.) was so imbued with the devotion and love of the "Ahlebait" that during Moharram his eyes always remained wet with tears. On one such occasion when he was at sainthal, a village near bareily, and a qawwal party sang the couplet.

(In Ali's visage and Mien rest the genesis and cause of a Muslims faith""My head prostrates at the two splendidly arched eyebrows of Ali(A.S.)

Hazrat Shah Mohiuddin Ahmad Sahab (R.A.) was so flooded with love of Hazrat Maula Ali (A.S.) that he put his head on the floor in devotion even as the gawwal kept repeating the couplet. He did not raise his head thereafter and breathed his last in the same condition. It was 26th Rabi-ul-Awwal, 1343 A.H./1924 A.D.

غرض کہ ننے میاں کا وصال قصب سیتھل، ضلع بریل میں جراغ علی شاہ کے عرس کے موقع پر راقم الحروف کے جد میر سیدعلی افضل کی ملیت میں حفرت علی کے عشق میں ہوا۔ اور حضور کی حدیث کے مصداتی "من مات علی حب آل محمد مات شہیدا" و من مات علی حب آل محمد مات معفورا۔ وہ شہید ہوئے اور مغفرت کئے ہوئے اٹھے۔ می الدین ننے میاں کے زمانہ میں غانقاہ مغفورا۔ وہ شہید ہوئے اور مغفرت کئے ہوئے اٹھے۔ می الدین ننے میاں کے زمانہ میں غانقاہ نیاز یہ میں اور دی کی طرز پرمحرم داری کا سلسلہ جاری تھا۔ جو تا ہنوز برقر ار ہے۔ ننے میاں کے کوئی اولاد فرید نہیں تھی، جس کی وجہ آپ کی المبید کا جلد انقال ہوجانا ہے۔ اس وقت آپ کی عمر صرف الا برت کی تھی اور صرف ایک صاحبز ادی ہے گر منور ہو چکا تھا۔ آپ سے دوسری شادی کے لئے بہت کہا گیا گر یہ کہ کرشادی کرنے سے انکار کرتے رہے کہ" حضور پاک کی طرح میری نسل بھی نواسے سے گیا گر یہ کہ کرشادی کرنے ہو ان میں اکثر انجر تا رہا ہے۔ ہر بار اس سوال کا جواب نئے طریقہ سے ویا گیا ہے۔ کی تاریخ میں محفوظ ہیں۔ یہاں اس سے صرف نظر زمانہ میں یہ جواب و ہرایا نہیں گیا۔ یہ سارے جوابات تاریخ میں محفوظ ہیں۔ یہاں اس سے صرف نظر کرتے ہوئے، نئے میاں کا ایک قطحہ تحریر کیا جاتا ہے۔

نونهال چن فاطمه(س) زهره حنین می گل گلزار علی قامت رعنا حنین مای قلزم و دریای خداوند قدیر حلیهٔ پاک نبی بود سرایا حنین

١- وَالْمُرْجِدِ عِبَاسِ فِيازِي، سلسله نيازيه أَنيذِي ٢٠٠٦ مارِ لِلْ سُ ٢٠

تقریباً یکی مضمون فاضل بر بلوی مولانا احمد رضا خال نے بھی بربان اردوموزوں کیا ہے معدوم نہ تھا سایہ شاہ تقلین اس نور کی جلوہ گاہ تھی ذات حسین معدوم نہ تھا سایہ شاہ تقلین اس نور کے جس شریل نے اس نور کے دو کلاے کے آدھے ہے حسن بن بنی آدھے ہوئی، جن کے بطن نضے میاں کی اکلوتی بیٹی کی شادی بچھڑایوں کے شاہ محمد مبدی میاں فریدی ہوئی، جن کے بطن ہے شاہ محمد تقی عرف عزیز میاں کی ولات ۲۱ رہیج الاول ۱۳۱۲ رہیج الاول ۱۳۱۹ رہوئی اور بہی عزیز میاں نضے میاں کے خلیفہ و جانشین بغیر کسی اختلاف کے بنائے گئے۔ عزیز میاں کو ''محبوب حق'' کا خطاب عطا ہوا، جو اپنے نانا نضے میاں کی ہو بہوتھویر تھے۔ عزیز میاں کا نام نویں امام حضرت محمد تقی علیہ السلام کے نام نامی سے ماخوذ ہے، جو اہل بیت کی محبت آشکارا کرنے کا پہلے قدم ہے۔ عزیز میاں کا عام و فاضل ہونے کے علاوہ ایک اجھے طبیب بھی تھے اور بڑے سے بڑے مرض کا علاج چکیوں میں کردیتے تھے۔ عزیز میاں کی جانشنی سے واقع غدیر جسے کی واقعات کی یاد تازہ ہوتی ہے۔ جبیا کہ سلسلۂ نیاز یہ میں درج ہے۔

حصرت کے نانا نے جب آپ کو جائشنی بخشی تو ایک بڑے جلے کا اہتمام کیا اور آپ کی تعریف میں فرمایا '' یہ میرے جینے اور جگر کے نکڑے ہیں ان کے تھم کو مانتا، میرے تھم کو مانتا ہے۔ ان کی دشمنی میری وشنی ہے۔ یہ بالکل میری طرح ہیں۔ آئیس وہی سیھے جو ہیں ہوں۔ میرے مرید اور خلیفہ آئیس کے مرید اور خلیفہ آئیس کے مرید اور خلیفہ ہیں۔ ان کو میرے ساتھ وہی نسبت ہے جو حضرت امام حسین کو حضور رسول اکرم میں گئی ۔ ا

شاہ عزیز میاں صاحب کا زمانہ راقم کے والد ماجد مرحوم کیم سید احمد اصغرالم سینھلی کا زمانہ ہے۔
جن سے شاہ صاحب کے اجھے مراسم تھے۔ اس زمانے میں اا محرم کو ایک بڑی مجلس بر یا ہوتی تھی
جس میں تقریر کرنے کے لئے لکھنؤ سے کوئی شیعہ ذاکر بلایا جاتا تھا۔ مجلس کے بعد نوحہ خوانی کے لئے
بر یلی و نواح بر یلی کی کئی انجمنیں ماتم بر یا کرتی تھیں۔ یہ دستور ابھی بھی باتی ہے۔ عزیز میاں اپنے
اسلاف کی مانند شاعر اہل بیت بھی تھے اور راز تخلص فرماتے تھے۔ چند شعر ملاحظہ ہوں:

بات ہے بھی تو اس قدر ہے بات میرے لب پر ہے یا علی دن رات رہبر ہظم طریقت ہیں ہے شریعت پناہ بھی ہے ذات

١- آندشر ما، سلسلة نيازيد (بندى) نيازيداكيدى بريلي جولائي ٢٠٠٠ وص

رآز ونیا سے راز کیوں میں کہوں دل میں رکھ لی ہے میں نے راز کی بات امام حسیق کی سرکار میں بول مجتم میں۔

محمہ کے ولی میری خبر لو سخی ابن کی میری خبر لو مجت حضرت خاتون جنت (س) مسین ابن علی میری خبر لو

عزیز میاں صاحب امام حسین کی شہادت کوخود پیغیر آعظم کی شہادت مانتے ہیں۔ اس کئے وہ ایک سلام میں فرماتے ہیں۔

یقین تھے وہ محمد بزیر خبرغم کسی کا وقت شہادت جمال کیا کہے

ال شعر کو سجھنے کے لئے احادیث رسول اور قرآنی تغییر کے ساتھ ساتھ تول علاء کو پیش نظر رکھنا ہوگا۔ یہاں اس شعر کی تشریح ہے قطع نظر اتنا کہنا کانی ہے کہ ایسے شعر بہت کم تخلیق ہوتے ہیں۔ عزیز میاں کا انقال ۱۱ رشوال ۸۷ ساتھ میں ہوا تو آپ کے بڑے صاحبزاد سے شاہ محمد حسن سجاد عرف حسن میاں کا انقال ۱۱ رشوال ۸۷ ساتھ میں ہوا تو آپ کے بڑے صاحبزاد سے شاہ محمد حسن سجاد عرف حسن میاں سجادہ نشین و خلیفہ بنائے گئے۔ حسن میاں کو خود راقم الحروف کو دیمنے اور ان سے ملاقات کا شرف حاصل رہا ہے۔ وہ شب عاشور محرم، چہلم اور ۲۵ صفر کو بریلی کے مشہور آصفی امام باڑے ہیں جلوی علم و تعزید کی زیارت کرنے حاضر ہوتے تھے۔ ایک بار ۲۵ صفر میں آئیں اس طرح آتے دیکھا کہاں کے ساتھ اہلی خاندان و خافقاہ کے مریدوں کے علاوہ چند سکھ حفزات بھی پیچھے پھل رہے تھے۔ جب وہ شدنشین (وہ جگہ جہاں علم و تعزید سجائے جاتے ہیں) میں داخل ہوئے تو تنہا آگ برطے اور جب واپس آئے تو ان کا چرہ آنوؤں سے تر تھا۔ حسن میاں صاحب خود تحت خوانی فرماتے تھے۔ ان کی مجلس میں ہر مسلک اور فد ہب کے لوگ شائل ہوتے تھے جو حسن میاں کے مرثیہ فرماتے تھے۔ ان کی مجلس میں ہر مسلک اور فد ہب کے لوگ شائل ہوتے تھے جو حسن میاں کے مرثیہ بیش کی نامان کیا ہے انداز اور طرزادا کا مجر پور لطف اٹھاتے تھے۔ آپ کو مرثیہ کے سیکڑوں بند زبانی یاد تھی، جیسا کہ آندشر مانے بیان کیا ہے:

'' درگاہ شریف میں گیارہ محرم کو مجلس ہوتی تھی۔ دونوں فرقوں کے مقررین پڑھتے تھے۔مرحوم جناب صغیر لکھنوی ہر سال مرثیہ ساتے تھے۔ گرمیاں صاحبؓ کا مرثیہ پڑھنے کا انداز جو آج بھی لوگوں کونیس بھولتا۔ سوسو بند آپ کومنھ زبانی یاد تھ'۔

ان کے خلیفہ ہے پور کے سید محبوب الرحمٰن نیازی کہتے ہیں۔"اس دور میں ایبا کوئی ماہر فن نہیں۔ میں نے بہت می مجلسوں میں شرکت کی، لیکن آج تک وہ رو تکٹے کھڑے کردینے والی آواز

سائی نہیں دیتی ہے'۔ل

شاہ حسن میاں کے دل میں اپنے اجداد خصوصاً نصے میاں صاحب کی طرح اہل بیت کاعشق کوٹ کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا۔ خود آپ کا نام محمد حسن جاد بھی اپنا اگر رکھتا ہے۔ اسیران کر بلا کے قافلہ سالار بیار کر بلا، سید سجاد، کا نام بھی آپ کے نام میں شامل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ مرتے وقت بھی صرف مام حسین کو یا وکرتے رہے۔ آندشر ماکے مطابق:

'' تھوڑی دیر بعد فرمایا: حضرت حسین ، سید الشہد اء علیہ السلام کی عمر ساڑھے چھپن سال ہوئی تھی۔ میری بھی عمر ساڑھے چھپن کی ہے۔ اس رات آپ نے فرمایا'' ہمارا پلنگ وہاں ڈالو جہاں امام باڑہ بچاہئے''۔ ع

رات میں آپ کے چھوٹے بھائی عابد میاں صاحب اٹھے تو انہوں نے امام باڑے کے پاس دیکھا کہ آسان سے روشنی آرہی ہے۔ صبح یہ چلا کہ ان کا ویبانت ہوگیا۔ سے

شاہ محد حسن سجاد صاحب کا امام حسین سے عشق ومود ت کا یہ جذبہ دیکھنے میں کہیں اور بہت کم نظر آتا ہے کہ اپنی عمر کو اپنے آتا حسین کی عمر سے زیادہ نہ ہونے دینے کی خواہش، دم واپسیں، امام باڑے سے لو لگائے رکھنا وہ بھی اس یقین کے ساتھ کہ بالیں پر امام ضرور تشریف لا کیں گے۔ جیسا کہ آسمان سے آنے والی روشنی سے واضح ہے۔ موت کی تمنا کرنا مومن کی پہچان ہے۔ جیسا کہ کلام پاک میں فرمان ایزدی ہے۔ جنسا کہ کلام پاک میں فرمان ایزدی ہے۔ خوت میں کہ تمنا کرو

خانقاہ نیاز یہ کے موجودہ سجادہ نشین شاہ محمد حسنین عرف حینی میاں، شاہ محمد حسن صاحب کے فرزند ارجند ہی ہیں۔ جن کی ولادت ۱۱ محرم الحرام ۲۰ ۱۳ ھو ہر بلی میں ہوئی۔ یہی وہ تاریخ ہے جس میں خانقاہ کی وہ مشہور ومعروف مجلس ہر پا ہوتی ہے جس میں ہر ند ہب اور مسلک کے افراد شریک ہوتے ہیں۔ اپنے ہزرگوں کے طرز پر عربی، اردو اور فاری زبان پر دسترس حاصل کرکے دینی تعلم میں پدطوئی حاصل کیا۔ جیسا کہ آپ کے نام سے واضح ہے محبتِ اہل میت میں سرشار وسرمست ہیں۔ جب ایک خانقا ہی نے آپ کے ماتم کرنے کے بارے میں دریافت کیا تو معلوم ہوا ماتم کرنا ضروری نہیں تجھتے کے لیکن اکثر اولیں قرانی کی تاس میں فرش عزاء پر خوب ماتم کرتے ہیں۔ بقولے یہ کیفیت جان ہو جھ کر

۱- آنندشره اسلمانهٔ نازیه (بندی) نازیه اکندی بر یل جولائی ۲۰۰۰ عمل ۵۵ ۳۰ ایستاً عمل ۵۹ مرحه برایر ناکل این میراند می داد میراند به نامه برای میراند برای میراند برای میراند برای میراند برای میراند ب

٣- محدقام بيازي، فضائل ايل بيف: سوال وجواب، خانقاه بيازي مل على ص ٣٥

نہیں ہوتی۔ یہاں تک کہ آپ کے دونوں بیٹے، شاہ عسکری میاں اور حسان میاں، نے اس سال محرم میں اس زور کا ماتم کیا کہ اپنے ہوش کھو بیٹے۔ خصوصاً محرم کی سات تاریخ کو ماتم کرتے ہوئے بے ہوش ہو مجئے اور جب ہوش میں آئے تو E.C.G. تک کی ضرورت محسوس ہوئی۔

دور حاضر میں خانقاہ نیاز یہ میں عزاداری امام مظلوم، محرم کا جاند دیکھتے ہی شروع ہوجاتی ہے اور پہلا تعربہ محلّہ چھول والان، چھوٹا وروازہ، میں جناب شکیل نیازی کے دولت کدہ سے برآ مد موکر بریلی کی چند کلیوں اور بڑے بازار سے گشت کرتا ہوا خانقاہ کنتیا ہے۔ جس میں خود خانقابی شامل ہوتے ہیں۔ خانقاہ میں جاند دیکھنے کے فورا بعد تمام مستورات اپنی چوڑیاں اور زبورات اتار دیتی ہیں۔ یاد رے کہ نواح بر ملی کی شیعہ عورتیں جاند و کیھنے کے بعد امام باڑہ میں جاکر اپنی چوڑیاں تو رویتی ہیں۔ خانقاه نازىيد مين اس دوران سب كالباس سبر موتا ب-سبحى خانقابى صرف سبر كيرے سينت بين-بقول مصطفیٰ حسن نیازی ان دنوں میں جنسی تعلقات بالکل منقطع رہتے ہیں اور سوز وغم کے ساب میں ا کیک مل یا کیزہ زندگی گزاری جاتی ہے۔ کیم محرم سے بارہ محرم بعنی سوئم شہداء کر بلا تک دن رات نظر جاری رہتا ہے۔ جس سے بلا تفریق مدہب و ملت مخلوق خدا کے لئے عام وعوت کا اہتمام خود بخود ہوجاتا ہے۔ مویا امام حسین کے صدقہ میں ان بارہ دنوں تک کوئی بھوکانہیں سوسکتا ہے۔ خانقاہ کے برے امام باڑے میں ہر وقت ذکر امام مظلوم جاری رہتا ہے۔ ممرم کو امام باڑہ سے ضرح مبارک اور جلوس علم برآ مد ہوتا ہے۔ اس خاص جلوس کے علاوہ خانقاہ سے برابر جار، جار، یانچ، یانچ مرید این ہاتھوں میں علم لئے ہوئے نگے یاوس یا حسین ! یا حسین کی صدا لگاتے ہوئے تیزی سے آس یاس کی گلیوں میں گشت کرتے رہتے ہیں۔ جارمحرم کو خانقائی، سجادہ نشین اور ان کے مرید فقیر بنتے ہیں۔ بیطریقہ اہل تشیع میں بھی رائج ہے۔لیکن مراد برآنے پر ایبا ہوتا ہے اور وہ محرم کی کسی بھی طے شدہ تاریخ میں ہی فقیر یا بہشتی بنتے ہیں۔ خانقاہ میں فقیر بننے کے لئے ایک ڈیڈا ہاتھ میں لے کرسر یر کلاوہ باندھ کر با قاعدہ جھولی پھیلا کر امام حسین کے نام پر بھیک ماگی جاتی ہے۔ ۵ مرمحرم کو خانقاہ کے بيج بہنتی بنتے ہیں۔جس کے لئے ہرا لباس زیب تن کرکے کمر میں پنکا باندھ کر حضرت عباس علمدار حینی کی تاسی میں ہاتھ میں علم لے کر یانی، شربت یا دودھ برنذر دے کر موجود سوگواران امام مظلوم میں اینے باتھ سے منقسم کرتے ہیں۔ اس خانقاہ کا سب سے بڑا جلوس علم وتعزیہ چے محرم کو برآ مد ہوتا ہے۔ جو چومیں تھنے تک بر ملی میں گفت کرتا ہوا خانقاہ کے امام باڑے میں واپس آتا ہے۔ اس جلوس

میں تمام خانقائی نظے پاؤں ہر وقت تعزیہ کے ساتھ گشت کرتے ہوئے جگد تذر دیتے ہیں۔خصوصاً موجودہ سجادہ نشین، شاہ محمد حسنین کے بھائی، جن کے پاس خانقاہ کا خاص انتظام ہے۔شبومیاں اس کم سختنے کے جلوس میں بنگے پاؤں رہ کر اکثر گھروں میں ان گھر والوں کی خواہش پر خود نیاز دیتے ہیں۔ محرم کی ساتویں تاریخ جو کہ جناب قاسم اور فاطمہ کہرا (س) سے منسوب ہے اس تاریخ میں خانقاہ کی سبھی بہوئیں فقیر بنتی ہیں۔ ۸رمحرم کو حضرت عباس کی نذر اور حاضری ہوتی ہے جس میں خاص طور کے اوب محوظ خاطر رکھا جاتا ہے۔ نویں محرم سے خانقاہ میں کوئی بھی پائک یا تخت پر نہیں بیٹھتا بلکہ بھی لوگ چٹائی پر بیٹھ کرنو سے یا مرہے پر صفے رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ شب عاشور بارہ بے کے بعد بھی سجادے موجود ہ سجادہ نشین کے ساتھ تعزیوں کی زیارت کو نظتے ہیں۔ کم از کم پانچ امام باڑوں کے سجادے موجود ہ سجادہ نشین کے ساتھ تعزیوں کی زیارت کو نظتے ہیں۔ کم از کم پانچ امام باڑوں کے تعریوں کی زیارت لازمی ہے۔ خانقاہ کے آس پاس کے مندرجہ ذیل امام باڑے دیادہ معروف ہیں۔

۱- خانقاه کا امام باژه

۲- نڌ و خال کا امام باڙه

٣- يخ كا امام باژه

س- امام باژه گل وزرعلی میں بدل کا امام باژه

۵-عقیل کا امام باژه

۲ - فتح نشان کا امام باژه

ان امام باڑوں کے علاوہ بریلی کی ہراس مسلم آباوی میں جہاں خانقاہ کا اثر ہے (جوتقریباً پوری بریلی کے مسلمانوں پر ہے)، امام باڑوں کی کثرت ہے۔ اس طرح بریلی میں تقریباً ایک سوسے زیادہ امام باڑوں کا وجود ہے۔ محرم کی دس تاریخ قیامت کی تاریخ ہے۔ اس دن خانقاہ کے بھی افراد دن بھر باوضورہ کر عبادت اور عزاداری میں مشغول رہتے ہیں۔ ساتھ ہی اس وقت تک فاقہ سے رہتے ہیں جب تک کربلا میں تعزیبے فن نہ ہوجا ہیں۔ واپسی میں بھی حضرات فاقد شخی کرتے ہیں، جب دب تک کربلا میں تعزیبے فن نہ ہوجا ہیں۔ واپسی میں بھی حضرات فاقد شخی کرتے ہیں، جب "توشے" کے نام سے جانا جاتا ہے۔ بینومحرم کی بنی ہوئی روثی ہوتی ہے۔ جس پر بھنا ہوا گوشت رکھا جاتا ہے۔ فاقاہ میں روز عاشورہ روزہ رکھنے کارواج بالکل نہیں ہے۔ جس پر بھنا ہوا گوشت رہے جاتا ہے۔ فاقاہ میں روز عاشورہ روزہ رکھنے کارواج بالکل نہیں ہے۔ سبی خاندان والے تین دن تک بھوک ہیں۔ جس کے لئے دئیل بید دی جاتی ہے کہ امام حسین اور ان کے خاندان والے تین دن تک بھوک ہیا ہے۔ دیا ہے میں انہیں صرف نیت کرنا تھی لیکن دین کے اس وقت کے سب سے بڑے معلم ، مبلغ بیا ہے۔ دیا ہے میں انہیں صرف نیت کرنا تھی لیکن دین کے اس وقت کے سب سے بڑے معلم ، مبلغ

اور محن نے فاقے سے رہنا گوارہ کیا، روزہ کی نیت نہ خود کی اور نہ اپنے بچوں، صحابیوں اور گھر والوں کو اس کا مشورہ دیا کیونکہ دین کی بقاء کے لئے بھی ضروری تھا۔ لہذا امام حسین کی تاشی میں روزہ نہ رکھ کرصرف فاقد کیا جاتا ہے۔ گیارہ محرم کا تذکرہ ہو چکا ہے جس میں ایک خاص مجلس بر پاہوتی ہے جس میں کوئی شیعہ ذاکر خطاب کرتا ہے اور انجمن ہا ہے ماتی نوحہ خوانی کرتی ہیں۔ اس مجلس میں بطور تبرک حلوہ پراٹھا تقسیم کیا جاتا ہے۔ اس مجلس میں مجمع مخلوط ہوتا ہے اور تبرک کے لئے تقریباً پورا شہر امنڈ آتا ہے۔ بارہ محرم کو شہداے کر بلا کے سوئم کی تاریخ ہے، اس تاریخ کو بارہ ہی دیفیں کھچڑے کی تاریخ ہے، اس تاریخ کو بارہ ہی دیفیں کھچڑے کی قاتحہ تیار کرکے امام حسین کے نام پر نذر کے بعد مخلوق خدا میں تقسیم کردی جاتی ہیں۔ اس روز سوئم کی فاتحہ کے بعد سوگ بڑھا جاتا ہے۔ لیکن چہلم تک سرخ کپڑے نہیں پہنے جاتے۔ نہ کوئی خوثی کا کام انجام دیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ کڑھیا بھی نہیں چڑھتی۔ سوئم سے اربعین تک برابر سبیل جاری رہتی ہے۔ لیکن روز عاشورہ کی طرح چہلم کے دن بھی کر بلا میں لنگر جاری رہتا ہے۔ یہ لنگر بھی مجمعی تھوٹی کے دیا وہ منہوں کیا جاتا ہے۔ یہاں علی میں مجمعی تھوٹی کے دیکن روز عاشورہ کی طرح چہلم کے دن بھی کر بلا میں لنگر جاری رہتا ہے۔ یہ لنگر کہی بھی جھوٹی کر بلا میں لنگر جاری رہتا ہے۔ یہ لنگر کر بلا میں لنگر جاری رہتا ہے۔ یہ لنگر کر منہوں بھی جس میں جوٹی کے اس کر بلا (منسوب بہ ہیعان) میں بھی جاری کیا جاتا ہے۔

ان تمام جلوسوں اور دیگر اہتمام کے علاوہ محرم کی خاص اہمیت جو ای خانقاہ کو حاصل ہے، وہ کسی دوسری جگہ کو حاصل نہیں ہو اگر ہو بھی تو شاذو نادر ہی کہیں ہوگی۔ یہاں عاشور کو ایک ایک شیخ دکھائی جاتی ہے جوٹھیک بارہ بج کے بعد خود بخو دخون آلود ہوجاتی ہے۔ اس کے لئے اہتمام بیر کیا جاتا ہے کہ خانقاہ کے کھچا بھی مجرے ہوئے امام باڑے کے بال میں گیارہ نج کر پینتالیس منٹ پر اس تشبیح کو بلند کیا جاتا ہے تا کہ بھی حضرات دیکھ لیس کہ شیخ پر کسی طرح کا کوئی سرخ نشان نہیں ہے۔ اا نج کر محمد من بر اس نئے کر ۲۵ منٹ سے بارہ بجے تک یہ شیخ اس طرح بلند رکھی جاتی ہو اور جینے ہیں، اس نتیج پرخون کے نشان انجر نے لگتے ہیں۔ جے دیکھ کر مجمع چینیں مار کر، دہاڑ، دہاڑ کر روتا ہے اور سینہ کوئی کرتا ہے، اس طرح یہ منظر خاص طور پر قابل دید اور عبر تناک ہوتا ہے۔

ممکن ہے اس تبیع میں اُس خاک کا کوئی جزیایا جاتا ہو جسے خود حضور اکرم نے اپنی زوجہ ام المونین جناب ام سلمہ کو یہ کہہ کر سونپ دیا تھا کہ جب یہ خاک خون اگلنے گئے تو سمجھ لینا کہ میرا حسین شہید کردیا گیا۔ دسویں محرم الا ھ کو ایسا ہی ہوا اور جب یہ خاک خون آ لود ہوگئ تو بی بی ام سلمہ نے سمجھ لیا جگر یارہ رسول شہادت سے جمکنار ہوچکا ہے۔

بریلی میں جہال مسین کاغم گلی گلی کوچہ کوچہ میں بریا ہوتا ہے، وہیں اس عزاداری کو روکنے کے

لئے ہرسال محرم سے قبل کچھ خود ساخت علا کے فتوے جاری ہو جاتے ہیں۔ بیفتوے بنتے بھی ہیں اور دیواروں پر چسپاں بھی کئے جاتے ہیں۔ اور عزاداری امام حسین کو بدعت بتا کرختم کرنے کی پوری کوشش اور سازش کی جاتی ہے۔ بقول قلم سیتھلی:

کل تھا بیعت کا تقاضہ آج بدعت کا سوال زُخ بدل کر آرہے ہیں شامیان کر بلا

جب کہ بریلوی مسلک کے بانی فاضل بریلوی جناب مولانا احمد رضام خال صاحب کی ایک تحریر ماہنامہ اعلیٰ حضرت میں شائع ہوئی ہے جس میں انہوں نے شبیہ روضہ امام حسین (یعنی تعزیہ) بنانے کو جائز لکھا ہے۔ مزہ کی بات تو یہ ہے کہ بریلی کے عوام پر بدعت کے ان فقوں کا کوئی اثر نہیں ہوتا۔ بریلی کی کلیوں میں پہلی محرم سے ہی تعزیوں کا گشت شروع ہوجاتا ہے۔ اور ساتویں آ تھویں محرم کو بریلی کی تقریباً ہرگلی میں ایک تعزیہ جا ہوا ضرور دکھائی دیتا ہے۔ ہر طرف تھچڑے کی دیکیں اثر تی اور بریلی کی تقریباً ہرگلی میں ایک تعزیہ جا ہوا ضرور دکھائی دیتا ہے۔ ہر طرف تھچڑے کی دیکیں اثر تی اور بنی نظر آتی ہیں۔ یہاں تک کہ ہر تیسرے گھر میں ذکر شہادتین، سلام، نوحوں، مرشوں اور تقریبے کی شکل میں شہداء کر بلا اور اسیران کر بلا کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ بریلی علم و اوب کا گہوارہ بھی ہے، جہاں شعراء حضرات کی ایک کثیر جماعت موجود ہے۔ تمام سال طرحی اور غیر طرحی مشاعرے اور ششیں منعقد ہوتی رہتی ہیں۔ بریلی شہر میں ان رہتی ہیں۔ بریلی شہر میں اور نہ جانے کتنے غیرطرحی مسالموں میں تبدیل ہوجاتی ہیں۔ بریلی شہر میں ان دس دنوں میں تقریباً بارہ طرحی اور نہ جانے کتنے غیرطرحی مسالموں میں تبدیل ہوجاتی ہیں۔ بریلی شہر میں ان

خانقاہ نیازیہ سے غیر فطری اور بدعتی فتوں کا مدل جواب دیا جاتا ہے اس ذیل میں محمد قاسم نیازی ماحب کی ایک کتاب '' فضائل اہل بیت سوال و جواب'' سال گذشتہ ہی شائع ہوئی ہے جس میں ان سوالوں کا مدلل جواب دیا گیا ہے جو اہل بیت اور عزاداری سے متعلق ہیں۔ اس کتاب کے صسسس پا فرید کے بارے میں تحریر ہے۔

'' حطرت بابا فرید شکر سنتے سنتے یا کرتے ہے۔ جب آپ حضرت امام کا ذکر سنتے سنتے یا کرتے ہے تو کو سنتے سنتے یا کرتے سنتے روتے روتے روتے دو تے ہوش ہوجاتے سنے'۔

ای کتاب کے ص ۳۲ پر اکابرین دین وعلماء کے افکار اس طرح پیش کے ہیں:

'' شواہد النبو ق میں لکھا ہے کہ جب امام حسین ، شہید ہوئے تو محصلیاں نہر فرات سے تڑپ تڑپ کر باہر نکل آئیں اور خاک میں لوٹے لگیں۔ ہرطرف سے رونے کی آواز آتی تھی گر رونے والا کوئی نظر نہیں آتا تھا۔ قبیلہ (نبی طے) نے وہ مرتبد سنا جو جنات حضرت اہم کی شہادت میں پڑھ رہے تھے'۔ امام زہری سے روایت کہ اس دن آسان سے خون برسا اور بیت المقدس میں جو پھر اٹھایا جاتا تھا، اس کے نیچے سے تازہ خون نکاتا تھا۔

تاریخ اعثم کونی میں لکھا ہے جس وقت حضرت امام شہید ہوئے اس وقت ایک سرخ آ ندھی اٹھی اور پوری دنیا میں اندھیرا چھا گیا۔

صواعتی محرقہ میں لکھا ہے کہ جناب امام پرسات دن تک آسان رویا اور درود بوار سرخ ہوگئے۔
عین روز تک بار بار اندھیرا چھا جاتا تھا۔ ویلی نے حضرت عمار بن یاسر سے روایت ہے کہ رسول اللہ انے فرمایا: آسان یا تو حضرت یکی پر رویا تھا یا میرے بیٹے حسین کی شہادت پر روئے گا اور چالیس دن تک سورج سرخ رہے گا'۔

خانقاہ نیازیہ سے وابستہ اکثر حضرات خصوصاً شاہ نیاز صاحب کے خانوادہ کے افراد صاحب علم و دوائش ہیں۔ یہاں شاعری کا بھی عام چرچا ہے۔ لہذا یہاں کے سبی شاعر سلام اور نوحہ ضرور لکھتے ہیں۔ مرثیہ لکھنے کا رواج بھی اس خانقاہ میں عام ہے۔ یہاں شاہ نصیر میاں نیازی المعروف بابا صاحب جن کی سربرتی میں تمام شہر بریلی کے شاعر ایک روز خانقاہ میں جمع ہوکر اپنا کلام سنا کرصحت کی سند حاصل کرتے ہیں، کے مرثیہ کے چند بندتحریر کئے جاتے ہیں۔

مقصد زیست ہے کیا، مدح شہنشاہ امم تابہ کے ضبط کہ اب صبط سے گھٹتا ہے دم جان رحمت مجھے ان رحمت کے مسلم کی قسم اب تو دیرینہ گنہگار پہ ہوجائے کرم تیری رحمت سے مجھے اذن ثناء الل جائے دامن حضرت زہرا(س) کی ہوا الل جائے

کربلا آیا ہے خود آج شہادت کے لئے خون بہانا ہے فقلا دین کی عزت کے لئے جان دینا ہے اسے حق و صدانت کے لئے مطرب کب سے ہے پیخشش امت کے لئے مسائب ہی کو سب گوارا ہی غم و رنج ومصائب ہی کو این نانا کی خوثی جا ہے صاحب ہی کو این نانا کی خوثی جا ہے صاحب ہی کو

مخضرید کہ خانقاہ نیاز مید میں روز اول ہے آئ تک عزاداری امام حسین کا اہتمام بڑی عقیدت اور خلوص سے کیا جاتا ہے۔ ساتھ ہی شحفظ عزاداری کے لئے بھی کارگر تدبریں کی جاتی ہیں۔ جس طرح اس خانقاہ کے مرید ہر قبیلہ، ندہب اور مسلک سے تعلق رکھتے ہیں، ای طرح یہ سب کے سب عزاداری امام حسین میں بڑھ بڑھ کر حصہ ہی نہیں لیتے بلکہ اسے آپسی بھائی چارے اور رواداری کا محور بھی بانتے ہیں۔ ساتھ ہی مخلوق خدا میں اتحاد و اخوت کا ذریعہ بھیتے ہوئے عزاداری کے دشمنوں کو منھ توڑ جواب و کے رتبلیغ دین کا کام بھی انجام دیتے ہیں۔ اور مقصد شہادت حسین عام کر کے تبلیغ دین مبلی منہ انجام دیتے ہیں۔

# ہولکر حکمران اور محرم

ڈاکٹر ہے۔ی۔ اپادھیائے 🖈

ہولکر تھرانوں نے تمام نداہب کے ماننے والوں کے آپسی میل جول اور فرہبی رواداری کی مثال تائم کی تھی۔مسلم حکومت کے لیے دور میں مالوہ میں مسلمانوں کی تعداد میں لگا تار اضافہ ہوا تھا۔ اس کے علاوہ ہولکر حکومت کے قیام اور استحکام میں افغان، ترکی اور عربی سپہ سالاروں نے سرگرم تعاون کیا تھا۔ ہولکر حکمراں ہر تیوبار خواہ دسمرہ ہو یا محرم میل ملاپ اور عقیدت کے ساتھ مناتے تھے۔ ہندو تیوباروں کی طرح بی مسلم تیوباروں پر بھی پورے شہر میں حکومت کی جانب سے خاص ابتطام کیے صاتح تھے۔

کسی زمانے میں اندور میں ہولکر حکر انوں کے کئی کئی منزلہ اونچے اونچے قطب مینار نما چوکور تعزید پورے ملک میں مشہور تھے جو محرم کے پاک مبینے میں نکالے جاتے تھے۔ اس طرح کے تعزید بنوانے پر اس زمانے میں تمین ہزار روپے خرچ ہوتے تھے۔ بعد میں منزلوں کی تعداد گھٹی گئی۔ پہلے گیارہ، پھر ۹ منزلیں اور پھر ۷ ہوگئیں اور اب بیہ تعزیبہ صرف ایک منزل کا رہ گیا ہے۔ لیکن جو چیز کم نہیں ہوئی ہے وہ ہے اس کے تین عقیدت آج بھی دیوی شری اہلیہ خاکی ٹرسٹ سے لیکن جو چیز کم نہیں ہوئی ہے وہ ہے اس کے تین عقیدت آج بھی دیوی شری اہلیہ خاکی ٹرسٹ سے بانچ سوایک روپیہ تعزیبہ بنانے کے لیے دیے جاتا ہے۔ سال ۲۰۰۱ میں ٹرسٹ کی جانب سے تعزیبہ بنانے کے لیے دیے جاتا ہے۔ سال ۲۰۰۱ میں ٹرسٹ کی جانب سے تعزیبہ بنانے کے لئے دو ہزار روپیہ خرچ کرکے امام باڑہ تعمیر کرایا گیا تھا آج بھی قایم ہے۔

ہولکر عکمرانوں کی جانب ہے محرم کی تیاری کے سلسلے میں سبھی انظامیہ دفاتر کو خاص احکام جاری کے جاتے تھے۔
کیے جاتے تھے۔ کب، کہاں اورانظام ہونا ہے اس کے مختلف شعبوں کو احکام جاری کیے جاتے تھے۔
سرکاری نجوی پندرہ روزقبل نیک گھڑی کی اطلاع دے دیتا تھا۔ اس کے بعد سبھی حکومتی شعبوں کو محرم کی جاند رات سے تیرہویں رات تک کے سارے انظامات کے لیے احکامات جاری ہوتے

تھے۔ شہر قاضی کو امام باڑے میں بلا کر چوکی وغیرہ دھلوانے کا انظام سونیا جاتا تھا۔ حکومت کے افسران ، وزرا، انسکٹر جزل پولیس، اور ضلع بچ کو مختلف انتظامات اور ذمہ داریاں سونی جاتی تھیں۔
کچھ فقیر راج باڑے میں آتے انھیں با قاعدہ تعزیے کی تغییر کے لیے بائس، لوبان، اگر بتی ، ہار،
پھول ، تیرک (بتاشے) اوو چراغ جلانے کے لیے چار آنے (موجودہ ۲۰۰۰ روپیہ) ویے جاتے۔
مخصوص راتوں میں فوج کا بینڈ بھی چلتا تھا۔ رات ۸ بج سے ۱۱ بجے تک پروگرام چلتے رہے۔

#### جإ ندرات

جس رات محرم کا چاند نظر آتا تھا اسے چاندرات کہا جاتا ۔ محرم کا پہلا روز اس چاندرات کے دوسرے روز سے شروع ہوتا تھا۔ چاند رات کو چاند دیکھتے ہی شہر قاضی اور تابوت کے فقیر ایک کٹڑی کی چوکی سچاکر اس پرعود دان رکھتے تھے اور اسے شاہی ملازم کے سر پر رکھ کر امام باڑے سے راج باڑے کے پیچھے نذر باغ میں لایا جاتا تھا۔ یہاں وہ چوکی رکھ کر فقیر ورود پڑھتے تھے۔ تیمرک کی شکل میں بتاشے بائے جاتے تھے۔ پھر اس چوکی کو امام باڑے میں لاکر تعزیدے کے سامنے رکھا جاتا تھا۔

ع اندرات سے قل کی رات تک ہرروز امام ہاڑے پر ماتمی ساز بجتے تھے۔ تابوت کی حفاظت کے لیے ایک سپاہی فوج کی جانب سے اور ایک خاص بردار کی جانب سے، دو سپاہی پہرے کے لئے امام باڑے برلگائے جاتے تھے۔

### يانچوال دن

اس روز فوج کے کیچھ لوگوں کو فقیری (کپڑے وغیرہ) دیئے جاتے تھے۔ فقیری کی شکل میں فوج کے کمانڈر ان چیف کو رئیٹی دو پنہ اور کفنی کے لئے کپڑا دیا جاتا تھا اور باتی لوگوں کو سادہ دو پنہ اور نگین کا سفنی مہار اج کی جانب سے دی جاتی تھی۔ تعزیے کے انظام کے لئے امام باڑے میں پولیس کا بند وبست ہوتا تھا اور محرم کی آٹھویں تاریخ تک روز رات کو ۸ بجے سے رات اا بجے تک فوج کا بینڈ بجایا جاتا تھا۔

### ساتوال دن

محرم کی ساتویں اور آ شھویں تاریخ کو ایک رنگ کیئے ہوئے ڈیے پر ایک کمال دار آ ڑا بانس باندھ کر اس کے دونوں سروں پر کھلی تلواریں لٹکا کر جلوس نکالا جاتا تھا۔ اسے علم بھی کہتے تھے۔علم کے جلوس

میں مندرجہ ذیل شامل ہوتے تھے:۔

۱- محمور سوار ۲۵

۲- پیدل سابی ۴ (سنتور اور بانسری بحانے والے کے ساتھ )

۳- خامے ہے محوورے ۵

۲۰ خاصه براور ۵

۵- قرابین بیزے کے سابی ۸

۲- و و فلی والے سم

۷- بکارے۲

۸- جاسود ۲

9- بھالے والے ۲

۱۰– بکسار ا

اا- چوبدار ا

۱۳- بأتقى ا

فوج کے پچھ لوگ فوجی معیار کے مطابق وردی پہن کر ہاتھی پر بیٹھتے تھے اور پچھ پیدل چلتے تھے۔
علم کے برابر جوعود دان ہوتا تھا اے ایک سرکاری ملازم اپنے سر پر لئے ہوتا تھا۔ یہ جلوس ود روز لکا تھا۔ مہاراج کی جانب سے جورتم ملی تھی وہ ہاؤس ہولڈ افسر کے تھم سے انعام کے طور پر بٹتی تھی۔
محرم کی ساتویں تاریخ کو مہاراجہ ہولکر سونے چاندی کے زیورات سے جے ہاتھی پر چاندی کے ہودے میں بیٹھ کر امام باڑے آتے تھے۔ فاتحہ اور درود اور نماز کے بعد مہاراج تعزیہ بنانے والوں کو نقد انعام دیتے تھے۔ سیلیاں (جدیؤ کی طرح) کا ندھے سے کمرتک پہنی جانے والی وھاگوں کی چکیلی مال باشتے تھے۔ مہاراج خود بھی سیلی بہنے تھے۔

ساتویں تاریخ کورات کو ۳۰ کلوآئے کی روٹیاں اور پندرہ کلومسور کی وال تیار کی جاتی تھی جے " چھاندہ" کہا جاتا تھا۔ آ تھویں تاریخ کو کو کا شربت تیار کرکے فقیروں کو بلایا جاتا تھا۔

## نویں تاریخ ''قتل کی رات''

تابوت کی اس روز کا خاص پروگرام رہتا۔ اس کے لیے صبح اخاص نیم کارخانے کے لوگ اور بھوئی اور خلاص کمیٹی کے افسران سمیت امام باڑے پر آتے تھے۔ تابوت کی ساتوں منزلیں ایک پر ایک رکھ کر بجائی جا تیں۔ تعزیے کے اوپر کے ڈھانچ کو مضبوط کسنے کے بعد اسے اٹھانے کے لیے ایک بلی پر نو نو بھوئی اور ایک ایک نا یک تعینات کیا جاتا تھا۔ رات ساڑھے دس بج تعزیے کو درود بڑھ کر فوج اور شاہی لوازے کے ساتھ شوبھا یا ترا (گشت) پر نکالا جاتا تھا۔

مہاراجہ جونے باڑے ہے خاص دروازے کی دورے کی جونے باڑے کے خاص دروازے کی دوسری اور تیسری منزل پر مہاراجا ہولکر اپنے وزراء، سرداروں ،راج راجوڑوں وغیرہ کے ساتھ بیٹھتے ہے۔ ڈیلی کالج ، کے جبی شنراد کے طلباء، اساتذہ اور پوروپین افسران وغیرہ بھی شامل ہوتے ۔ جونے داج باڑے کی تینوں جانب کے جبروکوں میں بھی شاہی خاندان یا دوسرے چھوٹے بڑے افسروں کی بہو بیٹیاں، بہنیں بیٹھی تھیں۔

تعزیے کا جلوس راج باڑے کے پیچھے ہے ' پیچٹری ڈیوزھی' کے سامنے دونوں راج باڑوں کے نیج کی سڑک ہے راج باڑار، ہوہرہ بازار، ہوہرہ بازار، ہجاج خانہ چوک سے پیپلی بازار میں راج گورہ، شاہی استاد کے گھر کے سامنے ہوکر پھر امام باڑے پہنچنا تھا۔ راج گورو کے سامنے ہوکر پھر امام باڑے پہنچنا تھا۔ راج گورو کے گھر کے سامنے تابوت کا جلوس زکتا تھا۔ راج گورو تعزیے پر ریوڑیاں اور گلاب کے پھول چڑھاتے اور جلوس بھر چل پڑتا۔ تعزیے کے اوپر دونوں طرف دوسرکاری مملہاری مارتنڈ، اکھاڑے کے استاد کو شاہی استاد انعام دیتے۔

یجوے چاندی کے چنور اس وقت تک ہلاتے رہتے جب تک کہ جلوس ختم نہ ہوجاتا۔ جلوس کے فاتے پر تعویے کو پھر امام باڑے میں ای جگہ رکھ دیا جاتا تھا۔ اس جلوس کے ساتھ مندرجہ ذیل سرکاری عملہ ہوتا تھا۔

- ا- فوج کی جانب سے ڈنگا نشان سوار ۵۰
  - ۲- بیند سمیت بلنن
  - ۳- خاصه بردار (افسرول سمیت) ۵۰
  - ۳- قرامین بیزه (نشان سمیت) ۵۰

۵- ملکارے چپرای (افسروں سمیت)۵۰ ۲- جاسود (نا یگوں سمیت)۹

۷- بھالے کری (لگئی بلّم سمیت) ۵

۸- چوبدار (جاندي کي حجيرول کے ساتھ) ۵

۹- خاصے گھوڑے

## دس محرم

محرم کی دسویں تاریخ بعنی تابوت کے شندا کرنے کا دن۔ اس روز تابوت کو درود پڑھ کر وقت مقررہ پر قریب ساڑھے چار بیج کربلا میدان پر جلوس کی شکل میں لے جایا جاتا۔ جلوس کے شروع ہونے سے قبل فوجی اور شاگرد پیشہ پہلے سے ہی امام باڑے پر تیار رہتا تھا۔ تعزیے کا جلوس امام باڑے سے نکل کر دونوں راج باڑوں کے نیچ سڑک کے رائے سے راج باڑے کے خاص دردازے پر پنچا۔ اس کے بعد راج باڑے کے دو پھیرے لگا کر آڑا بازار، پنڈھری ناتھ، ہس سدھی سے پرانے موتی بنگلے کے سامنے سے ہوتا ہوا کر بلا پنچا۔ وہاں بنے ہوئے کے اوشلے پر تعزیہ رکھا جاتا۔ یہاں تعزیے کو سلمی دے رکھا جاتا۔ یہاں تعزیے کو سلمی دے کر عملے کوچھٹی دے دی حاتی۔

محرم کی دس تاریخ کوتورید فن کرنے کربلا کے میدان لے جاتے ہیں۔ قبل کی رات کی طرح ہی سارا سرکاری عملہ تعزیے کے ساتھ رہتا ہے۔ مہارانج ہولکر بھی ہے ہوئے ہاتھی پر بیٹے کربلا میدان جاتے تھے۔ سرکاری تعزید دن کو چار ہے امام باڑے سے چل کر جونے راج باڑے کے دو چکر لگا تا۔ راج باڑے کے فاص دروازے پر مہاراج کا ہاتھی سلامی کی شکل میں کھڑا رہتا۔ مہاراج پہلے تعزیے کو ''سیلی' و'' بیٹیک'' چڑھاتے۔ مہاراج کے چاندی کے مودے میں، بیٹھتے ہی شاہی جلوس شروع موجو تا۔ مہاراج کے ساتھ برطانوی فوج کا پورا ایسکورٹ چانا تھا۔ مہاراج ہولکر اس جلوس میں ہرا کرتا اور لال ہولکری گڑی باندھے ہوتے جلوس راج باڑے سے اڑا بازار، پنڈھری تاتھ مندر سے موجودہ پھول منڈی، موتی قبیلے کی ریٹ سے موتی بتیلا ہوتا ہوا کربلا میدان پنچتا تھا۔ جلوس میں دوسرے ہاتھوں پر وزیر اور اعلی افسران سوار رہتے تھے۔ جلوس کے کربلا پہنچتے ہی مہاراج ایک خاص دوسرے ہاتھوں پر دزیر اور اعلی افسران سوار رہتے تھے۔ جلوس کے کربلا پہنچتے ہی مہاراج ایک خاص شامیانے میں آ رام فرماتے۔ سرکاری تعزیہ آتے ہی ایک مضبوط چبوترے پر رکھ دیا جاتا۔ مہاراخ شامیانے سے نکل کرتعزیے کا ایک چکر لگاتے اور پھر پانے گئے کی 'سیلی' بہنچک' ندی میں بہاتے۔ پھر شامیانے سے نکل کرتعزیے کا ایک چکر لگاتے اور پھر پانے گئے کی 'سیلی' بہنچک' ندی میں بہاتے۔ پھر شامیانے سے نکل کرتعزیے کا ایک چکر لگاتے اور پھر پانے گئے کی 'سیلی' بہنچک' ندی میں بہاتے۔ پھر

تعزیے کی تدفین ہوتی۔

بارهمحرم

اس روز کوتعریے کا آخری دن کہاجاتا ہے۔ اس روز سوئم کا پروگرام ہوتا۔ فقیر اور تعزیے کے حقدار لوگوں کوا مام باڑے میں کھانا دیا جاتا۔ زعفرانی چاول (زردہ) خاص کھانا ہوتا تھا۔ سوئم فتم ہونے پر شام کو کربلا میں تعزید اٹھانے والے بھوئی اکھاڑے والوں اور دوسرے حقدار لوگوں کو پہلے سے طے شدہ رقم کا انعام دیا جاتا تھا۔

تيره محرم

اس دن صبح تعزیے کے فقیر، بھوئی، کمیٹی کے افسران اور ملاز مین کربلا آ کرتغزیہ کھولتے تھے اور اس کی ایک ایک منزل ندی میں بہاتے تھے۔ اس کے کانچی، ککڑی کے تھم اور اہری، وغیرہ امام باڑے میں لاکر رکھتے۔ اس کے بعد امام باڑے میں شروع سے تعینات پہرے داروں کوچھٹی دی جاتی اور امام باڑہ بند کردیا جاتا۔ اس طرح محرم کا تیوبار ہولکر ریاست میں اختیام پذیر ہوتا تھا۔

حکومت کی غیر فرقہ وارانہ پالیسی اور انساف کے ساتھ کھل ال کر ہندومسلم قویس ہر تیوہار میں برج چڑھ کر حصہ لیتی تھیں۔ اس طرح ہولکر ریاست میں ندہب کے نام پر بھی کوئی اختلاف نہیں ہوا۔ اس دور کے ہولکر حکمرانوں کی ندہبی رواداری تمام نداہب سے کیسال احترام اور فرقہ وارانی ہم آ ہنگی کی تھی۔

ملک کی تقییم سے پہلے ۱۹۲۲ء میں تکھنؤ کے اخبار'' الناطق'' میں زیرِ نظر مضمون شائع کیا گیا تھا۔ جسے جزل موہیال سجانے اب اسے پمفلٹ کی صورت میں موہیالی بھائیوں کی واقفیت کے لئے شائع کیا ہے۔

دعفرت امام حسین کاموئے مبارک جو مو بیال ویر راہب وت کے خاندان کے پاس بطور تیرک محفوظ تھا۔ چند سال ہوئے سری محکم بیں شیعوں کی عبادت گاہ کے حوالے کر دیا گیا تھا۔ اس کے ساتھ ہی متعلقہ تاریخی دستاویزات بھی پیش کی مخی تھیں جو اب بھی محفوظ ہیں۔ ہمیں فخر ہے کہ ہماری قوم کے سردار نے حق اور باطل کی جنگ میں حق کے علمبردار حضرت امام حسین کا ساتھ دیا۔ جنزل مو ہیال سنجا نے اس شم کی تاریخی وستاویزات کو پمفلٹوں کی صورت میں شائع کرنے کا پروگرام بنایا ہے۔ یہ اس سلط کی پہلی کڑی ہے۔ مو ہیال بھائیوں سے درخواست ہے کہ ان کے پاس اس طرح کی جو دستاویزات ہوں وہ ہمیں بھیج دیں تا کہ آئیں شائع کیا جائے۔

ہے دیوناتھ دت جزل سکریٹری جزل موہیال سبعار جنرؤ عالی سخ سشمیری میٹ ویل - ٦

# شہیدان کربلا کے فدائی ہندو

شاه نذر باشی غازی بوری

ہندوستان کی میدانی اقوام میں جو گڑھ اور جمنا شہرجو اور گھاگرا کے حواثی اور الد آباد، بنارس اور گورکھور کی زرخیز اور مردم خیز کمشزیوں میں آباد ہیں، براہمنوں کی ایک کثیر تعداد قوم '' بھومیار' ہے۔ اس کے نوجوانوں کے مفبوط اور خوبصورت ڈیل ڈول۔ اس کے گورے بچٹے پنڈے اور اس کی زمینداریاں اور زبانہ حال کی ترقیوں سے اس کا مالا مال ہونا ، یہ سب اس کی امتیازی خصوصیات ہیں جواس کی جانب تحقیق کی نظر کو بیساختہ بلند کرتی ہیں۔ اصل میں بدلفظ'' موہنیہال'' تھا۔ رفتہ رفتہ بھومیا ہوگیا۔ انھیں کو پورب کے اصلاع میں باہمن بھی کہتے ہیں۔ بدلوگ وسط ایشیا کے آریا جنم بھومیا ہوگیا۔ آھیں کو پورب کے اصلاع میں باہمن بھی کہتے ہیں۔ بدلوگ وسط ایشیا کے آریا جنم بھوم سے آگے تھے۔ عزم رائے اور حق کی حمایت ان کا شیوہ تھا۔ ان کو'' موہیال'' یعنی موہی زمین اور دال یا والد اضافی نسبت سے زمین والد کہتے ہیں۔ کی سات ذاخیں ہیں۔ دت۔ دید۔ چھم۔

بالی۔ موہن ۔ لو۔ تھمیوال۔ اس قوم کے کارناموں سے معلوم ہوتا ہے کہ بیورب وسط ایشیا افغانستان اور ایران ایسے ممالک میں این ڈ کئے بجا کیے ہیں۔

آج بھی عالی جناب مہاراجہ صاحب بہادر ہناری، مہاراجہ صاحب بابا، مہاراجہ صاحب تہوا، مہاراجہ صاحب تہوا، مہراجہ صاحب شکاری، راجہ صاحب لال گولا اور راجہ صاحب تمکو ہی وغیر ہم ای قوم بھونیہار کے مشاہیرے ہیں۔ تاریخی حیثیت سے ظاہر ہے کہ اس قوم کا نشان مہابھارت سے پہلے تھا۔ اس زمانے سے تاایندم بدلوگ ہندوستان کے ہر شعبہ علم اور عمل میں دلچیس لیتے رہے۔ ان کے خاندانی خطابات مبتد، بخشی، رائے زادہ ، ملک اور رائے سے ظاہر ہے کہ وہ ہندوستان کے مختلف دور حاکمیت میں صاحب خطا ب و با اثر تھے۔ ان کا سلسلہ بہار، صوبہ جات متحدہ اور پنجاب میں راولپنڈی، جہلم، ساکوٹ، گورداسپور، ہوشیار پور اور جالندھر میں بہت دور تک بڑی تعدد میں پھیلا ہے۔ اس قوم کی سیالکوٹ، گورداسپور، ہوشیار پور اور جالندھر میں بہت دور تک بڑی تعدد میں پھیلا ہے۔ اس قوم کی کے معنی فیاض کے ہیں۔ چونکہ یہ قوم بہت اولوالعزم، جنگجو اور سیاح تھی اس لیے اس کے کارنامول اور جہ چوں سے کہاوتوں، گیتوں، مثالوں اور کہانیوں کو زینت دی گئی ہے۔

حال میں عراق، عرب کے ریگ زاروں میں اور قدامت کے برآ مدشدہ ڈیروں میں ایسے آئا رکھ بیں جن پر بھی منادر کے ہونے کا شبہ ہوتا ہے۔ غالبًا بیہ ای قوم کے باقیماندہ عبادت خانوں کے مدفون اور مرحوم نشانات ہیں۔ افغانستان میں بڑے بڑے عبدول اور ذمہ داریوں کے مالک بیہ دت ذات بھونیبار کے براہمن ہیں۔ ان کے عادات اور معاشرتی انداز بتار ہے ہیں کہ ان کو جہال نوردی، قوت آ زمائی اور سچائی کی حمایت کا شوق تھا۔ ان کے ساتھ بھائ، شاعراور کبت گو تجملہ اور لوازمات قافلہ آ رائی کے ہوئے کے موقع کی کارناموں، جنگ و جدال کے واقعات اور مختلف ممالک کے سیاحانہ، فتو جانہ وا قعات کو مختلف طریقوں سے نظم میں شاعرانہ تاسیحات واقعات اور مختلف ممالک کے سیاحانہ، فتو جانہ وا قعات کو مختلف طریقوں سے نظم میں شاعرانہ تاسیحات کے ساتھ محقوظ رکھتے تھے۔ ان کا فرض ہوتا تھا کہ شادی اور تمل کے موقعوں پر جب دت ذات کے ساتھ محقوظ رکھتے تھے۔ ان کا فرض ہوتا تھا کہ شادی اور تحق کرتے اور طالب انعام ہوتے تھے۔ پرانے ہندوستان کے نہایت دلچسپ اور سیح یادگار واقعات رفتگانِ الٰہی کے نظیہ قصوں اور داستانوں میں مخفوظ ہیں۔ اس فتم کا ایک کبت دت ذات میں اب تک سینہ بدین کی زندگی گزارتے تھے اور اس میں خانہ بدوثی کی زندگی گزارتے تھے اور اس کہ دت ذات کے آباواجداد کی زبانہ میں نخلتان عرب میں خانہ بدوثی کی زندگی گزارتے تھے اور اس

صحرائی قدرتی زندگی کے ساتھ ساتھ اپنے تمام توی لوازم اور خصوصیات رکھتے تھے۔ وہ نہ صرف صحر انشیں سے بلکہ وہاں کے عربی قبائل کے اقدامات اور مبارزات باہمی میں ایک نہ ایک فریق کے شریک کار ہوتے تھے۔

رت ذات کا شیوه تھا کہ وہ مختلف مما لک ادر قطعات عالم روندا کرتی تھی، کوہ و دریا عبور کرتی تھی۔ اور اس ساجانہ گردش ارضی میں جہاں کوئی بہادرانہ معرکہ گرم ہوتا تھا اس میں وہ مظلوم کے ساتھ ہوکر حقد ار کے لیے سرفروثی کرتے تھے۔ اس طرح وہ شہادت ِ زار کر بلا میں قافلہ حسین کے ساتھ ہوکر یز بدی کشکر کے خلاف صف آ را رہے اور اپنی قوم کے سات پہلوانوں اور حرب آ زماؤں کونڈ رحسین کر دیا۔ اس قوم کا جو'' کبت'' انگریزی توارخ کےضمیمہ جات میں مرقوم ہے، وہ شاہر ہے کہ بیر ذات براہمن عرب میں شریف اورمعزز خیال کی جاتی تھی، وہاں اس کا اقتدار تھا۔ اس کو'' اہلِ بیت'' سے خاص شغف اورعقیدت مندی تھی اور یہ ایک خدا کے مانے والے تھے۔ چونکہ" کبت" ممل نہیں ہے اور زبان اس کی قدیم بنجابی ہے، اس لئے بہت سے امور افق لیے قدامت میں دُھند لے نظر آتے ہیں۔ ایک بیان جواس کے اشعار سے مرتب ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ جب شہدائے کر بلا آسودہ شہادت ہو کیے اور امتحان و ابتلا کی تمام حجت اینے اویر ختم کر کیے تو اس ذات دت براہمن کے ایک نامور سردار راہب نامی نے بقیۃ السیف و اماندگان حق کی حفاظت میں اپنے بہترین فرزندوں کو کیے بعد و گیرے قربان کرویا۔ یہاں تک کہ وہ ند بح حسینی کے نظارۂ بیکسی ہے دلگیر ہوکر پھرعرب کو خیر ماد کہہ کر ہندوستان چلے آئے۔ گر اس کے اندر بعض اشارات ایسے ہیں جن سے انتقام حسین کا کناپیہ ظاہر ہے۔ غالبًا حضرت مختار علیہ الرحمة نے جب خون حسین کا بدلہ لیا تھا اور کوفہ کی زمین کو یزید یوں کے خون سے سرخ اور شاداب کردیا تھا اس دنت دت ذات کا راہب نامی سردار اپنی فوج کے ساتھ شریک حضرت مختار علیہ الرحمة رہا ہوگا۔ کیونکہ خون حسین کے بدلہ لینے اور کوفہ کے تاراج کرنے کی خوشی کا اثر کبت میں ہے۔ یا کر بلا کے معرکۂ کا رزار اور انتقام هسین کے مجاہر، ان دونوں موقعوں پر راہب اور اُس کے جاں نثاران طرفدار اہام مظلوم رہے۔ بہرحال وہ فدایان حسیق میں رہے۔ رائے زادہ رتن چند وید مرحوم نے اپنی تاریخ مونیال میں لکھا ہے کہ جب راجہ پورس اور سکندر اعظم میں جہلم کے قریب جنگ ہوئی تھی موہینہال لوگ راجہ کے شریک تھے۔ سکندر کو اس قوم کی بہادری و کمچہ کر ان ہے الیں دلچیں ہوئی کہ وہ اپنے ساتھ ایک فوج ای ذات کے جوانوں کی لے کر واپس گیا۔ یہی فوجی جماعت عرب اور مقدونیہ میں پھیلی اور سرگرم کارزار بی۔ گمان غالب ہے کہ یہی منتخب جماعت عرب میں آباد ہوگئ ہوگ اور اس نے شہدائے کربلاکی رفاقت اور خدمت کو اپنے لیے سعادت دارین سمجھ کر اسینے خون کا نذرانہ پیش کیا ہوگا۔

ایک اور بیان ہے کہ مہابھارت کی خوزیز بھارت کش اور تباہ کن جنگ کے بعد درون آ چار یہ کے بیٹے اسو متھامہ کو عرب کی ست جلا وطن کیا گیا۔ اس کے ساتھ اس کی ایک بڑی جماعت نے بھی اپنے آپ کو جلاوطن قرار دیا اور اس کے جلو میں ساتھ ساتھ عرب اور اس کے سرابستانوں میں زندگی بسر کی ۔ بعض مورخوں نے لکھا ہے کہ دت براہمن '' اولوالعزم'' اور '' جہان پان'' تھے۔ ان کی بڑی تعداد وسط ایشیا اور خصوصاً افغالستان اور کافرستان میں پہنچ کر آ باد ہوگی۔ ان کا بڑا حصہ اسلام کی سادگی، خدابہتی اور تبھانوں میں جذب ہوگیا۔ اس کے علاوہ ان دت ذات کے براہمنوں کے متعلق جنگ نامہ (صفحات ۵ کے اے ۱ کا ) معنف احمہ صاحب بہجائی اور مجرات کی رپورٹ بندو بست ۱ ۱ ۱ ۱ مرتبہ مرزا محمد عظیم بیک میں تکھا ہے کہ ان کا مورث اعلیٰ واقعہ کر بلا کے بعد دینا گرضلع سیالکوٹ میں آ کر رہ میا۔ پھر شیرشاہ کے زمانے میں سے مورث اعلیٰ واقعہ کر بلا کے بعد دینا گرضلع سیالکوٹ میں آ کر رہ میا۔ پھر شیرشاہ کے زمانے میں سے مصرث رہتا سی اور دہاں ہے قصہ کریائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کا در اس کے تصرب کریائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر رہے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر کیائی میں جاکر کیائی میں جاکر کیائی میں جاکر کیائی میں جاکر کے۔ (رپورٹ مجرات سفح ۱ سے ۱ کہ در بیائی میں جاکر کیائی میں کیائی میں جاکر کیائی میں کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کی کیائی کی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کیائی کی کیائی کیائی کی کیائی کی کیائی کیائی

اس اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان کے مورث ضرور بالفرور بھی نہ بھی عرب میں سے اور وہیں سے آکر بخاب کے اصلاع میں رہنے گئے سے۔ ان کے مورث اعلیٰ کا نام راہب تھا جس کے سات لاکے خون حسین کا انقام لینے میں کام آگئے۔ جو تاریخ ایک پورٹی مؤرخ نے اس قوم کی لکھی ہے اس میں ان فرزندان راہب کے نام سس رائے ماہرجس رائے، پوروشیر خال، رام سنگو، رائے پون، رام میں بھی راہب اور اس کے بیٹوں کا ذکر آیا ہے۔ رہونو وور اور پورہ لکھے ہیں۔ بعض روایات اسلام میں بھی راہب اور اس کے بیٹوں کا ذکر آیا ہے۔ بہرنوع وہ کہت بھی ای تاریخ سے نقل کیا جاتا ہے۔ مکن ہے کہ آھے چل کر حسین بوشی نامی کتاب بہرنوع وہ کہت بھی ہم کومل جائے۔ یہ کتاب دت لوگ عرب سے اپنے ساتھ لائے سے اور اس میں جملہ طالات شہادت امام مظلوم علیہ انسلام کے محفوظ و قلمبند سے۔ ساتھ یا ہے کہ اس کو برکت اور ثواب کے خیال شہادت امام مقلوم علیہ انسلام کے محفوظ و قلمبند سے۔ ساتھ یا ہے کہ اس کو برکت اور ثواب کے خیال سے خاص موقعوں پر پڑھتے سے۔ ہمارا خیال ہے کہ اس قوم می عظمت اور محبت برقمی اور ایک گونہ کر بلا کے لیے رکھتے تھے، ہندوستان کی عام اقوام میں محرم کی عظمت اور محبت برقمی اور ایک گونہ اسلام کی صداقت اور دبانت آشکارا ہوئی۔

وہ مشہور کبت جوفخریداس قوم میں مشہور ہے اس طرح ہے

سده بیوگ جوبیر جی عرب کیو استمان ينج يروبت تحف بربم آوكورجانكاوبيو سرد بحے نام حسیق کے عرب کیواستمان مرد بیجے نام حسیق کے عرب کیکواستفان برس رے جودت جی رکیس فیک میدان رام هبیبه بلوان کھڑیں برچھی جو کثاری دهارو مير وجودت بن عرب كيؤ استفان سے سے شتری بھیرنال فوجا اسواری ی هیودت بادشاه جولوگ د مکیراجرچ بهمنو سب شتروکو ماریج رن پھرے دھائی مدد دی حسین قدمه مجھے نه یاویں ح ميودت ول محرجي محكره كوفيه حالوثيو برله ليا حسين رهن رهن كرے لوكائي دے سات فرزند ہمئی قبول کمائی عرب شہر کے بیج میں راہب تخت بٹھالو آئے دوڑے پھر روم شام بحائے نقارا محنے کنارے سندھ دے سمبت قندھارا

سنده مجموحها كي مانش مين دت نام سلطان عرب كيو استفان مير سدهاني بويو بهاردواج جورشی جی جن کی پیه سنتان بہاردواج جو رشی جی جن کی یہ سنتان سدھ وت کے ندجی سہس رے ایرمان رهيس فيك ميدان شرجون شتروماري رائے بین بین آتمی کریں دلیں جودھیان جڑھے عرب سے دت بڑھے جو دھے بلکاری سب برکار جو لفکری دلیش و سب بیه مجها تنو يُطے دت جو بير سازووٽوک ميائي سب کائر کے بھاگ جادندے نظر ندآ ویں الربووت ول كهيت جي تين دك شاكايزيو بحے تجمیر کو جوٹ فتح میدان جو یائی راہب کی جو جد نسل حسین جو آئی جو حسین کی جد سے دت سب دہاہو ہر یابندر مجھوڑ باتاں کیڑ گئی تکوار پر غزنی لیا آئے کے پھر کئے بخارا

چرآئے چڑھے اکٹ تغین ملک پنجاب سدھارا

#### تزجمه ومطلب

ا- سدھ بھوگ دت جس نے اپنا لقب سلطان اختیار کیا تھا۔ ایک جنگجو سپائی تھا۔ اور وہ سدھ جھوجھا کی نسل سے تھا اور عرب میں سکونت پذیر ہوگیا تھا۔ سدھ، بزرگ اور ولی کو کہتے ہیں۔ ۲-عرب میں تیام پذیر ہونے کی وجہ سے وہ میر سدھانی کے لقب سے پُکارے گئے وہ برہم آ دکی پرسٹش وعبادت کرتے تھے۔ پیش کرتے تھے اور بیج کو اپنا پروہت مانتے تھے۔ یعنی ایک برہم خداکی پرسٹش وعبادت کرتے تھے۔ اور جُخُ کو اپنا پروہت مانتے تھے۔ یعنی ایک برہم خدا کی پرسٹش وعبادت کرتے تھے۔ اور جُخ عَالبًا پانچ پیر (ہندوستان میں ایک فرقہ ہندوؤں کا جو پانچ مسلمان اولیاء کا ماننے والا ہے) کو اپنا رہنما اور پیشوا خیال کرتے تھے۔

- ۳- وہ بھاردواج کی نسل سے تھے جوایک بزرگ اور فقیر تھے۔ وہ عرب میں آباد ہوئے تھے کہ اپنا سر حسین کی خاطر قربان کریں۔
- مشہور ومعروف ساہیس راے اور ہرس راے سدھ دت کے لڑکے تھے اور یہ بہادر لوگ تھے۔ یہ
   میدان جنگ میں عزت وغیرت کی خاطر'' بات کی نمیک' برلڑ تھے تھے۔
- ۵- میدان جنگ میں بات کی خاطر وہ شیروں کی طرح مردانہ ہیں۔ وہ میدان میں تحفیر بکف اور رام
   کی طرح شنرور اور بل دکھانیوالے ہیں۔
- ۲- رائے بن ایک پاک فقت شخص ہے۔ وہ وطن کی جھلائی کو ہمیشہ مدنظر رکھتا ہے۔ دھارومیر دت کے تمام خاندان نے عرب کو اپنا وطن بنایا۔
- 2- جب بید بہادر جانباز دت عرب سے نکلے تو ان کی فوجیس (رسالے اور پیدل) نفیری اور و هول کے پروشور تر انوں کے ساتھ برهیں۔
- ۸- وت بادشاہ نہایت تذک و احتشام سے برچھی اور ڈھال سے مسلح اور آ راستہ تھا اور اس شان سے تمام ملک پرچھا گیا تھا۔
- 9- بہادر دت نے نہایت درجہ فیصلہ کن جنگ کی۔ بڑے سور ماؤں کو تہ تینج کیا اور رن میں اپنے زور ہے دُہائی مجادی۔
- ۱۰- بزدل عرب بھاگ کر نظروں سے غائب ہوگئے۔ دت لوگوں نے حضرت امام حسین کی پوری پوری بوری مدد کی اور ایک قدم بھی میدان سے پیچے نہیں ہے۔
- اا جانثاران و جانبازان دت نے نہایت بہادری کی۔ وہ میدان جنگ میں خوب لڑے۔ اور قلعہ کوفہ کو انھوں نے تاخت و تاراج کردیا۔
- ۱۲- جب انھوں نے میدان جنگ میں فتح پائی تو خوب خوثی اور فتح کے نقارے بجائے گئے۔شورہوا کہ " تقربوا کے مسرت و کامرانی بلند کیئے۔
- الله المار ك سات الركول في سنت كى رفاقت كاحق ادا كيا- انحول في مظلوم شهيد يرايي جانين

قربان کردیں۔ اور اس طرح حق رفاقت و محبت پورا کیا۔ (بھی قبول کمائی) یہ قبولیت اور یہ کمائی نہایت ورجہ معنی خیز ہے۔ انتہائی محبت کی دلیل ہے کہ سائٹ لڑکوں کی جھینٹ چڑھانے کے بعد اس کو ایک آن کار حیات سمجھا۔

۱۴- اے حسین کی اولاد میں ہونے والو اور حسین کے نام لیواؤ تمہارا فرض ہے کہتم دت لوگوں کو نہ بھلاؤ ، یہ وہ دت تھا جو حسین کے خاتمہ سے پہلے بھی عرب میں حکراں تھا۔

10- ہریا کے بندرگاہ سے روانہ ہوکر بلند تکوار کئے ہوئے روم وشام میں نقارہ بجاتے واپس آئے۔ ۱۶- آگے بڑھ کرغزنی لیا اور پھر بلخ بخارا فتح کیا۔ سندھ کی طرف زخ کیا اور فندھار کو اپنے قبضہ میں کیا۔

۱- دریائے اٹک کوعبور کرکے پنجاب میں داخل ہوئے۔ جہال سے زمانۂ قدیم میں وہ عرب کی طرف راہی ہوئے تھے۔

یہ نظم ابھی نامکمل حالت میں ہم کو ملی ہے۔ ہم اس کو تمام و کمال دی کھر اس کے اوپر نقد و تبعرہ کر سکتے ہیں۔ اس وقت کم ہے کم اس ہے یہ ظاہر ہے کہ غیر سلم اقوام میں جوشہدائے کر بلاکی محبت اور عقیدت مندی ہے اس کا سبب وت ذات کے مشاہدات اور چثم دید واقعات ہیں جن کا پتہ ''حسین پیتھی'' اور اس قتم کے کبوں او رخاندانی زرمیہ نظموں میں ہے۔ (حینی برہمن) غازی پور کے مرحوم رائے بہادر سالک رام کے پاس پی اس قتم کی نظمیں اور روایتیں تھیں انہیں ہے معلوم ہوا کہ حینی برہمن بھی ہوتے ہیں۔ وہ خود اپنے آپ کو سینی برہمن کہتے تھے۔ چند دعا کیں اور روایتیں سینہ بسینہ ان کی ہوتے ہیں۔ وہ خود اپنے آپ کو حینی برہمن کہتے تھے۔ چند دعا کیں اور روایتیں سینہ بسینہ ان کی می میں تھیں۔ ایک روز دیکھا گیا کہ کچھ عورتیں اپنے بچوں کو لئے ان کے پاس آ کیں۔ انھوں ان کے جگھ پڑھا اور پڑھ کر ان بچوں پر دم کیا۔ معلوم ہوا کہ'' گل سوئے'' (گالوں کی سوجن) کا علاج محض وعا سے کرتے ہیں۔ وریافت کیا گیا تو پتہ چلا کہ عرب سے ان کے آ باواجداو جو تصرفات لے کر آئے تھے۔ یہ اس کا اگر ہے۔ غالبًا کشمیراور پنجاب میں حینی برہمن بہت ہوں گے کیونکہ غازی پور کے اس خاندان کی قرابتیں انہی اطراف ہیں ہیں۔

'' حسین کے نام لیواؤ'' نظم مقتب کے اندر ایک التجا ہے کہ جولوگ حسین کے ماننے والے ہیں ان کو چاہئے کہ وہ وت برہمنوں کو نہ بھولیں بلکہ ہمیشہ یاد رکھیں اور ان کا لحاظ کریں۔ ہمارا خیال ہے کہ برمسلمان کو اس ذات کے ادانی اور اعلیٰ کے ساتھ حسین کے خون پاک کی خاطر جس کے انتقام

لینے میں وہ کام آ میے لطف و کرم کا برتاؤ کرنا چاہئے بلکہ ہر ہندو ذات کے ساتھ محبت اور اخلاص سے پیش آنا چاہئے۔ اسلام میں خون حسین کی پیش آنا چاہئے۔ اسلام میں خون حسین کی قیمت بہت بردی ہے اور جو ذرا بھی اس خون سے متاثر ہے ہمارے بہترین جذبات اخلاق و کرم کا مستحق ہے۔ اے کاش ہندو اور مسلمان اپنی تفریقیں خون حسین کے خیال سے مثادیں۔ ان کو خیال کرنا چاہئے کہ کل وہ لوگ دوش بدوش میدان کر بلا میں صف استبداد و جبر کے خلاف کھڑے ہے۔

# ہندوستان میں امام باڑے کی طرز تغییر کا ارتقاء

يرونيسر سيدمجرعزيز الدين حسين جداني وطيبه منورجة

حضرت محمد رسول خدا نے مدینے میں اسلامی جمہوری نظام کی بنیاد ۱۲۲ء میں رکھی۔ اس اسلامی جمہوریت کا کردار اور اس کی خصوصیات ۱۲۱ء تک باتی رہیں۔ چوتھے خلیفہ حضرت علی کی شہادت کے بعد معاویہ نے ۱۲۱ء میں اپنے خلیفہ ہونے کا اعلان کردیا اور پھر بزید کو اپنا جائشین بھی نامزد کردیا۔ بزید نے معاویہ کی موت کے بعد اپنی خلافت کا اعلان کردیا۔ موروثی جائینی کا بیا طریقہ اسلامی جمہوریت کی روح سے تفناد رکھتا تھا اور ملوکیت (موروثی شہنشاہیت) کے متراوف تھا۔ بزید نے تمام مسلمانوں سے بیعت (وفاداری کی یقین دہانی) طلب کی لیکن نواسئہ رسول حسین نے بزید کو خلیفہ سلم کرنے سے انکار کردیا، جس کے نتیج میں بزید نے ایک فوج بھیج کے نیمیں اور ان کے ساتھیوں کو ۱۸۰ء میں قبل کرادیا۔ حسین کی شہادت کے نتیج میں ماہ محرم میں عزاداری کی رسوم کی بنیاد بڑی۔

بارہویں صدی عیسوی میں صوفی ہندوستان آئے اور انہوں نے یہاں صوفی تحریک کی ابتداء کی۔ انہوں نے یہاں وو مرکزوں کے دروازے انہوں نے یہاں وو مرکزوں کے دروازے انہوں نے یہاں وو مرکزوں کے دروازے بلا تفریق نیس بار تھے۔ ان لوگوں نے روز عاشور، یعنی ۱۰ محرم کوسوگ یا یوم غم مقرر کیا۔

محرم کی عزاداری ہندوستان میں بہت عام ہوئی۔ ہندوؤں کو بھی یہ تصور پیند آیا اور انہوں نے اس سلیلے کی ان مجلسوں اور جلوسوں میں شریب ہونا شروع کیا جو امام حسین کے ذکر سے تعلق رکھتی تھیں۔ دس محرم کوصوفیاء جلوس نکالتے تھے جو کر بلا پرختم ہوتا تھا۔اس کے لیےصوفیوں نے تھیے میں اس قطعہ زمین کا انتخاب کیا تھا جو'' شاملات دیہہ'' کہلاتی تھی۔ یہ قطعہ زمین قصبے کے تمام لوگوں کی مشتر کہ ملکبت ہوتا تھا۔

عز اداری کا اداره یا سلسله مندوستان میں منظم ادر منتحکم ہوتا چلا گیا اور جس جگه به روایات انجام المختصة تاریخ وشعبة آریخ وشعبة المارخ وشعبة آریخ وشعبة آریخ وشعبة المارخ وسلمارخ وسلمارخ

دی جاتی تھیں صوفیاء نے اسے امام باڑے کا نام دیا جوعر بی اور ہندی لفظوں کا مرکب ہے۔ یہ لفظ بذات خود صوفیوں کی فکرو کا اظہار کرتا ہے۔ 'امام باڑہ' خالص ہندوستانی ادارہ ہے۔ ایسا کوئی ادارہ عرب، ایران، وسطِ ایشیا یا کسی عرب ملک میں نہیں نظر آتا۔

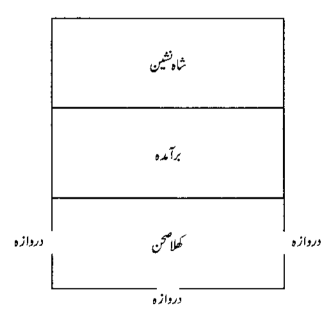
ابتدائی دور میں اس کی عمارت کا کوئی مقررہ منصوبہ یا نقشنہیں ہوتا تھا لیکن دفت کے ساتھ ساتھ الم باڑے کے طرز امام باڑے کے طرز امام باڑے کے طرز امام باڑے کے طرز تقیشہ بھی متعین ہوتا چلا گیا۔ اس منصوبے کے ساتھ مسجد کی طرح او نجی کری پر بنائے جاتے تقییر کے نقوش بھی پختہ ہوتے چلے گئے۔ امام باڑے بھی مسجدوں کی طرح او نجی کری پر بنائے جاتے سے۔ اس میں ایک وسیع و عریض محن ہوتا ہے تا کہ عزاداری کی رسوم انجام دینے کے لیے بڑی تعداد میں آنے والے لوگوں کو آسانی سے جگہ ل سکے۔

امام باڑے کی عمارت کا منصوبہ کھ اس طرح ہوتا ہے کہ اے ایک بڑے قطعہ زیمن پر بنایا جاتا ہے جس میں چار دیواریں اور دو او نچے دروازے ہوتے ہیں تا کہ پروگرام کے بعد لوگ سکون کے ساتھ باہر آسکیں۔ ایک بڑا سا دالان (برآمدہ)، جس کے پیچے شدنشین (وہ جگہ جہاں بادشاہ بیشت ہے۔ یعنی امام حسین ) ہوتی ہے۔ یہ امام باڑے کے دالان سے ایک میٹر او نچی ہوتی ہے۔ شاہ نشین میں علم (پرچم) اور تعزیے رکھے جاتے تھے۔ ایک طرف ایک منبر (ککڑی کا زینہ نما اسٹینڈ) رکھا جاتا تھا۔ اسلم باڑوں کی تعیر کے لیے مغل بادشاہ بھی مالی ماداد عطا کرتے تھے۔ شاہ جہاں آباد میں ایک امام باڑہ چوک میں بیگم سمرو کے کل کے پاس میر عکری نے بوایا تھا۔ عمام باڑہ چوک میں بیگم سمرو کے کل کے پاس میر عکری نے بوایا تھا۔ عمام ان نظر نے جس نے مغل بادشاہ اکبر ٹائی کے عہد میں خدمات امام دی تھیں، اس نے ایک امام باڑہ نواب مبارک کل کے باغ میں اس جگہ تعمیر کرایا تھا جہاں آئ کی جور باغ آباد ہے۔ شاجہاں آباد ہی میں ایک امام باڑہ عشرت علی خال نے کوچہ بلاتی بیگم میں بوایا تھا۔ جہاں آباد ہی ہیں ایک امام باڑہ عشرت علی خال نے کوچہ بلاتی بیگم میں کو یا تھا، جب نواب شجاع الدولہ نواب رصت علی خال سے جنگ کرنے جا رہے تھے اور راستے میں کرم کا چاند نظر آگیا تو شجاع الدولہ نواب رصت علی خال سے جنگ کرنے جا رہے تھے اور راستے میں اس میار نواب تھی بر ہوا وہ کھنو میں نواب آصف الدولہ کا بنوایا ہوا امام باڑہ تھیر ہوا وہ کھنو میں نواب آصف الدولہ کا بنوایا ہوا امام باڑہ تھیر ہوا وہ کھنو میں نواب آصف الدولہ کا بنوایا ہوا امام باڑہ میے۔

آصف الدوله كا امام باڑه، جونواني دور كے طرز تغيير ميں پہلي عمارت ہے، لكھنو ميں كنتي كى ان چند

عمارتوں میں سے ہے جن میں یورو پی اثرات بالکل نہیں ہیں۔ نوابین جنہیں حکمراں کی حیثیت سے ہرطرح کی آزادی حاصل تھی، ان کے پاس دل کھول کر تعیراتی کاموں پر خرچ کرنے کا موقع تھا۔ چنانچہ سدامام باڑہ بڑے عالیشان انداز میں بنایا گیا گو کہ کہیں کہیں اس میں ضرورت سے زیادہ آراُئی اضافوں کا احساس ہوتا ہے۔

یہ بڑا اہام باڑہ، آصف الدولہ اہام باڑے کے کمل منصوب، کا ایک حقہ ہے جس میں ایک مجد، صحن، دروازے اور باؤلی (سیرجیوں والا کنواں) جے گرمیوں کے کل کے طور پر استعال کیا جاتا تھا، شامل ہیں۔ اسے ۱۷۸۴ کے قط کے بعد' قحط امدادی کام' اور ان ہی خصوصیات کا تتبع کرتے ہوئے ای اہام باڑے کا طرزِ تغییر اپنایا گیا۔ گوکہ اہام باڑے میں سب سے اہم بات اس کی اسلامی روایت سے تعلق رکھتی تھی مگر اس کی ابتداء اور بنیاد خالص ہندوستانی ہے۔ اس کا منصوبہ اور پورا خاکہ ہندوستان میں تار کیا گیا اور اس میں آج بھی تمام ہندوستانی خصوصیات ہیئت اور کردار موجود ہیں۔ میں میں باڑے کا خاکہ:



# میمن\* میں عزاداری

سيد اسد حيدر زيدي 🖈

موضع سین سادات، مغربی ہو بی کے ضلع بجور کی مخصیل نجیب آباد میں واقع ایک شیعہ بستی ہے۔ یہ بجور، نجیب آباد سے ۱۲ کلومیٹر اور درگاہ نجنب ہند جوگی بورہ سے ۱۲ کلومیٹر دور ہے۔ جوگی بورہ سے ۲۸ کلومیٹر دور ہے۔

اس استی کے مورث اعلی سید شاہ اشرف علی الواسطی نے اس کو ۱۳۸۸ بیں بعبد سلطان فیروز شاہ تھا۔ سادات زیدی الواسطی سید ابوالفرح واسطی کی نسل سے ہیں جوعراق کے شہر واسط میں رہتے سے اور اس کی رعابت سے واسطی کہلاتے سے مصحبزادے جناب محمضیتی کے بچتے علی کو علیفہ مامون رشید نے واسط کا گورزمقرر کیا تھا۔ مامون صاحبزادے جناب محمضیتی کے بچت علی کو علیفہ مامون رشید نے واسط کا گورزمقرر کیا تھا۔ مامون کی موت کے بعد واسط ایک خود مختار ریاست کی حیثیت اختیار کرگیا۔ انہی علی کی آخویں بشت میں ابوالفرح والی واسط سے ۔ جب سلطان محمود غرنوی ہندوستان پر صلول کے لیے اپنی فوتی طاقت میں اضافہ کرر با تھا لیکن مطمئن نہیں تھا اس وقت اسے خواب میں بشارت ہوئی کہ ابوالفرح واسطی سے مدولو۔ اوھر جناب ابوالفرح واسطی کو بھی عالم خواب میں سلطان کی مدد کرنے کا تھم ہوا۔ سلطان محمود شریک ہوگے۔ 199ء یا ۱۰۰۰ء سے لے کر ۱۰۰ء یعنی سومناتھ کی فتح تک سلطان محمود غرنوی کے مذرکار رہ کر آپ نے بنجاب اور سندھ وغیرہ علاقوں میں عکومت کے نظام کو درست کرنے اور اس علاقے میں فوجی بالادتی قائم رکھنے کے لیے اپنے چار بیٹوں کو ہندوستان میں بنی رہنے کا تھم دے کا وراست کرنے اور اس باقی کو واپس واسط لے گئے اور پھر وہیں ۱۵۰۵ء میں انقال کیا۔ ہندوستان میں انہی چار بیٹوں بالذی کو واپس واسط لے گئے اور پھر وہیں 100ء میں انقال کیا۔ ہندوستان میں انہی چار بیٹوں بالذی کو واپس واسط لے گئے اور پھر وہیں 100ء میں انقال کیا۔ ہندوستان میں انہی چار بیٹوں بالذی کو واپس واسط لے گئے اور پھر وہیں 100ء میں انقال کیا۔ ہندوستان میں انہی چار بیٹوں بالائی کو واپس واسط لے گئے اور پھر وہیں 100ء میں داؤد کی تسلیس سادات زیدی الواسطی کہلاتی بالائن کے اور بیٹوں اندین اور ۲۰ سید داؤد کی تسلیس سادات زیدی الواسطی کہلاتی

<sup>\*</sup> اس کا اظہار شروع میں بی ضروری ہے کہ بیمضمون اس سیمن نسل سے تعلق نہیں رکھتا جو بہنی اور اس کے قرب و جوار میں آباد ہے اور ہندوستان میں اپنی تجارتی اور کاروباری مطاعبتوں کے لیے مشہور ہے۔ جہد فیکٹی آف انجیزیر مگ ایڈ ٹیکنالو تی، جامعہ طیداسلامیہ نی وبلی

ہیں۔مین کے مورث اعلی کا تعلق جناب ابوالفرح کی نسل سے ہے۔شاہ اشرف علی کے والد جناب عارف علی شاہ حضرت نظام الدین اولیاء کے ہم عصر تھے اور زیادہ وقت ان کے ساتھ دہلی میں گزارتے تھے اور وہیں یران کا انتقال ہوا، اور درگاہ شاہ مردال (موجودہ جور باغ، نئی دبلی) میں ان كا مزار ہے۔ ان كے انقال كے بعد جانشينى كے سلسلے ميں ان كے تين بينوں ميں تنازعہ موا اور مخطلے بينے سيد حسين كاقتل ہوا۔ الزام اشرف على صاحب كے سرآيا اورآب بادشاه فيروز تعلق كے خوف سے روپیش ہوکر گھومتے بھرتے اس مقام تک آ پہنچے جہاں آج کل میمن ساوات آباد ہیں۔ یہ ایک گھنا جنگل تھا جہاں کول بنجارے رہتے تھے۔ یہاں اشرف علی صاحب فقیر کے بھیس میں مصروف عبادت تھے کہ ایک دن اس علاقے کے حاکم زمال خان کے آ دمیوں نے دیکھا اور حاکم کو اطلاع کی۔ حاکم نے خود آپ سے ملاقات کی اور سارا واقعہ س کر از راہ جمدردی آپ کو سے علاقد کے کرے مہیں سے کے لیے اصرار کیا۔ آپ نے منظور کر لیا۔ ای دوران زمال خان کے جاسوس آپ کی ریاست دھرسونواز بور واقع پنجاب سے خبر لائے كەسىدىسىن كا قاتل بكرا كيا اور آب الزام سے برى بيس اور بادشاہ فیروز تعلق کا انقال ہو چکا ہے۔ چنانچہ آپ نے پچھ جنگل کٹوا کر ایک بہت بڑا مکان ہوایا جس كو گردهي كا نام ديا گيا۔ پھر آپ وطن اہل وعيال كو لينے گئے۔ بڑے بھائي محمد نواز كے اصرار يرجمي آب وطن میں نہ رکے اور اینے نے مسکن میں آ کر بس گئے۔ یہاں حاکم زمال خان نے ان کی سہولت کے لیے پچھ جلاہے، کمہاراور دوسرے کاریگرفتم کے لوگ تخفے کے طور پر دیئے جن کی تسلیس آج بھی میمن میں آباد ہیں۔ آپ کی نسل میمن میں ۲ بیٹوں سید بربان شاہ اور سید علی سے چلی۔ چونکہ آپ کو اس علاقے میں امن نصیب ہوا اس لیے آپ نے اسے" مامن" کہا جو بعد میں کثرت استعال ہے میمن ہوگیا۔

شاہ اشرف کی بناکردہ مبحد میں، جے اب جامع مبحد کہتے ہیں، ان کا مزار واقع ہے اور حوض کے کنارے بنا ہوا ہے۔ اس مبحد کی حال ہی میں بڑے پیانے پر مرمّت و وسعت جناب نواب حیدر مرحوم کی محنت و کوشش اور مؤمنین بہتی کے اشتراک و تعاون سے بڑے خوبصورت انداز میں ہوئی ہوئی ہے۔ شاہ اشرف کی مسجد کے بعد اور بھی کئی مساجد عالم وجود میں آئیں اور بفضل خدا سب آباد ہیں۔ اس دور میں شیعہ قوم اپنے نہ بی رسومات کی ادائیگی اور عزاداری کے معاملے میں بہت حد تک پوشیدگی سے کام لیتی تھی۔ مثال کے طور پر فیروز تعناق کے ذاتی دستاویزات سے ایک اقتباس استھ

١- جناب جمة الاسلام سعادت حسين صاحب

٢- مولانا حافظ كفايت حسين صاحب

٢- جة الأسلام كلب حثين صاحب

م- مولانا سيد محد والوي صاحب

۵- سید العلماء مولانا علی نقی (نقن) صاحب ۲- ججة الاسلام مولانا مرتضی حسین صاحب

۲- ججة الاسلام مولانا مر ٥ من سه سب
 ۷- علامه این حسن نونهروی صاحب

٨- علامد سيد عديل اخر صاحب ركبل مدرسة الواعظين ٩- مولانا شمس الحن صاحب

١٥- جية الاسلام مولانا كلب عابد صاحب

١١- مولانا طاهر جرولي صاحب

١٢- جية الاسلام مولانا شيم الحن صاحب بنارى

البتی کے قابل فخر علاء جناب محمد جعفر صاحب قبلہ اور مولانا رضی حیدر مرحوم تو باوجود اپنی بیرونی مصروفیات کے وقا فو قنا اہالیان وطن کو مشکور فر ماتے رہتے تھے۔ آج بھی ماشاء اللہ بہت سے فوجوان ساوات اور انصاری برادری کے برادران علم دین میں فارغ التحصیل ہو کچکے ہیں اور بہت سے مختلف

د نی مدارال میں مصروف تعلیم ہیں۔ نوے اور سلام دغیرہ بستی کے نوجوان خود علی کہتے اور پڑھتے تھے۔ یہال خوش الحان پڑھنے

والوں کی مجھی کی نہیں رہی۔ شاع حصرات میں اختر میمنوی، اظہر میمنوی اور مصطفیٰ زیدی تیج مرحوشن میں سرنیرست ہے۔ آج بھی اظہر حسنین صاحب (مقیم علی گڑھ) شاعر اہل بیت کی حیثیت سے ممتاز ہیں۔ سوز خوانی ومرثیہ خوانی میں ماہر حصرات میں جناب انتظار حسین مرحوم کا نام سرفہرست ہے۔ انہیں

آیک بے مثال مرثیہ خواں کی حیثیت سے یاد کیا جاتا ہے۔ موجودہ وقت میں جناب لیافت حسین صاحب دور دور تک مشہور ہیں۔
ماحب دور دور تک مشہور ہیں۔
دیوان خاند اور ڈاکٹر این حسین صاحب کے مکان پر میر ضمیر، میر طبق، میر انیس اور مرزا و بیر کے

د بوان خاند اور ڈالٹر ابن مین صاحب سے مان پر بیر بیر میں بیر میں بیر میں است رسمان میں است رسمان میں است رسمان میں تصاف موتی تھی۔ تصنیف کردہ مراثی کی تحت اللفظ ذاکری ہوتی تھی۔ اسمان بیر میں حدیث خوانی ہوتی تھی۔

معروف تحت اللفظ ذاکرین میں جناب علی اخر، جناب اخر عباس اور انصار رضا مرحومین کے نام قابل ذکر ہیں۔ حدیث خوانی میں انصاری بزرگ جناب میاں جی مرحوم منفرد مقام رکھتے تھے۔
عشرہ محرم میں پہلا جلوں ۸ محرم کو احاطے سے نکلتا، ذوالبناح سج کر پوری بہتی کا گشت ختم کرتا۔
یہ جلوس دیوان خانہ پر اختتام پذیر ہوتا تھا۔ دوسرا یوم عاشورہ دیوان خانہ سے شروع ہوکر پوری بہتی کے گشت کے بعد حوض پر پہنچ کرختم ہوتا تھا۔ ان دونوں جلوسوں کی شان قابل دیرتھی ایسا پُرخم اور کی تاجیر ماحول اور بستیوں کے جلوسوں میں شاید بی نظر آتا ہو۔

موجودہ دور میں وقت اور حالات کی تبدیلی اور پرانے لوگوں کے اب موجود نہ ہونے کی وجہ سے عزاواری کے انداز اور مجالس کی تعداد اور اوقات میں کانی تبدیلیاں رونما ہوگئ میں اور کشر تعداد میں امام باڑے بھی تقمیر ہوگئے ہیں۔ آج ماشاء اللہ میمن سادات میں تقریباً پندرہ امام باڑے موجود ہیں جن میں سے پچھ کا پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ جسے چھتے، دیوان خانہ، بنگلہ اور کوشی وغیرہ۔ ان کے علاوہ ایک امام باڑہ املی والا کے نام سے مشہور ہے۔ پہلے اس کی عمارت پکی تھی لیکن ۲۰۰۳ء میں اس کی عمارت پکی تھی لیکن ۲۰۰۴ء میں اس کی عمارت پکی تھی لیکن موتا ہے۔

اس کے علادہ مجنول شاہ کا امام باڑہ جگئی کا امام باڑہ، آمرد کا امام برزہ، نورد نیوں کا امام باڑہ، امام باڑہ اہل باڑہ اور ماما کا امام باڑہ، وغیرہ ہیں۔ اہل بیت، نیا امام باڑہ، اصغربیدامام باڑہ، زیندید، ڈاکٹر صاحب کا امام باڑہ اور ماما کا امام باڑہ وغیرہ ہیں۔

نورو یوں کا امام باڑہ 1909ء میں تغییر ہوا تھا۔انصاری برادری نے 1972ء میں نیا امام باڑہ اور ۱۹۰۰ء میں امام باڑہ اہل بیت بنوایا۔ ۱۹۸۰ء میں زینبیہ تغییر ہوا جو کہ اصل میں لڑکیوں کا مدرسہ ہے جہاں دین تعلیم دی جاتی ہے۔لیکن وہاں محرم اور اس کے علاوہ بھی زنانی مجلسیں کی جاتی ہیں۔

میمن سادات میں عزاداری شروع ہی ہے ہوتی رہی ہے۔ شروع میں یہال پر عاشورہ کے دن الاؤ دہکائے جاتے تھے اور اس کے چاروں طرف ماتم ہوتا تھا۔ با قاعدہ نوحے نہیں پڑھے جاتے تھے۔مرھیے بھی فاری اور عربی زبان میں ہی پڑھے جاتے تھے۔لیکن وقت کے ساتھ ساتھ تبدیلیاں آئی گئیں۔ دیوان خانہ بننے کے ساتھ جلوس برآ مد ہونا شروع ہوئے۔جلوس میں ایک بڑا حلقہ بناکر تاشوں اور نقاروں کے ساتھ ماتم ہوتا تھا۔نوحے صرف امام باڑوں میں پڑھے جاتے تھے۔

بعد میں عزاداری کا انداز کچھ بدلا، جب مین کے کچھ لوگ جولکھؤ اپنی تعلیم کے سلسلہ میں گئے ۔ تھے۔ وہاں انہوں نے محرم دیکھا۔ واپس آ کر انہوں نے انجمن حسینیہ بنائی۔ ان میں سید ظفریاب عباس اورسید اختر رضا کے نام قابل ذکر ہیں۔ اس زمانے سے بعنی ۱۹۳۱ء سے شبیہ ذوالجناح برآ مد ہونے کی روایت قائم ہوئی۔

ذوالجناح كے جلوس ميں جونوحہ يرها جاتا ہے وہ يد ہے:

جونہریہ بیاسا سوتا ہے یہ اس کی سواری آتی ہے

محرم میں عزاداری کی شروعات جاند رات ہے ہی ہوجاتی ہے۔ نماز عشاء کے بعد و یوان خاند ے ایک جلوس لکتا ہے جوسب امام باڑوں میں جاتا ہے۔ وہاں بدنوحہ بڑھا جاتا ہے:

پھر جا ندمحرم کا نمودار ہوا ہے آخريس جب جلوس ديوان خانه پنجا بو مجلس موتى ب- ديوان خانه ميس بيتاريخي مرثيه موتا ب: محرم آیا ہے اے محبورسول روتے ہیں کر بلامیں

پہلی محرم سے آٹھ مردانی اور تین زنانی مجلسیں ہوتی ہیں۔محرم کی جار تاریخ کو دیوان خانہ میں حفرت زینت کے بیول سے منسوب بیتاریخی مرثید برها جاتا ہے:

ستاروں کی آ مد ہے کالی گھٹا میں

چیم محرم کو نئے امام باڑے کی مجلس کے بعد شبیہ تابوت جناب عون وقحمہ برآ مد کما جاتا ہے۔ رات کو د یوان خاند میں تاریخی مرثیہ ہوتا ہے:

## اصحاب جال نثار رسول خدا کے تھے

سات محرم کوعمر کے بعد آ مرد کے امام باڑے میں مجلس کے بعد شبیہ تابوت جناب قاسم برآ مد ہوتا ہے اس کے بعد جلوس برآ مد ہوتا ہے جو ماما کے امام باڑے میں ختم ہوتا ہے۔ اس دوران سب امام بازوں سے اور کچھ گھرول سے بھی مندرجہ ذیل تاریخی نوجہ بیٹے سے بعد مہندی اٹھائی حاتی ہے۔نوجہ یہ ہے:

> اس کو مجرا جو کہتی تھی رو کر مہندی آتی ہے قاسم نے کی

آٹھ محرم کومبع سے شام تک کی سب مجلسیں ایک بج سے سیلے فتم کردی جاتی ہیں۔ ای دن مگھروں میں منت کے علم برآ مد کیے جاتے ہیں اور بچوں کو جن کی منت ہوتی ہے سقہ بنایا جاتا ہے۔ آ تھ محرم کا جلوس و بوان خاند میں تاریخی مرشوں سے شروع ہوتا ہے۔ جس میں دو تاریخی مرہبے میں علی مرہبے مرہبے جاتے ہیں:

ا- کہتی سکینہ بیتھی ابنہیں رونے کی میں

٢- جب تصدكيا نهركا سقائة حرم نے

اس کے بعد شبیعلم حفرت عبال برآ مدکیا جاتا ہے۔ تاشوں کے ساتھ جلوس احاطے پہنچتا ہے۔ وہاں پر پھر یہ دونوں مرجے تھوڑے تھوڑے پڑھے جاتے ہیں اور شبیہ ذوالجاح برآ مد ہوتا ہے۔ پھر جب جلوس احاطے کے اندر بنگلے (زناندامام باڑہ) کا چکر لگا کر باہر نکاتا ہے تو یہ تاریخی نوحد پڑھا جاتا ہے:

خیمہ سے چلا رن کو جوعباس علمدار

اس کے بعد شبیہ ذوا بعناح کوشی لے جایا جاتا ہے جہاں سب عورتیں اس کی زیارت کرتی ہیں اور علم اٹھایا جاتا ہے۔ پھر جلوس احاطے ہے آ گے بڑھتا ہے تو یہ تاریخی مرثید ہوتا ہے:

جب علمدار كوميدال كي اجازت نه لمي

پورے جلوس کے دوران جگہ جگہ جائے کی سبیل ہوتی ہے۔ یہ جائے مٹی کے بیالوں میں پلائی جاتی ہے جنہیں سکورے کہتے ہیں۔ یہ جلوس آ مرو کے امام باڑے سے ہوتا ہوا نورویوں کے امام باڑے جاتا ہے۔ اس کے بعد المجمن اصغریہ شبیہ تابوت حضرت عباس برآ مدکرتی ہے۔ پھر جامع مجد کے سامنے آگ پر ماتم ہوتا ہے۔ ماتم کے بعد شبیہ تابوت مسجد میں لے جایا جاتا ہے۔ پھر المجمن حسینیہ جامع مجد کے پاس قبرستان جاتی ہے جہاں شاہ اشرف بائی میمن اور سید صاوتی علی، سید آ غا حسن اور سید باقر رضا مرحومین کی قبریں ہیں۔ اس کے بعد جلوس المی والے امام باڑے پہنچتا ہے وہاں پر بڑے علموں کے پھریرے کھولے جاتے ہیں اور ان پر نکھا ہوا یہ تاریخی نوحہ پڑھا جاتا ہے:

### سقائے سکین شیدائے سکین

بینوحہ وہاں موجودسب ہی لوگ پڑھتے ہیں۔ اس کے بعد جلوس ڈاکٹر صاحب کے امام باڑے کی طرف بڑھتا ہے۔ بوھتے ہوئے بینوحہ پڑھا جاتا ہے:

#### يا سيدي يا عباس

ادر اس نوے پرلوگ سر کا ماتم کرتے ہیں۔ بھر جلوس دیوان خانہ پہنچ کرختم ہوتا ہے اور وہال مجلس ہوتی ہے۔ نوم مرکو نئے امام باڑے میں شہیہ تابوت حضرت علی اکبر برآ مدکیا جاتا ہے۔ رات میں دیوان

خاند کی مجلس کے بعد شبیہ تابوت حضرت علی اکبراور شبید جھولا حضرت علی اصغر برآ مد کیا جاتا ہے۔

شب عاشورہ کو اعمال کے بعد تمام انجمنیں امام باڑوں کا گشت کرتی ہیں جہاں ان کے لیے چائے کا اہتمام ہوتا ہے۔ فجر کے وفت گشت ختم ہوجاتی ہے۔ پھرضبح کو دیوان خاند، املی والا امام باڑہ اور کر بلا میں اعمال روز عاشورہ ہوتے ہیں۔اس دن سب لوگ فاقد کرتے ہیں۔

يوم عاشوره كا جلوس ديوان خاند سے شروع موتا ہے۔ پہلے وہاں دو تاريخي مر ميے بر ھے جاتے ہيں:

ا- قل کی رات کوتھی شام ہے گریال زینب

۲- آج زینب یول کے بھائی میرا سرورنہیں

اس کے ساتھ تاریخی ضرح نکالی جاتی ہے۔ پھر سب امام باڑوں اور بعض گھروں سے منتی ضریحسیں نکالی جاتی ہیں اور ہرجگہ بیر مرثیہ پڑھا جاتا ہے: آج زینب بوں کیے .....

سب تعزیے احاطے کے باہر جمع ہوتے ہیں اور وہاں سے جلوس کی شکل میں آگے برطح ہیں۔ رائے میں بیتاریخی مرثیہ برطا جاتا ہے:

جب قافله حرم كا جِلا سر كهلا موا

جب جلوس املی والے امام باڑے پنتجا ہے تو وہال مجلس ہوتی ہے اور بیر مرثید پڑھا جاتا ہے: آج شبیر پہ کیا عالم تنہائی ہے

اس کے بعد یہ تاریخی مرثیہ پڑھا جاتا ہے:

حسين جب كه طلے بعد دوپهررن كو

مجلس کے بعد شبیہ ذوالجناح برآ مدکیا جاتا ہے اور بینوحد پڑھا جاتا ہے:

گھوڑا نکل رہا ہے شبہ مشرقین کا

اس کے بعد جلوس مجنول شاہ کے امام باڑے ہوتا ہوا چھتھ پہنچتا ہے۔ دہاں پرمجلس ہوتی ہے اور بید تاریخی مرشیہ بڑھا جاتا ہے:

روانه نهرلبن كوجو شيرخوار هوا

مجلس کے بعد ایک اور تاریخی مرثیہ پڑھا جاتا ہے:

جب ہوئی ظہر تلک قتل سپاہ شبیر

بہ جلوس بڑے امام باڑے کی طرف بڑھتا ہے اور وہاں حوض کے کنارے زنجیروں کا ماتم ہوتا

ہے۔ پھر امام باڑوں کی ضریحسیں بڑے امام باڑے میں رکھ دی جاتی ہیں اور باقی ۳۵، ۳۵ تعزیے ڈولا والی کر بلالے جاکر دفنا دیئے جاتے ہیں۔ وہاں پر بھی تاریخی نوحہ پڑھا جاتا ہے:

#### صد الوداع حسينا

اس کے بعد زیارت روز عاشورہ پڑھائی جاتی ہے۔ پھر واپس آ کر جگہ جگہ فاقد محکی کروائی جاتی ہے۔ رات میں سب امام باڑوں میں چھوٹی جھوٹی شام غریباں کی مجلس موتی ہیں پھر بردی مجلس ویوان خانہ میں ہوتی ہے۔ مجلس کے بعد سب لوگ کربلا 'ڈولا وائی' جاتے ہیں اور وہاں موم بتیاں روشن کی جاتی ہیں۔ کوشی اور بنگلہ میں زنانی مجالس میں بھی تاریخی مرھے اور نوے ہوتے ہیں اور تاریخ کے حساب سے علم اور تابوت برآ مد کیے جاتے ہیں۔

میمن سادات میں ہمیشہ سے ہی بہت التھے نوحہ خوال اور مرشیہ خوال پیدا ہوئے رہے ہیں جو اپنے زمانے میں بہت مشہور رہے ہیں۔ ماضی قریب میں اختر رضا صاحب کے لکھے اور اختر عباس صاحب کے بڑھے ہوئے نوحے بہت مشہور تھے۔

میمن کی عزاداری میں پورامیمن سادات شریک رہتا ہے۔ محرم کے دنوں میں میمن سے باہر رہنے والے ہمی میمن سے باہر رہنے والے ہمی میمن چننچنے کی کوشش کرتے ہیں۔ آٹھ اور دس محرم کے جلوس میں قریب کی آباد یوں کے لوگ بھی شریک ہونے اور زیارت کرنے آتے ہیں۔ میمن کے اہل سقت حضرات اور پچھ ہندو بھی اپنے تعزیہ جلوس کے ساتھ ہی فکا لتے ہیں۔ یہ یک جہتی کا انداز بہت کم جگہوں پر دیکھنے کو ملتا ہے۔

# ضلع مظفر نگر میں محرم کی عزاداری کی روایت

واكثر مسز عابد رضا زيدي اله وواكثر باشم رضا زيدي.

مظفر گر از پردیش کے مغربی حصہ کا ایک اہم صلع ہے۔ بیتوی شاہراہ نمبر ۵۸ پر دافی سے لگ بھگ سو کلومیٹر کے فاصلے پر واقع ہے اور نسبتاً متمول صلع ہے۔ بید گڑا جمنا دوآ بے کے علاقے میں واقع ہے۔ اور خمنا مغربی سرحد اسکے شال میں از پردیش کے دو ضلع ہے۔ لے گڑگا اس صلع کی مشرتی سرحد ہے اور جمنا مغربی سرحد اسکے شال میں از پردیش کے دو ضلع سہار نیور اور ہردوار ہیں اور میر شھ اور باغیت اس کی جنو بی سرحد بناتے ہیں۔

ضلع کا صدر مقام مظفر گر '' ۱۱ '۲۹ طول البلد شال اور'' ۲۵ ' ۳۷ کے عرض البلد کے درمیان واقع ہے۔ بیشہر جہاتگیر کے دور حکومت سے پہلے نقشے پر موجود نہیں تھا۔ اُس زمانے بیس ثروت نام کا شہر اہم جگہ مانی جاتی تھی۔ مظفر گر نام کا شہر شاہجہاں کے زمانے میں وجود میں آیا۔ سید مظفر خال کے بیٹے نے اپنے باپ کے نام پر اس کی بناء رکھی تھی۔ اصل میں بیشہر شروت سے بی مظفر خال کے بیٹے نے اپنے باپ کے نام پر اس کی بناء رکھی تھی۔ اصل میں بیشہر شروت سے بی ملاکر آباد کیا گیا اور شروت کا نام معدوم ہوگیا۔ اماک میں ایسٹ انڈیا کمپنی نے مظفر گر کو، اس کی اہمیت سجھتے ہوئے، مظفر گر کو صدر مقام بنادیا۔ سیاس فیصلے کے بعد یہ جگہ اور مشہور اور اہم ہوگئی۔

مظفر عمر کی تاریخ میں ایک خاندان کی بہت اہمیت رہی ہے۔ یہ بارہ سیدول کا خاندان ہے۔
یہ سید بارہ کیوں کہلاتے ہیں۔موزمین کا اس سلسلے میں اختلاف ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ چونکہ یہ سید دبلی سے باہر رہتے تھے اس لیے بارہ سید کہلاتے ہیں۔ بعض کا خیال ہے کہ چونکہ یہ شیعہ ہیں،
جو خاندان رسول میں سے بارہ امامول کے معتقد ہوتے ہیں، اس لیے انہیں بھی بارہ کے نام سے یاد
کیا جاتا ہے۔ ایک اور خیال ہے ہے کہ چونکہ یہ سید لوگ پنچاب سے ہجرت کرنے کے بعد اس
علاقے کے بارہ گاؤں میں قیام پذیر ہوئ اس لیے بارہ کہلاتے ہیں۔ ہے زیادہ تر مورخوں نے ای

<sup>🖈</sup> ميرند \* جامعه لميداسلاميه

ا- يُول - الله آر (.Nevill H.R.) أو شركت من يترآف بونا منينه براوتين مظفر محرجلد الله مكور منت بريس ١٩٥٣، ص

r ابينا الساس - ابينا الساء من الينا الساء من الينا المن المن

خیال کو تسلیم کیا ہے کیونکہ اس ہے پہلے یہ لوگ پنجائی سید کہلاتے تھے۔ اس خاندان کے جد امجد ابوالفراح واسطی عراق میں واسط شہر کے رہنے والے تھے۔ وہ اپنے بارہ بیٹوں کے ساتھ ہندوستان آئے اور پھے عرصے بعد اپنے آٹھ بیٹوں کے ساتھ وطن واپس لوث گئے۔ ل باتی چار بیٹے پٹیالہ کے قرب و جوار میں تشہر گئے۔ سید داؤ د تہان پور میں مقم ہوئے اس لیے ان کی اولاد تہانپوری کہلاتی ہے۔ سید ابوالفضل میست بانور میں زکے۔ ت ان کی اولاد چھتر وری کہلاتی ہے۔ جیست بانوری ہی کہا تی میں تیام کیا، چنانچہ ان کی اولاد کنڈلی وال میست روری بھی کہلاتے ہیں۔ سید ابوالفاضل نے کنڈلی میں تیام کیا، چنانچہ ان کی اولاد کنڈلی وال کہلاتی ہے۔ سید بھم الدین جوجھر میں آباد ہوئے اس لیے ان کی اولاد جوجھاری یا 'جیری' کہلاتی ہے۔ جوجھاری کو جھیر ' یا جگنیر میں کہتے ہیں۔ سے

بنجاب سے نکلنے کے بعد یہ سید مختلف شاخوں میں تقسیم ہوگئے۔ ایک سید خاندان بگرام میں مقیم ہوا۔ اس کی ایک زیلی شاخ اید ضع میں مر ہارا میں پیٹی اور دوسری شاخ کی جاروں ویلی شاخیں گنگا جمنا کے دوآ ہے کے علاقے میں میرخد اور سہار نیور کے درمیانی علاقے میں رسنے لکیں۔ س

بارہ سیدشیعہ فرتے سے تعلق رکھتے ہیں۔ لفظِ شیعہ ایک لفظ شاع ' سے مشتق ہے جس کے معنی پیروی کرنا ' توثیق کرنا، تھم ماننا، کے ہوتے ہیں اس طرح اس سے مراد کسی کا معتقد گروہ یا پارٹی سے ہوتی ہے۔ ھے

ابن حزم نے شیعہ کی تعریف مختصرا اسطرح کی ہے۔'' وہ مختص جوشیعوں کے اس عقیدے سے متنق ہوکہ رسول کے بعد اُفنل ترین علی ہیں اور وہ اور ان کے بعد اُن کی اولاد ہی کسی اور کے مقابلے میں امامت کے لائق ہیں، شیعہ ہے'' ۔ آ

حالانکہ اہام حسین کا انتقال کر بلا میں چودہ سوسال پہلے ہوا تھا۔لیکن اس المید کوشیعوں اور بہت سے اور لوگوں نے سالاند محرم کی رسموں کے ذریعہ ایک مستقل اور متحرک جگہ بخش دی، جسے ڈونالڈسن نے '' شیعوں کی رسوم میں متاز ترین اور معروف ترین رسم'' کے سے تعبیر کیا ہے۔

١- ابوالفسل، آئين أكبري (بلاچ شن - الحريزي ترجد ) كلكند، درسه ١٨٤٣، ص ٢٢٨

۲- المكتسن ايدورو، في (Aitkinson Edward T.)استيشكل ويسكرينع ايند بستاريكل اكافات آف نارته ويسفرن براونسيز آف اللهاء جلد والرحيد (۱۹ معد ۱۹۵)، صورود ۳۰ ايولغنسل، سابقه والدوم ۴۵ ۸۳۸ سرورد البياً مسابقة والدوم ۴۴

۵- پولستر، جان، نارچن (Holister John Nor Man) زیدی هیعاز آف انثریا اور پنتل بکس ری پرنٹ کاربوریشن، بی ویل، دوسرا اپنیشن ۱۹۷۹، ص ۳ - ۲- ایستا، ص ۴ سرک - ایستا، ص ۱۲۴

۳۵۲ جمری میں ہی جب بغداد میں بویہ عروج پر تھے معزوالدولہ نے ایک خاص وقفہ وقت میں محرم کے واقعات کی یاد منانے کی رہم شروع کردی۔لے

"بازار بند کردیئے جاتے تھے، قصاب اپنا کاروبار بند کردیتے تھے، بادر جی کھانا پکانا تجھوڑ دیے،
پانی کی منکیاں (Cistern) خالی کردی جاتیں، منکول پر نمدے کے ڈھکن رکھ کرسڑک کے کنارے
رکھ دیئے جاتے، عورتیں بالوں کی لئیں نیچ گرائے، چہرول پر سیابی لگائے، پھٹے پرانے کپڑے پہنے،
غم جسین میں روتی، چہرول پر طمانچ مارتیں راستوں پر چلتی نظر آتی تھیں۔ یااس وقت بھی مرھے اور
نوے پڑھے جاتے تھے۔ ی

محرم کی رسوم شیعوں کے ساتھ ساتھ کیسلیں۔ ہندوستان میں شیعوں کی آمد کوئی خاص منصوبہ بند انداز میں نہیں ہوئی، رفتہ رفتہ ملک میں داخلے سے ہوئی۔ سے بس یہ آگئے۔ بھی اکیلے بھی گروہ میں انہیں ہندوستان کی راہیں ال گئیں۔ ان میں سب سے پہلے وہ لوگ تھے جو بنو امیہ اور بنوعہاس حکومتوں کے متواتر وہاؤ اور بزوجتے ہوئے ظلم وستم سے بہتے کے لئے پناہ گزیں کی حیثیت سے یہاں آ کربس گئے۔ ان کے لیے طافت کے استعمال کے بجائے پُرامن واضلہ زیادہ مناسب تھا۔ انہوں نے ملک کی زندگی کو بہت بچھ دیا بھی، آرملڈ کے مطابق۔ ہے

"دنتظین (ایدنشریز) فرجی افر،علم و ادب کے میدان کے فنکاروں، استادول اورصوفیوں کی حیثیت سے ہندوستان کے سیدول نے مسلم تہذیب میں کافی اہم کردار ادا کیا ہے.....صوفی، ذہبی اسا تذہ، شعراء اورعلی کامول میں مصروف، یہال تک کہ سید سپاہی ہندوستان میں فاری لطافت و خزاکت اورفہم وفراست اینے ساتھ لائے"۔

بارہ سیدوں نے مظفر گر دوآ ب کے علاقے میں قیام کے بعد سے یہاں کے تمدن کو بہت کچھ دیا اور اس علاقے میں رونما ہونے والے حالات پر گہرا اثر ڈالا۔ کہا جاتا ہے کہ اس علاقے کی تاریخ بنیادی طور پرسیدوں کی تاریخ ہے۔ آ

پورے مغل دور میں بیاوگ بڑے مستعد اور بہت بہاور سپاہی مانے جاتے تھے۔ اس دور میں بارہ سادات کے بہت سے لوگوں نے فوجی میدان میں اپنی بہادری و وفاداری میں نام پیدا کیا اور ونہیں ابنی بہادری و وفاداری میں نام پیدا کیا اور ونہیں اور میں نام بیدا کیا اور ونہیں اور میں اور ونہیں اور میں اور میں اور اور میں اور اور میں اور اور میں اور می

بہت اہم منصب عطا ہوئے۔ انہیں ہمار، بنگال، مالوہ اور دوسرے صوبوں میں اہم انظامی ذمہ داریاں مونی گئیں۔ ان کے سلسلہ میں ایک اہم حقیقت ہے بھی ہے کہ بارہ سادات کے لوگ ملک کے دوسرے حصول میں انظامی یا فوجی خدمات انجام دیتے ہوئے اپنے گھر والوں کو اپنے ساتھ نہیں رکھتے تھے۔ خاندان کی رہائش بارہ سادات کے علاقے میں بی تھی۔ انہوں نے اپنے علاقے میں بہت می عمارتیں بنوا کیں اور کیونکہ شیعہ تھے اس لیے اس علاقے میں محرم کی عزاداری کی روایت بھی اپنے ساتھ لائے۔ اس سلسلے میں شروع میں مجالس عزاءان کے گھروں کے اندر بی منعقد ہوتی تھیں، اپنے ساتھ لائے۔ اس سلسلے میں شروع میں مجالس عزاءان کے گھروں کے اندر بی منعقد ہوتی تھیں، لیکن جب علاقے میں ان کے قدم مضبوطی سے جم گئے تو انہوں نے عاشور خانے یا امام باڑے بنوانے شروع کردیے۔ یہ قابل ذکر بات ہے کہ شیعوں کے یہاں کوئی بھی محفل یا مجلس مجد میں نہیں ہوتی۔ یہ اسلے کے اجماع کے لئے بنوایا گیا ہے۔ امام باڑوں کو صرف مجلسوں اور اماموں کی یاد کے سلسلے کے اجماع کے لئے بنوایا گیا ہے۔

مجالس کا سلسلہ مجتمع رکھنے کے لیئے ایک تاریا رئے کی می حیثیت رکھتا ہے اور بیسوگ کے دی ون یا اس سے بھی زیادہ مدت میں ہونے والے پروگراموں کو یکجا اور منظم رکھتا ہے۔ اس میں روزانہ درجہ بدرجہ واقعات کربلا کو یاد کیا جا تا ہے۔ اس وقت سے جب کوفیوں کی طرف سے حسین کو بلانے کا پہلا خط ملا اُن کی شہادت کے آخری کمحوں تک کو یاد کیا جا تا ہے۔ نیچ ہم اس ضلعے کے پچھ مقامات پر عزاداری محرم کی پچھ رسوم و روایات کو مختمراً بیان کررہے ہیں۔

سلم بھلیڑا: یہ وہ پہلا گاؤں ہے جہاں پنچاب سے ججرت کرنے کے بعد بارہ سیدوں نے اس علاقے میں سکونت اختیار کی تھی۔اس گاؤں میں اب بھی کئی سید خاندان آباد ہیں۔ اس گاؤں میں پانچ پرانے امام باڑے ہیں، جن کے نام ہیں:

ا- طالب على كا امام باره

۲-مشرف حسین کا امام باژه

س- ساجد حسين كا امام باژه

٨- و پڻي شار حيدر کا امام باڙه

۵- تق کا امام باژه

١- بولسفر، جان، نارمين،سابقد حواله، ص ١٦٥

طالب علی کا امام باڑہ لگ بھگ ۱۵۰ سال پرانا ہے۔ لے پہلے دی دنوں میں روزانہ میم کو وہ جہلیں ہوتی ہیں، ایک مردانی، ایک زنانی، اس امام باڑے میں ۲ رمحرم کو ضرح کر کھی جاتی ہے۔ اس ضرح کو میراپور تھے سے لایا جاتا ہے۔ مہندی کا جلوس حضرت قاسم کی یاد میں نکالا جاتا ہے۔ جو امام حسن کے میراپور تھے اور ان کی شادی امام حسین کی لڑک سے ہوئی تھی۔ مہندی ڈپٹی جعفر حسین کے امام باڑے سے بہال لائی جاتی ہے۔ مرمحرم کو ای امام باڑے سے ایک تابوت لایا جاتا ہے اور سقہ کی روایت انجام دی جاتی ہوئی تھے دور ان کی باد میں خضرت امام حسین کے رفقاء کے چھوٹے سے لئکر کے سے سالار اور علمبردار معنرت عباس کی یاد میں نوخیز لاکے سفے بننے کی رہم ادا کرتے ہیں، جھکٹری، بیٹری اور ڈھال پر نذر دی جاتی ہے جس سے امام حسین کے گھرانے کی اسیری کی یاد دلائی جاتی ہے۔ ذوالجناح کے ساتھ علم کی جلوس کہ راور ۱۰ محرم کو لگا ہے۔ عام طور پر مقامی لوگ بی صدیث اور تحت اللفظ مرثیہ پڑھتے تھے کا جلوس کہ راور ۱۰ محرم کو لگا ہے۔ عام طور پر مقامی لوگ بی صدیث اور تحت اللفظ مرثیہ پڑھتے تھے گر اب کوئی خطیب (مولانا) مجلس کو خطاب کرتے ہیں۔

ایک اور امام باڑہ جو نیج کی ڈیوڑھی کہلاتا ہے، اسے تخصیل سے سو روپیئے مائی اعانت کے طور پر ملتے ہیں۔ یہاں بھی پہلی سے ۹ رمحرم تک ایک اور دو بج کے درمیان مجلس ہوتی ہے۔ ای طرح ساجد حسین کے امام باڑے، دونوں جگہ محرم کے وی دن مردانی اور زنانی دونوں مجلسیں ہوتی ہیں۔ لکڑی کی ایک نوے یا سوسال پرانی ضریح ساجد حسین کے امام باڑے میں اب بھی موجود ہے، ڈپٹی جعفر حسین کا امام باڑہ جے نقی کا امام باڑہ بھی کہتے ہیں، یہ بھی بہت پرانا مام باڑہ ہے اور یہاں بھی محرم میں روزانہ رات کو مجلس ہوتی ہے۔ ای طرح یہ تمام کام بالکل منظم ہیں اور مختلف امام باڑوں میں مختلف گرمقررہ وقت پر مجلسیں ہوتی ہیں۔

اس کے بعد پہلی سے دس صفر تک مولانا متاز کے گھر میں خواتین کے لیے شب بیداری ہوتی ہے اور اا سے ۲۰ صفر تک مردانہ عشرہ (مردول کی دس مجلسیں) منعقد ہوتا ہے۔ اس طرح چہلم تک مجلس کا سلسلہ چلتا رہتا ہے۔ میں

جانسے: جانسے بارہ سیدوں کی تبان پورشاخ کامسکن ہے۔ اس قصبے میں زیادہ مشہور امام باڑے ہیں: ا-شیش محل امام باڑہ

۱- انتروبي ١٢٠٢ كتوبر ٢٠٠١ ،سيدشباب عالم ابن سيدنطبير عالم مرتوم ، تمر ۵۵ سال ، سكونت مجعليز ا ، گاؤن ،مظفر تكر، سيدسيف عالم ابن سيدشاه عالم ،عمر ۲۰ سال ،سكونت ،سمحصليز و گاؤن ،مظفر ۲۰ انفرويو ۳ " " "

۲- رنگ محل امام باژه

۳- جعدامام باژه

س- جنت آباد امام باژه

۵-موتی محل امام باژه

شیش محل امام باڑہ سب سے پرانا ہے جے سید حسین علی خال نے سترھویں صدی میں ہوایا تھا۔
سید حسین علی خال اور ان کے بھائی سید عبداللہ خال آخری مخل دور کی تاریخ میں 'بادشاہ گر' کہے جاتے ہے۔ حسین علی خال نے ہی یہال عزاداری کی ابتداء کی تھی۔ رنگ محل کا امام باڑہ سید ذوالفقارعلی خال نے بنوایا تھا۔ رنگ محل اور ایک مسجد ۱۹۰۵ میں بن تھی، امام باڑہ ان کے پچھ بعد میں بناتھا۔ دوالفقارعلی خال کے ورثاء اب بھی وہال رہتے ہیں۔ عباس علی اس کے متولی ہیں۔ اس زمان میں سے دوالفقارعلی خال کے ورثاء اب بھی وہال رہتے ہیں۔ عباس علی اس کے متولی ہیں۔ اس زمان میں سے امام باڑھ بغیر جھت کا ہے، صرف شاہ نشین باتی ہے۔ شروع میں اس امام باڑے میں چند مجلسیں ہوتی متھیں۔ گر جب سے ذوالفقارعلی خال کے بیٹے سید مظفر خال نے ایک ضرت کا اکر امام باڑے میں رکھی متھیں سے یہاں مجلسوں کی تعداد ہو ھائی ہے۔ اجمعہ امام باڑہ بھی کانی پرانا ہے۔ اب اس کی تقیر نو ہوئی ہے۔ اس امام باڑے میں رسول اللہ کا 'قدم شریف' بھی ہے۔ اس امام باڑے کے بیٹ رسول اللہ کا 'قدم شریف' بھی ہے۔ اس امام باڑے کے بیٹ آباد جانسٹھ کا بہت پرانا محلہ دس میں اس کے متولی ہیں۔ جنت آباد جانسٹھ کا بہت پرانا محلہ ہے۔ امام باڑے میں ایک کتیہ موجود ہے جس میں اسکی تاریخ ۹۰ ما جمری کھی ہوئی ہے۔

محرم کے پہلے نو دنوں میں جنت آباد کے امام باڑے میں عورتوں کی مجلس شام کو اور مردوں کی مجلس صبح کوشیش محل کے امام باڑے میں ہوتی ہے۔ نو تاریخ کو ایک الوداعی مجلس ہوتی ہے جس میں عباس علی خاں تحت اللفظ مرثیہ پڑھتے ہیں۔ عشرے کا جلوس شیش محل امام باڑے سے شروع ہوتا ہے، رنگ محل کے لوگ سواری پڑھتے ہیں اور جلوس کلی دروازے سے ہوتا ہوا جمعہ امام باڑہ پنچتا ہے تا ہواں بھی ایک چھوٹی مجلس ہوتی ہے اور دوسرے تمام امام باڑوں کے جلوس جمع ہوکر ایک بڑے جلوس کی شکل میں کر بلاکی طرف روانہ ہوتے ہیں۔ شام کو رنگ محل امام باڑے میں شام غریباں کی مجلس ہوتی ہے۔ یہ مجلس ہوتی ہے۔ یہ بال موتی ہے۔ اس میں کوئی خطیب واقعات کر بلا

۱- انٹرویو ۱۸/۱کتوبر ۲۰۰۹ پرسید ظریف کیس واین ائبر حسین ، نمر ۳۳ سال سکونت: شیش محل - جانستید

۲- انترویو ۱۵ دراً تتوبر ۲۰۰۷ بسلیمان علی خال ، این صنعیم علی خال عمر ۲۰ سال ، سکونت ، رنگ محل ، موجوده پیته ، رام پورم ، مظفر محمر

بیان کرتا ہے۔ رات کوعزادار کر بلا جاتے ہیں اور وہاں روشنیاں رکھتے ہیں۔ اس کے بعد چہلم تک جنت آباد امام باڑے میں روزانہ مجلس ہوتی ہے۔ ا

مظفر گر: جیسا پہلے بیان کیا گیا مظفر گر کو ابوالمظفر خال کے جیٹے نے اپنے باپ کے نام پر آباد کیا تھا۔ ابوالمظفر کے تمن بیٹے اور ایک بیٹی تھی۔

ا- سب سے بڑے بیٹے منصور علی نے منصور بور آ باد کیا۔

٢- دوسرے بيٹے منور خان نے اپنے باپ كے نام برمظفر كرآ بادكيا۔

۳- تیسرے بیٹے نے اپنے باپ کے خطاب (خان جہان) کی نسبت سے خانجہاں پور بسایا اور پھراپنے نام پرشیر پورگاؤں بسایا۔

منور علی خال اکے یانچ بیٹے تھے۔

ا-سیدطٰ، ۲-سیدطٰ، ۲-سیدوجیدالدین، ۳-سیدعیوض علی، ۲-سیدابواسعیدخان اور ۵-سیدنصرالله خاننصرالله خان نے محلّه ندی والا اور پچدرہ بسایا۔ وجیہدالدین نے محلّه موتی محل آباد کیا۔ ابوسعید
خان نے محلّه ابو پورہ آباد کیا۔مظفر نگرشہر میں موتی محل، کشیر ا، ندی والا، ابو پورہ اور بیج والا سب سے
ہرانی آبادیاں ہیں۔ ج والا محلے میں آیک بہت پرانا شاہ جہاں کے وقت کا امام باڑہ موجود ہے۔موتی
محل والا امام باڑہ ابوسعید خان نے بنوایا تھا۔ ندی والا امام باڑے میں ایک کتبہ ہے جس میں لکھا ہے:
ظہور وقف شداز سید ذوالفقار علی مرحوم

محرم کے پہلے چھ دنوں میں ان سب چھ امام باڑوں میں مجلسیں ہوتی ہیں۔ پھر چھ تاریخ سے عکموں کے جلوس کا سلسلہ شروع ہوئے ہیں، جو عکموں کے جلوس کا سلسلہ شروع ہوئے ہیں، جو کمرا مارکیٹ اور کھالا پار ہیں امام باڑہ خورج والے سے بالتر تیب نکلتے ہیں۔ ی

چھٹی تاریخ کو ایک مجلس کے بعد علم کا جلوس انصاری روڈ پر نذر محمد ایڈووکیٹ کے گھر سے بھوکا محلّہ امام باڑے کے لئے نکلتا ہے۔ سات اور آٹھ محرم کے جلوس، جن میں سواری پڑھی جاتی ہے موتی محلّ سے سات تاریخ کو اور ابو پورہ سے آٹھ تاریخ کو نکلتے ہیں۔ بیجلوس شہر کے تمام مشہور امام باڑوں سے گزرتے ہیں۔

۱ - انفرویو: ۱ نومبر ۲۰۰۷، غلام علی ۱ بین غلام حسن عمر ۵۰ سال سکونت جانسته منظو نگر - این کردند کردند

۲- انتردید ۵ نومبر ۲۰۰۱، رضی الحن، این ریاض الحن، عر ۲۰ سال، سکونت مجوکا محله، مظفر مگر

۱۰ رجم کا جلوس ندکورہ بالا دونوں امام باڑوں سے نگلتے ہیں اور بھکت سکھ مارکیٹ پرمل جاتے ہیں اور بھکت سکھ مارکیٹ پرمل جاتے ہیں۔

علم، تعزید اور ذوالجناح ان جلوسول میں شامل ہوتے ہیں۔ ۱۰رمحرم کوسنی حضرات بھی تعزید نکالتے ہیں۔

مظر محرطی: منظر محرف بین بہت سے گاؤں ہیں جہال سیدوں کی آبادی خاصی بوی تعداد میں ہے۔ پھر عرصے پہلے تک صرف چند بااثر سید خاندانوں میں ہی مجلسیں ہوتی تھیں جن میں قرب و جوار کے گاؤں کے نوگ شرکت کرتے تھے۔ گر اب سادات بارہ کے علاقے کے اُن تمام گاؤوں میں جہال سیدول کی آبادی ہے۔ (پورے ضلع میں لگ حگ ۲۰ گاؤں) مجلسیں ہوتی ہیں اور ان کی تعداد میں زہردست اضافہ ہوا ہے۔ مجلس کا طریقہ ہے کہ سب سے پہلے دو تین افراد کی ٹولی سوز، سلام، مرشیہ اور تحت اللفظ پڑھتی ہے۔ پھر ایک ذاکر (خطیب) بیان (ذاکری) کرتا ہے اور تفصیل سے کربلا کے واقعات بیان کرتا ہے پہلے ہر گاؤں میں دو تین افراد تحت اللفظ مرشیہ پڑھنے میں مہارت رکھتے تھے۔ تحت اللفظ صرف ایک فض پڑھتا تھا۔ اور عام طور پر میر انیس یا مرزا دبیر کے مہارت رکھتے تھے۔ تحت اللفظ صرف ایک فض پڑھتا تھا۔ اور عام طور پر میر انیس یا مرزا دبیر کے مرشے پڑھے جاتے تھے۔ گر اب ہندی کا چان بڑھنے سے بیروایت معدوم ہوتی جارہی ہے چونکہ وہ کوگ ہیں۔ ا

محرم کے جلوسوں میں علم، ضرح، تعزیے اور ذوا ابھاح نکالے جاتے ہیں۔ ضرح حضرت علی یا امام حسین کے روضے کی هیپہہ ہوتی ہے۔ لفظ اتعزیہ یوں تو غم کو ظاہر کرتا ہے گر ہندوستان میں اب یہ امام حسین کے روضے کی چھوٹی هیپہہ کے مترادف ہے۔ تعزیہ مختلف او نچائی، مختلف تناسب اور مختلف چیزوں کے بنے ہوتے ہیں۔ گر اپنی شکل کے لحاظ سے عام طور پر یہ ایک گنبد والے مقبر سے جیسے ہوتے ہیں۔ علم میں سب سے او پر ایک نیچا (کھلے ہاتھ کی هیپہہ) جو رسول اور اُن کے چار قرابت داروں (' پنجتن یعنی محمد علی ، فاطمہ ، حسن اور حسین ) کو یاد دلاتا ہے۔ سمجھلیوا میں طلب علی کے امام باڑے میں موجود ایک پنج (لگ مجمگ ڈیڑھ دوسو سال پرانا) کی تصویر آخر میں دی گئی ہے۔ نو سے باڑے میں موجود ایک پنج (لگ مجمگ ڈیڑھ دوسو سال پرانا) کی تصویر آخر میں دی گئی ہے۔ نو سے کے ساتھ عزادار، یا حسین ، کے نعروں کے ساتھ ہاتھ سے سینے پر ماتم کرتے ہیں۔ پچھ لوگ زنجیروں میں گئی چھریوں سے اپنی پیٹھ پر بھی ماتم کرتے ہیں جس سے خون نکلئے لگتا ہے۔

۱- انٹرویو ۷ نومبر ۲۰۰۷ سید شمو، این سیدمقصودعلی، عمر ۳۵ سال، سکونت بعشورا گاؤں ، مظفر نگر

کر بلا میں قبریں بنائی جاتی ہیں اور تعزیے (کے پچھ چھوٹے جھے) اُن میں رکھ کر انہیں مٹی اور یانی کے ساتھ دفن کیا جاتا ہے۔

عزادار محرم کے مبینے میں کالے کپڑے بہنتے ہیں اور زندگی کی کسی آ سائش سے لطف اندوز نہیں ہوتے۔ جب محرم کا چاند نظر آ تا ہے تو عورتیں اپنی چوڑیاں اور زیور اتار ویق ہیں اور تکمن کپڑے نہیں پہنتیں۔ ہنا مختی سے منع ہوتا ہے۔ بارھویں (یعن عشرے سے تیسرے دن) کو ایک مجلس ہوتی ہے جس کا سلسلہ چہلم تک چاتا ہے۔ چہلم کو پھر ایک جلوس لگلتا ہے۔ کرولی گاؤں میں اربعین کی مجلس ہوتی ہے۔ اس روز عزادار سوگ کا یہ زمانہ پورا کرکے زندگی کے عام معمولات پروائی آ جاتے ہیں۔

۱- انزویو ۷ نومبر ۲۰۰۱ ،سید رون علی زیدی این سید نائب حسین عمر ۵۸ سال ،سکونت انصاری روز ،مظفر محر

# جو نپور میں عزاداری کی روایات: تاریخی جائزہ

ڈاکٹر سید محمد عامر⇔

جونپور، قرون وسطی کا شیراز ہند، مشرق کی ست ضلع غازی پور اور اعظم گڑھ، مغرب میں ضلع برتاب گڑھ اور الد آباد شال میں ضلع سلطان پور، جس کی ایک بتی سی پی اسے ضلع فیض آباد سے جدا کرتی ہے، اور جنوب میں مرزا پور اور بناری اے اصلاع سے گھرا ہوا ہے، یہ ۱۳۳٬ د ۲۵٬ وگری راور ۲۳٬ ۱۳۰٬ وگری شالی طول البلاد اور ک' ۸۲٬ دگری اور ۵٬ ۵٬ ۸۳ مشرقی عرض البلد کے علاقوں کے درمیان واقع ہے۔ یہ اس ضلع کی شالی وجنوب میں زیادہ سے زیادہ لمبائی ۹۰ کلومیٹر اور شرق وغرب میں زیادہ سے ریادہ لمبائی ۹۰ کلومیٹر اور شرق وغرب میں زیادہ سے زیادہ جوڑائی ۸۵ کلومیٹر ہے۔ ۲۰۰۱۔ ۲۰۰ کے سروے کے مطابق اس کاکل رقیہ ۲۲۱،۲۲۲ مربع کلومیٹر ہے۔ یہ

اس مقالے میں آ ٹارِ قدیمہ اور تاریخ کے توسط سے اس تاریخی شہر میں عزاداری کی روایت اور شہر میں مقالے میں آ ٹارِ قدیمہ اور تاریخ کے توسط سے اس تاریخی شہر میں موجود عزا خانوں کے بارے میں کچھ حقائق چیں کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس حقالے میں اس تحقیق کے نتائج کو پچھ حصوں میں تقسیم کیا عمیا ہے۔

میں نے اس شہر کے بارے میں ادبی اظہارات اور بیانات کو علاقے کے آٹار قدیمہ کے باقیات کے ساتھ رکھنے کی بھی کوشش کی ہے۔ اس ابتدائی جائزے کے لیے ہمیں اس علاقے کے بارے میں کچھ ایسی معلومات حاصل کرنے کا موقع بھی ملا جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ ایک عرصے بارے میں تک تعلق اور شرقیوں کے درمیان یہاں سیای بلچل کیوں رہی۔ اس سے جونپور میں قدیم وقتوں سے چلے آرہے بچھ رسوم و رواج پر بھی روشی پرتی ہے۔

<sup>🕁</sup> جامعه آ رکا تیوز، جامعہ ملیہ اسلامیہ

ا- احد، سيد اقبال، تاريخ سلاطين شرقى وصوفيائ جونبور ١٩٨٨، ص ٣٣

۲- نيول - انتج رة روى (Nevill.H.R.D) وشركت ويشيرس آف يونائيند براوس آف آكره اينذ اوده جلد - ا ۱۹۰۸ XXVII الد آباد مس

١٠٠٠- جونپور ايمنستريتيو، جونپور ٢٠٠١-٢٠٠٠

ہندوستانی تاریخ میں شرقی دور میں جونپور میں شرقی علم و ادب کی بے مثال ترقی کے شواہد بہت زیادہ طلع ہیں جو پوری پندرهویں صدی پر محیط ہیں۔ کم و بیش پوری صدی میں شرقی حکومت کے درالسلطنت ہونے کی وجہ سے اسے سائ عظمت بھی حاصل رہی جس کے نتیج میں یہاں بڑے باحوصلہ اور مضبوط بادشاہ بھی ہوئے جیسے سلطان ابراہیم شاہ شرقی (۱۰۴۱ تا ۱۳۸۰) سلطان محمود شاہ شرقی (۱۰۴۱ تا ۱۳۸۷) جن کی تحریک اور عمل کے شرقی (۱۳۵۰ تا ۱۳۸۷) جن کی تحریک اور عمل کے شبوت معجد جامع الشرق، معجد اثالہ اور معجد لال دروازہ کے شکل میں دیکھے جاسکتے ہیں۔

یہ کہنا ہے جاند ہوگا کہ جونپور کی مسجدیں خود شرقی دور حکومت کی یادگاریں ہیں عالی شان قلع ، محلات، مقبرے ، مسجدیں، خانقا ہیں، عزاخانے یا امام باڑے غالبًا ہندوستان میں طرز تقبیر کے اعلیٰ معیار کے بہترین اور حیرتناک نمونے ہیں۔ یہ خوبصورت عمارتیں خود بھی طرز تقبیر کا ایسا معیار بن گئی ہیں کہ انہیں بھی ایک الگ'جونپور طرز تقبیر' کا نام دیا جانے لگا ہے۔ ل

ان بادشاہوں نے یہ شاندار عمارتیں قدیم جاہ مندروں کے مقامات پر کھڑی کرکے تاریخ ک بدنا می تو ضرورمول کی گر ان کے بدترین نقاد اور نکتہ چیں بھی بیضرورتسلیم کرتے ہیں کا ان لوگوں نے خود کو جاہ کار کے مقابلے میں بہتر معمار ضرور ثابت کردیا۔ ببرحال یہ جواز سکندر لودھی کے حق میں پیش نہیں کیا جاسکتا جس نے شرقی بادشاہوں جیساعمل کیا تھا۔

طر نے تغیر کے عردج پر پہنچ ہوئے اس شہر کو اپنی سیاسی فلست و ریخت اور ثقافی حنول سے اس وقت دوجار ہونا بڑا جب سکندر لودھی (۱۳۸۹ تا ۱۵۱۷) نے شرقی خاندان کے آخری حکراں بع (۱۳۹۳) حسین شاہ شرقی (۱۳۵۸ تا ۱۳۸۷) کو فلست دی۔ لودھی نے اس سلطنت کی خودمخاری ختم کردی اور جو نپور کو دبلی سلطنت میں ملا لیا سے لودھی کے چھ مہینے کے قیام میں پورے جو نپور پر خوف و ہراس طاری رہا اور اس نے جو نپور کی ثقافتی اور فنی شان وعظمت کو تباہ کرکے رکھ دیا۔ اس عرصے میں اس نے شرقی دور کے ہر طرح کے آٹار کو مٹانے کی ٹھان کی ہشرقی ہادشاہوں کے پر شکوہ محلوں، حسین باغوں اور عالی شان امام باڑوں کو زمیں ہوس کردیا اور شرقی سلطنت پر اپنے کمل تسلط کے اظہار کے باغوں اور عالی شان امام باڑوں کو زمیں ہوس کردیا اور شرقی سلطنت پر اپنے کمل تسلط کے اظہار کے

ا-فعيج الدين ، مولوي محد ، دي بستري آف شرقي موند مينش الن جونيور ، بدايون ، ١٩٣٢ ، من ٣ اور ٣

r احمد نظام الدين ، طبقات اكبري ، كلكنه ١٩٣٥ ، ١٩٢٧ ج١٥٠ م ١٩٨ - ٣١٨

٣- سعيد، ميان محد، شرتى سلفيت و ف جو نيور، (اب بالنيكل ايند مليل بسنرى) كرا جي ١٩٧٢، ص ٢٠٣

لیے ان کے ناموں سے منسوب ہر چیز کو تباہ کردیا۔ قلعوں، محلوں اور تمام غیر ندہی تشم کی عمارتوں کو تباہ کر چینے کے بعد اس نے شرتی مساجد کو تباہ کرنا شروع کیا، حالانکہ وہ خود رائخ الاعتقاد مسلامان تھا۔ آخر علاء کے احتجاج نے اُسے مساجد کی مزید بے حرمتی سے باز رہنے پر مجبور کردیا۔ لے اب جو پھھ جو نپور میں ہم دیکھ کتے ہیں وہ ان مفخر بادشاہوں کی تقمیرات کا صرف ایک جھوٹا سا حصہ ہی ہیں۔ اس فنی عظمت کی اتنی تباہی کے بعد بھی مغل شہنشاہ شاجباں نے اس کے ادبی اور فنی کارناموں کا اعتراف کرتے ہوئے جو نپور کو شیرانے ہند کے لقب سے عزت بخش تھی ہے۔

جونپور جو اب شالی ہندوستان میں از پردیش ریاست کا کا ایک شہر ہے وہ قرون وسطیٰ کے ہندوستان میں صدیوں سے شیعہ آبادی کا مرکز رہا ہے۔شیعوں کی اس مرکز بت کے آثار یہاں چودھویں صدی عیسوی میں شرقی خاندان کی حکومت کے قیام میں ہی دیکھے جاسکتے ہیں۔ پہلے شرقی سلطان، خواجہ جہاں ملک سرور سے آخری سلطان حسین شاہ شرقی تک سب سید الفہداء کے عزاوار، الل بیت کے دوستدار اورشیعہ (اثنا عشری) تھے۔ ج

ایک دہے کے قریب جو نپور کے قیام کے دوران میں نے محرم کے اجتما تی پروگرام اور رسومِ عزاداری کے بارے میں جانکاری حاصل کی۔ محرم کا مقدس مہینہ جو نپورشہر اورس کے مضافات میں برے پرهکوہ اور سنجیدہ انداز میں منایا جاتا ہے۔ ہر دور کا اپنا بزید ہوتا ہے گرظام کی مزاحت جس کی لاٹانی مثال حسین نے چش کی، اسے اپنا ناہر صاحب عقیدہ کا فرض ہے۔ پھر کیا تجب ہے کہ ان کے عزادار سال بسال جو نپور میں ان کے خاندان پر گزرے مصّائب اورظام وستم کو یاد کرنے جمع ہوتے ہیں۔ ہی ماتم کرنے والوں کے دستے، نوحہ خوانوں کی ٹولیاں، سالانہ مجالس عزا اور رضا کاروں کے منظم کے ہوے جلوسوں کو محرم کے بورے مینے جو نیور میں دیکھا حاسکتا ہے۔

عزاداری کی روایت جونپور میں ۲۰ ساا ہے ہی شروع ہوگئ تھی۔ بی جگوں پر بڑی تعداد میں امام باڑے قایم ہوئے۔حضرت مولانا مخدوم سیدعلی نصیر نے محلّہ نصیر خان، معروف بہ چھتری گھاٹ میں

ا۔ ایسنا می ۱۹-۱۳۱۸ خیرالدین، مولوی محد کے، جو نیور نامد، می بھی حوالہ ۱۹۵۱، می ۱۹-۱۹، نظام الدین اور نعت انتد دونول نے سکندر لودھی کے جو نیور میں چید میبینے کے قیام کا ذکر کیا ہے، لیکن انہوں نے اس کے شہر کو جاہ کرنے کا کوئی ڈکرٹیس کیا۔ جبہہ خیرالدین اور نیویل نے چید میبینے کے قیام اور شہر کو جاہ کرنے کا ذکر کیا ہے۔ ۲-اکرام، شخ محد، آ ہے کوڑ، دیلی (۱۹۵۲) می ۵۰۸، احجہ، سید اقبال، تاریخ ساطین شرقی وصوفیاتے جو نیور، جو نیور، (۱۹۸۸) می ۳۹،۳۷ سے ۳-حسین مظفر، ہسٹری آ ف عزاداری ان جو نیور جو نیور ۱۹۸۷، می ۱۳ سام ۲۰۰۳ می ۱۳ میں ۱۳ میں ۱۹۳۰ میں ۱۳ میں ۲۰۰۳ میلائے سینس آ ف سٹری، موسائن، کی کی اینڈ رافکس، نئی دیلی۔ ۲۰۰۳ می ۱۳ میں ۱۳

ایک امام باڑہ اے ۱۳ میں تغیر کردایا جو، گوکہ ابھی باتی ہے مگر بڑی خشد حالت میں۔ یہ جو نپور کا سب ے بہلا امام باڑہ تھا۔ ل

دوسرا تاریخی امام باڑہ فاطمہ بی بی معروف بد بہوا بیم نے بنوایا جومولانا نصیر علی کی اولاد میں تخیس ۔ اس کی زمین شنرادہ ناصرالدین محمود تعلق نے دی تھی۔ بیاسی موجود ہے اور امام باڑہ دالان کے نام ہے جانا جاتا ہے۔ ی

شرقی سلاطین کے دور میں عزاداری کی روایت پوری طرح جم می اور جونپور میں اس کا وقار و احترام عام ہوگیا۔ شرقی سلطانوں نے اس میں ذاتی توجہ دی اور اپنے محلول میں مجالس عزا منعقد کیس۔ گوکہ خواجہ جہال ملک الشرق، نے خودتو کوئی امام باڑہ تقیر نہیں کروایا مگر مجالس عزا میں ضرور شریک ہوتا تھا اور شاہی خزانے سے مجالس کے لئے ہر سال مالی امداد ضرور دیتا تھا۔

خاندان شرقی کے سب سے کامیاب حکرال ابراہیم شاہ شرقی (۱۳۰۱ تا ۱۳۴۰) نے اپنے دور میں ایک بڑا شان دارعزا خانہ بنوایا جو'خانقاہ نوحہ گرال کے نام سے مشہور تھا۔ اب یہ بڑی معجد (جامع الشرق) کے قریب ہے اور تعزیے (امام حسین کے روضے کی تھیہہ) اس کی دصیت کے مطابق اس کی قبر پر رکھے جاتے ہیں۔ اس کے لڑکے سیدمحود شاہ شرقی نے (۱۳۵۰) تا ۱۳۵۷) سومحلہ بیگم مین میں ایک عزاخانہ بنوایا جو اپنے طرز تقیر کی خوبصورتی کی وجہ سے جونپور کے تمام امام باڑول میں مرکزی حیثیت کا حامل ہے۔

سکندرلودھی نے اپنے حملے کے دوران اس کے پکھ حصول کومنہدم کرایا۔ اب ای جگہ صدر امام باڑہ (جومحرم کی تمام رسومات کا مرکز ) ہے جو سلطان محمود کی یاد میں بنوایا محمیا ہے۔ پرانی عظیم الشان عمارت کے قار ابھی تک موجود ہیں جن سے اُس شاہی سریرتی کا اندازہ ہوتا ہے جو اسے حاصل تھی۔

سلطان محود شاہ کی چیتی بیوی ملکہ راج بی بی نے اس سے ملی ہوئی ایک خوبصورت معجد، ایک عزا خاند اور ایک خانقاہ بنوائی۔ مولانا سیدعلی داؤد کو ان تمام عمارتوں کا ناظم مقرر کیا حمیا۔

مشرقی خاندان کے آخری حکمرال حسین شاہ شرقی کے 'نوحہ گران' (ابراہیم شاہ کا صدر امام باڑہ) کی توسیع کی۔ اس نے ایک عالیشان مجد، جامع الشرق' بھی تغییر کروائی، جو جو نپور میں ایک عرصے تک عزاداری کا مرکز رہی اور بعد میں جو نپور کے ہی سید کرامت علی کی کوششوں سے حکومت برطانیہ

١- سابقه حواله ، بستري آف عزاداري ان جونيورس ٢١ - اييناً ص ٢١ - اييناً من ٢٥ - ٢٠

نے کھوعرصے کے لئے بہال عزاداری کوممنوع قرار دے دیا۔ ا

ا كبرك دور ميں منعم خال خانخانال جو نبور كا گورنر ہوا (١٥٦٥ تا ١٦٧٦) جو انظاى اموركى بہت اچھى قابليت ركھتا تھا۔ يہ اثنا عشرى شيعہ تھا۔ اس نے تفکھر الله اليك مسجد اور ايك خانقاہ ذكران، بنوائى۔ عزادارى پھر كافى مقبول ہوئى اور جو نبور عزادارى كا مركز بن گيا۔ اس بات كا تذكرہ بھى ضرورى ہے كہ سيد احسن اخوندمير، جو ايران كے شاہ طبهاسب كا ايك فوجى افسر تھا، وہ جاليوں كے ساتھ ہندوستان آيا تھا اور جو نبور ميں ہى مقيم ہوا تھا۔ يہاں اس نے كئى عزاخانے بنوائے اور عزادارى كى رسوم ميں ايرانى طريقة كے مطابق، ذوالجناح كا جلوس قائم كيا۔ ي

راجا ادارت جہاں، اپنے سلسلۂ نسب کے اعتبار سے سید احسن اخوند میر کے سلسلے سے جا ملتے ہیں۔
ہیں۔ انہوں نے بھی ایک مسجد اور عزا خانہ بنوایا جو ابھی تک باتی ہیں اور اچھی حالت ہیں ہیں۔
۱۸۵ء کی بغاوت میں جو نپور کا پہلا مقتول ایک عزادار حسین ہی تھا۔ شہ بزرگ بھی راجا ادارت جہاں ہی تھے۔ ان کے لڑکے راجا مظفر جہاں اور بوتے ذوالفقار جہاں اپنی پیرائۂ سالی کے باوجود اب بھی مجلسلوں اور تمام ماتی رسوم میں حصہ لیتے ہیں۔ سے

جہاں تک جو نپور کی عزاداری اور اس کی اہمیت کا سوال ہے۔ اے جعفری ٹائمس (جعفری آبررور) ایک شیعہ اخبار جو ہمبئی سے شائع ہوتا ہے اور جو نپور بیس کافی مقبول ہے، کے ہیانات سے بخو بی سمجھا جاسکتا ہے۔ وہ اپنے خصوصی محرم نمبر بیس لکھتا ہے۔ '' امام حسین کا مقصد اپنے ساج کے طالات کو سدھارنا اور اسلام کے فراموش کردہ قوانین وقواعد، کو دوبارہ معظم کرنا تھا۔ اس لیے ہم اس وقت تک خود کو سپا عزاوار کہلانے کے مستحق نہیں ہو سکتے جب تک ہم اپنے فرائض، جیسے قرآن کی واجب کردہ نماز ، روزہ، اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک اور انسانوں سے محبت وغیرہ انجام نہ و بین، اور ممنوعہ اعمال، جیسے موسیق سنا، محمدی فلمیں دیکھنا، غیر ضروری محب شپ بیس وقت ضائع کرنا وغیرہ سے برہیز نہ کریں۔ ہم اس طرح اس نے عزاداری کے روحائی پہلو پر بار بار زور دیا۔

عزاداری حقیقت میں رسول اللہ کے خاندان کے محترم افراد پر اسلام دشمن لوگوں کی طرف سے کے جانے والے مظالم کے خلاف ایک اختاعی احتیاج ہے اور مجلس عزا کو اصل میں حضرت زینب(س)

۱- ایننا نیز، بیک، مرزاعباس علی، جونور نامه جسین مشن، تکعنو ۱۹۸۷، ص ۸۷ ش حوالد ۲۰ ایعنا ص ۵۳-۵۰ ۳- کریی، محدرضا، " دی امیارئینس، آف مورنگ، " عزاداری" بعفر نائمس، جعفری آبزرور، ۲ نیبرا، اگست ستبر، بمینی ۱۹۸۸، ص ۱۳

کی سنت کہا جاسکتا ہے۔ جو نپور کے شیعوں کے لیے محرم کی ہرشام، شام غریباں، ہوتی ہے۔ ڈاکٹرسید وصی احد کاظمی سے عزاداری کی اہمیت پر تفکی کے دوران انہوں نے کہا کہ کربلا ہیں حسین کا شہادت کو پُن لین ہمیں بتاتا ہے کہ'' دوسروں کو تکلیف دینے سے بہتر خود تکلیف برداشت کرلینا ہے''۔ ان کی شہادت بی نوع انسان کی بہتری کے لیے پیش کی جانے والی قربانیوں میں ایک مثالی قربانی ہے۔ ماتم کے عمل اور خود اذبی سے ہم خود کو تکلیف پہنچاتے ہیں''۔ ئے

حسین اور اُن کے رفقاء پر ماتم عزاداری محرم کا مخصوص عمل ہے۔ یہ اصطلاح شدت غم میں خود کو ہاتھوں سے ( فاری میں سینے زنی کہا جاتا ہے) یا کسی ہتھیار سے ( کوڑے کی طرح استعال کرتے ہوئے۔ زنجیر زنی) اپنے جسم کو مارنے کے لیے استعال ہوتی ہے۔ جو نپور کے لوگ پہلی سے دس محرم کے دوران عزاخانوں میں ماتم میں حصہ لیتے ہیں۔ جو نپور کی ایک ممتاز شیعہ شخصیت، حیدرعباس کے قول کے مطابق، محرم میں ماتم اللہ کے نزدیک غیر معمولی اہمیت کا حامل ہے ورنہ وہ اپنی مخلوق میں این انداز میں رونے اور ماتم کرنے کی صلاحیت ہی نہ دیتا۔ اس کوسید محمد عمید نے اُن روایات سے تقویت دی ہے کہ کر بلا میں حسین کے غم میں پوری کا کنات شریک تھی۔

عمید نے مزید وضاحت کرتے ہوئے بتایا کہ اللہ نے ان مملوں (گربید و بکا) کو دنیا میں ظاہر ہی اس کے علی ماران کی یاد کی اہمیت لوگوں پر واضح ہوتی رہے۔ بل

یہ بھی یادر کھنے کے قابل بات ہے کہ صرف شیعہ ہی محرم میں حسین کا احترام نہیں کرتے۔ بہت سے سی اور ہندوؤں کے پہر گروہ بھی کس حد تک محرم خصوصاً عاشورہ کے جلوسوں میں حصہ لیتے ہیں۔ جو نپور میں بزاروں کی تعداد میں ماتم دار سڑکوں پر کربلا (پان دریبہ میں (صدر امام باڑے) سے کی

ا میل مزا، سدید زینی ہے، جس کی ابتداء انہوں نے دمثل کے قید خانے سے نگلتے ہی کوئٹی۔ جناب زینب خاندان رسول سے متعلق یعنی حضرت علیٰ کی بینی تحصی انہوں ، کوفد، کر بلا اور شام میں بہت قلم و زیاد تیال کہیں اور خود محل دمشق میں شہید کی محکی۔

حضرت زینب کا بینمل (مجلس) کی تصدیق امام معصوم نے کی تھی اس لیے بیہ ہر سیچ مسلمان کا فرض ہے کہ وہ اللہ کے تھم پرعمل کرہے۔ (ایس ۔وی یہ میرطنی جسین ، دی سیویشیئر آف اسلام ، تاریخ ترسیل قرآن ، نیویارک ۱۹۹۱،ص ۲۳۵

۳- عمید ، سیدمجد، دی امپارثینس آف کو بینگ اینڈ ویلنگ ، کراچی، ۳۲ ۱۹۷ م ۱۰ - ۷

س-بیشیر کے شال مغربی آخری مصے میں میکدیش بور گاؤل میں واقع ہے اس کا بہت عالی شان وروازہ ہے اور احاطے میں کئی تعارض ہیں، جن شی اقدم رسول اور روف احضرت عباس بھی شامل ہیں۔ بیمنل بادشاہ محد شاہ (۱۹۵ تا ۱۹۳۵) کے دور میں بیٹی فتح محر عرف منطق سیال نے تغییر کردوایا تھ ۔ منطق میاں لد آباد کے ناخم کے رسالہ دار تھے۔ (مولوی نصح الدین میاں، دک شرقی مولومینٹس آف جون بور، جالوں ۱۹۲۲، ص ۲۵۰

طرف جاتے و کم جاسکتے ہیں۔ یہ ہماری قومی ایکٹا اور فرقے وارانہ ہم آ بھٹی کا ثبوت ہے جو جو نپور اور اس کے اطراف میں نظر آتا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ تاریخ تاریخ وال کے تجرب کا نام ہے، جمعے جونپور میں نصیب خال کی منڈی
میں واقع ناظم علی خال کے عزا خانے میں جانے کا موقع طا۔ ان کے دور ہے آج تک یہال مجالس
عزا متواتر ہوتی آئی ہیں۔ ایک مخصوص ذاکر کو کر بلاحسین کے لیے بلایا حمیا تھا۔ ہرمجلس مرثیہ خوانی ہے
شروع ہوتی ہے جسے لگ بھگ چھ اافراد مل کر پڑھتے ہیں۔ اس کے بعد '' ذاکر کا بیان' (وعظ) ہوتا
ہے۔ اس' وعظ' (ذاکری) کی ساخت روایتی انداز میں مقرر ہے۔ خدا کی حمدوثا، رسول اور الل بیت
کی فضیلت کا بیان، فضائل اور دعا، کر بلا کے شہداء کے فضائل، اس بات پر زور کہ ہمیں اُن سے
ہدایت حاصل کرنی چاہئے، شہدائے کر بلا اور رفقائے حسین پر ہوئے مظالم یعنی مصائب کی تفصیل،
فالموں کی ایذا رسانی کا ذکر جس کے آخر تک وینچتے کینچتے ہمخص زور زور سے رو رہا ہوتا ہے یا اپنی
رانوں اور سروں کو پیٹ رہا ہوتا ہے، یا رومال سے اپنی آٹھوں اور چبرے کو ڈھک کرسکیاں لے
رہا ہوتا ہے۔ یہ جلس ناظم علی خان کے بوتے علی ضامن خال نے منعقد کی تھی۔ ان کے اچھے دئوں
کے گزر جانے کے باوجود ان کے خانمان میں عزاداری کی روایت ابھی تک باتی ہے۔

عام طور پرمجلس عوا کے پانچ جھے ہوتے ہیں: ۱-سوز خوانی ۲- سلام ۳- مرثیہ خوانی ۴- ندبی بیان اور ۵- نوحہ سوز، پنجبر، اُن کے وصی و اہل بیت کی شان میں اردو میں چھوٹی نظمیں ہوتی ہیں جو سُر ہے پڑھی جاتی ہیں۔ اس کے بعد عام طور پر سلام پڑھے جاتے ہیں پھر مرثیہ پڑھا جاتا ہے جس میں المیہ بیان ہوتا ہے چنانچہ زیادہ تر عزادار رونے لگتے ہیں۔ اس کے بعد جو بیان ہوتا ہے اس کے دو جھے ہوتے ہیں پہلے جھے میں ذاکر اسلام کے اصولی اور تاریخی لگتے بیان کرتا ہے اور دوسرا حصہ کر بلا کے المناک واقعات بیان کرنے کے لیے وقف ہوتا ہے اور پُرسوز ہوتا ہے۔ مجلس نوحے پڑھے جانے کے بعد ختم ہوتی ہے۔ نوحہ پڑھے وقت عزادار کھڑے ہوجاتے ہیں۔ لے مجلس عام طور پر حقے وقت عزادار کھڑے ہوجاتے ہیں۔ لے مجلس عام طور پر حقے مرک کی تقسیم برختم ہوتی ہے اور سے مولی علی کی عطا سمجھتے ہوئے مشبرک مانا جاتا ہے۔

دس محرم، جسے عاشورہ کہتے ہیں، اس روز (۱۸۰ عیسوی میں) کے امام حسیق اور اُن کے بہتر رفقاء ۱- دام بازے ہیں مرد اورخواتین وونوں مجل ہیں شریک ہوتے ہیں۔ تھر ایک ساہ پردہ درمیان ہیں پڑا ہوتا ہے۔ خواتین ذاکر کی مرف آ داز نس عق ہیں چنکہ ذاکر مرد سامین کی طرف منے کرکے بیٹنا ہے۔ ماتم مرف مرد کرتے ہیں۔

۱- اس مجلس می غم کی علامت کے طور پر امام باڑے کی تمام روشنیاں جھادی جاتی ہیں۔لوگ سیاه لیاس پہنے امام باڑے جس میشتے ہیں-

کی یاد ہیں خصوصی مجلسیں ہوتی ہیں۔ اس روز جو نپور میں بہت مجمع ہوتا ہے کیونکہ آج شہر اور مضافات سے تعزید لاکر وفن کیے جاتے ہیں۔ المهار روڈ پرواقع مفتی محلے کے پاس صدر امام باڑے سے المحق کر بلا میں لگ بھگ ایک لاکھ لوگ جمع ہوتے ہیں۔ اے حالا نکہ عددی اعتبار سے شیعہ جو نپور کی آبادی میں بھی فیصد ہی ہیں کیا ہوتے ہیں کہ بظاہر میں اجتماعی طور پر استے زیادہ شریک ہوتے ہیں کہ بظاہر میں تعداد آلگتی ہے۔

اپنے سروے کے دوران میں نے سو سے زیادہ عزا خانے جو نپور میں پائے ان جگہوں پر تعزیہ رکھے جاتے ہیں۔ اس طرح جو نپورک ساجی زندگی میں عزاداری کی جڑیں بڑی گہری نظر آتی ہیں اور ان کا اثر یہاں کی عام زندگی کے عام رسم و رواج پر بھی نظر آتا ہے۔ اس طرح ایک زمانہ گزر جانے کے باوجود اس تاریخی شہر جو نپور نے نہ اپنا غیر فرقہ وارانہ کروار گم کیا ہے اور نہ اپنی تاریخی روایتوں کو مشلا یا ہے۔ نی نسل مغربی تہذیب کے اثرات کے باوجود اپنی عزاداری کی تاریخی روایت کی قدر کرتی ہے۔ یہ لوگ کسی اور چیز سے زیادہ ان اجتماعی رسوم کی روحانی طاقت اور محرم کی روایتوں کو بھے ہیں۔ پروفیسر صادق نفوی (شیعہ ذگری کالئے، جو نپور) نے دوران گفتگو مجھے بتایا کہ محرم کے دنوں میں ہر شیعہ کا گھر امام باڑے میں بدل جاتا ہے۔ محرم کے دی دنوں میں آخری دن الوداع پر ہر طرف یہ آوازیں گونجی سائی دیتی ہیں۔ '' واجم آ! کشتہ خد حسین'' (اے محرد حسین شہید کردیے گئے)۔

اس طرح شیعوں کی عزاداری کچھ مقدی ہستیوں پر کیے گئے بدترین مظالم اور غیر انسانی برتاؤ پر انظہار رخ وغم کے لیے کی جاتی ہے جو اُن لوگوں کے ہاتھوں ہوئے تنے جو مسلمان ہونے کا دعویٰ بھی اظہار رخ وغم کے لیے کی جاتی ہے جو اُن لوگوں کے ہاتھوں ہوئے تنے جو مسلمان ہونے کا دعویٰ بھی کرتے تنے حقیقت میں انہوں نے اس پوری دنیا میں بنی نوع انسان کے کردار پر ایسے بدنما واغ لگادیے ہیں جو صفحہ تاریخ سے بھی مٹائے نہیں جاسکے ۔ یہ وہ غم ہے جس پر پورا فائدان بنی نوع انسان تا قیامت رخ وغم مناتا رہ گا۔ یا حقیقت یہ ہے کہ اہام حسین جیبا نہ بھی کوئی ہوا نہ بھی ہوگا۔ چودہ سوسال سے زیادہ کا عرصہ گزرجانے کے بعد بھی پوری دنیائے انسانیت کے لیے حسین حوصلے اور ولولے کا منبع ہیں۔ جیبا کہ کی شاعر نے مندرجہ ذیل چندم معرفوں میں اظہار کیا ہے۔ (اگریزی متن سے آزاد نٹری ترجمہ)

ا- توریکا جلوس بہت برے مجھے کے ساتھ کر بل پہنیا ہے۔ اس کے جاروں طرف کی بری شاہراہوں پر تریک سے ۸ بع رات تک سیا ۵ محفظ کے لیے روک دیا جاتا ہے یاکسی دوسرے راتے کی طرف موڈ دیا جاتا ہے۔

٣- اليس - وي مير احمد على محس وي سيوئير آف اسلام، تاريخ ترسيل قرآن نيويارك ١٩٩١م ١٩٩٠ - ٢٣٥ -

میرے ملک کے لوگ آج تھے پرآنسو بہار ہے ہیں اور شدت غم سے اپنے سینوں پر ماتم کر رہے ہیں اور شمکین، دردناک سُروں میں، اُن قصوں کو دہرا رہے ہیں کیسے جلتی ریت پر تو نے جان دی تو نے ظالم کی سفلہ مانگوں کو شمکراد یا اور اپنی روح کی فلست کے بجائے تو نے موت کو ترجے دی کسی طرح کی لغزش بغیر تو نے شہادت کو مجلے لگالیا اس حقیقت کو جس نے سجھ لیا وہ رو دیا

# میوات کے میوول میں محرم کی سمیں

دُاكْتُر جَى دُى **گ**لا فَى جِيْد

میووں کا علاقہ میوات اور اجستھان کے الور اور بھرت پورضلعوں کے بڑے حصول اور ہریانہ میں موڑگاؤں اور فریدآباد اور از پردیش میں متھرا اور آگرہ کے پچھ حصول پر مشتمل ہے۔ اب حکومت ہریانہ نے اس خطے میں ایک الگ ضلع بھی بنادیا ہے جس کا صدر مقام نوح ہے۔

روایات کے اعتبار سے میولوگ راجپوت نسل سے تعلق رکھنے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ اِب میو ندہ ہا مسلمان ضرور ہیں لیکن اپنی تمام ثقافی اور ندہی قدیم روایات کو اپنائے ہوئے ہیں۔ تبلیغی جماعت ایک کے مبلغ اور ترجمان نے لکھا کہ: ''میولوگ نماز کے نام تک سے ناواقف تھ'۔ ع اگر اتفا قاکو کی مسلمان ان کے علاقے میں چلا جاتا تھا اور نماز پڑھنے گلتا تھا تو اس کے چاروں طرف لوگ جمح ہوکر حیرت سے دیکھتے تھے کہ یہ کیا کرنا چا جتا ہے۔ ان کے خیال میں اس کے پیٹ میں درو ہور ہا ہوتا یا وہ بالکل مخبوط الحواس ہو چکا ہوتا، جس کی وجہ سے وہ بار بار اٹھک بیٹھک لگاتا نظر آتا تھا۔

یہ بات واضح نہیں ہے کہ کب اور کیسے اسلام کی جڑیں میوات میں جمیں۔ قرون وسطیٰ کے ہندوستان میں دو دارالسلطنوں وبلی اور آگرہ کے درمیان رہتے ہوئے سے بھی یہ ترکوں اور مغلوں دونوں سے الجھتے رہے۔ پھر بھی مغلوں کے تحت انہوں نے شاہی خدمات بھی انجام دیں اور اکبر کے دور میں آئیس دوڑنے والے (ہرکارے) کی حیثیت میں ملازم رکھا گیا۔ ابوالفضل نے "آگین اکبری" میں اکبر کی فوج کی تقییم کی تفییلات دیتے ہوئے میووں کا ذیلی سرخی "میوژے" کے تحت تذکرہ کیا ہے۔ اس نے لکھا ہے:" یہ میوات کے باشندے ہیں اور دوڑنے والوں کی حیثیت سے شہرت رکھتے ہیں۔ یہ بڑے دور دراز علاقوں سے بڑے جوش وخروش کے ساتھ ہر مطلوبہ چیز کے آتے ہیں۔

<sup>🖈</sup> د بلي يو نيور ش

۱- تعیدات کے لیے ملاحظہ ہو: ''میوات و پورنگ تر میلاتھ پنجری'' از جی۔وی کا افی ، وغاب ہسٹری کا نفرنس کے پندر موس اجلاس کی روداور بناله ۱۹۱۸ء میں ۱۲

۲-منظورنعمانی کی "جبلینی جماعت، جماعت اسلامی اور بریلوی حضرات" ککھتو ۱۹۸۹ء کا اقتیاس یوکندر اسکندگی" دی اوریجن اینڈ ڈایولپشٹ آفستبلینی جماعت" (۲۰۰۰-۲۰۱۰) نئی ویلی ۲۰۰۲-۲۰۰۸ سات سرح کی ۔ڈی گھائی ، ساتینہ حوال مس ۲۲-۲۲

بہترین جاسوس ہیں اور بڑی انجھی ہوئی خدمات بجالا سکتے ہیں۔ ایسے ہزاروں لوگ موجود ہیں جو احکام بجالانے کے لیے ہروفت حاضر ہیں'۔ل

ان کے اسلام قبول کرنے کے سلسلے میں کئی نظریے سامنے آتے ہیں۔ پچھالوگوں کا خیال ہے کہ سالار مسعود غازی (جومحود غزنوی کے ساتھ آئے تھے) کے میووں پر گہرے اثر کی وجہ سے ان میں تبدیلی غذہب کی ابتدا ہوئی۔ پچھ دوسرے لوگوں کا خیال ہے کہ قرون وسطی میں اس خطے میں بہت سے صوفی وافل ہوئے، جس کے نتیج میں کئی صدیوں کے دوران میووں میں تبدیلی غذہب کاسلسلہ شروع ہوا گر ان کی 'اسلامیت' بہت جزوی ہی ہی تھی۔ اس سلسلے میں انہوں نے اسلام کے پچھ ممل اپنالیے لیکن ساتھ بی اپ مقامی گھرا در غذہب کی روایات کو بھی باقی رکھا۔ وقا فو قا صوفیائے کرام اور علائے عظام اس بات کی کوشش بھی کرتے رہے کہ ہندو گھر کے جو بہت واضح عمل ان میں باقی نظر آرہے سے انہیں ختم کردیں۔ بہرحال یہ تبدیلی غذہب جزوی اور برائے تام بی ربی۔ یا انہیویں صدی کے آخری ربع میں ریاست الور کے سیلمنٹ آفیسر میجر راؤلینٹ کے الفاظ میں:

''اب تمام میوسلمان ضرور ہیں لیکن ان کے گاؤں کے دیوی دیوتا وہی ہیں جو وہاں کے ہندوؤل کے ہیں اور یہ لوگ کی حردر فیم کے کھیلوں کا تہوار ہے ہیں۔ چنانچہ میووں ہیں ہولی کھر در فیم کے کھیلوں کا تہوار ہے اور اسے اتنا ہی اہم تہوار ہی جاتا ہے بھتنا محم، عیداور شب برات، اور یہ ای طرح جنم اشکی، دسہرا اور دیوالی بھی مناتے ہیں۔ یہ لوگ شادی کی تاریخ مقرر کرنے کی غرض سے نوٹ (پیلی چھی) کھنے کے لیے ایک برہمن پجاری کو بھی متعین کرتے ہیں، خود کو ہندو ناموں سے پکارتے ہیں گر ان میں رام شام نہیں ہوتا۔ بہر حال شکھ عام طور پر ناموں میں شائل کیا جاتا ہے۔ اول کے دن جو ہر مہینے سورج اور چاند کے ملاپ کا دن ہوتا ہے، میو ہندو اہیروں اور گوجروں وغیرہ کے ساتھ محنت مزدوری چھوڑ دیتے ہیں، یا جب وہ کوئی کواں بناتے ہیں تو اس سلسلے کا سب سے پہلاعمل ہیرو بی بنومان کے لیے ایک پلیٹ فارم بنانا ہوتا ہے۔ اپنے رسم و رواج کے اعتبار سے آو سے ہندو ہوتے ہیں۔ ان کے گاؤں میں مشکل سے ہی کوئی مجد نظر آتی ہے۔ میووں کی عبادت گاہیں ان کے پڑوی ہیں۔ ان کے گاؤں میں مشکل سے ہی کوئی مجد نظر آتی ہے۔ میووں کی عبادت گاہیں ان کے پڑوی ہیں۔ مثال کے طور پر 'بیخ پیر' 'بھاٹیا' اور 'چاہئڈ وغیرہ۔ چاہئڈ اور کھیرا دیو، ہندووں جیسی ہی ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر 'بیخ پیر' 'بھاٹیا' اور 'چاہئڈ وغیرہ۔ چاہئڈ اور کھیرا دیو،

۱ - ابوالفعنل، آئين اکبري، ترجمه: ايچ پلوممين، ج۱، تيسرا ايديش، طباعت ثاني، ني دهلي، م ۲۹۳

۲- بوگیندر اسکند، سابقه حواله، ص ۱۱۲

اسے نیاس کے سلیلے میں بھی برلوگ میوات میں آباد دوسری کسان ذاتوں کے لوگوں سے کسی طرح متاز نبیں کیے جاسکتے تھے۔میونیاں (میوعورتیں) راجستھانی لہنگا اور بلاؤز پہنتی تھیں اور جاندی کے بھاری بھاری زبور۔ زیادہ تر میوسر بر چوٹی یا بودھی بھی بردھاتے تھے جو ہندووں میں عام روائ تھا۔ ع جہاں تک اسلامی ظاہری امور کا سوال ہے ان میں مردول میں ختند، نکاح اور وفن کے سلسلے کے امور بورے کیے جاتے تھے کو کہ ان امور کو بھی کسی حد تک ہندو سانچے میں ڈھال لیا گیا تھا۔ انہوں نے مجمی ماضی بعید میں اسلام ایک نہب کے طور پر قبول کرلیا تھا اور انہیں خود کومسلمان کیے حانے برفخر بھی تھا۔لیکن وہ ملک کے باتی جھے کے مسلمانوں کے مقابلے میں میوات کے ہندووں ے قریب تر تھے۔ اس طرح میو تدن کا مطالعہ کرنے والا بیسوینے برمجور ہے کہ میوول میں ایک الیی شعوری کوشش یا فکر موجود تقی کہ وہ ہندو اور مسلمان دونوں کلچروں کے عناصر کو اینائے رہیں اور ایک ایا انداز پیدا کریں جو بنیادی طور پر میواتی ہو۔ دونوں فرتوں کے صوفی سنتوں کا احترام و عقیدت، اور دونوں فرقوں کی مقدس کتابوں اور روایات سے لگاؤ ان کے یہاں بالکل واضح نظر آتا ہے۔ میووں کے ثقافتی ورثے میں دونول جزو لازم کی طرح سموئے ہوئے ہیں۔ سے انہیں ہندوستان ے مخلوط کلچر کی بہترین مثال کہا جاتا ہے۔ ایک بہت عام کہاوت، جس میں ہندو جانول اور مسلمان ميووں كے انداز ميں مماثلت كا اندازہ موتا ہے اس طرح ہے: جان كيا مندو! اور ميوكيا مسلمان! - سى میووں کی بارہ ایالوں اور لگ بھگ باون اسموروں میں تقسیم سے بھی ان کے راجیوت سلسلے سے تعلق ر کھنے کی نشاندہی ہوتی ہے۔ یعنی یادو، تومر، اور مجھواہا شاخیں۔ ہریال اور گوتر اپنی ایک الگ شناخت رکھتا تھا اور میوات میں کئی کئی گاؤں پرمشتل ہوتا تھا۔ بہرحال، اب میو ایک وسیع علاقے میں آباد میں جو ملک کی حارریاستوں ہریانہ، راجستھان، از بردیش اور مدھیہ بردیش میں پھیلا ہوا ہے۔ جیہا کہ جدید محققین کا خیال ہے میوول کی فرہی روایت ان کے لیے خاصی فائدہ مند ہی ثابت ہوئی ہے۔میوات کی زراعتی زمینوں میں سے زیادہ تر زمینوں برمیو کاشتکار ہونے کی وجہ سے مصر ف رے۔ اس علاقے میں عدوی اعتبار ہے میویبال کی غالب ذات تھے۔ اینے علاقے کے غیراسلامی رسم و رواج اور اداروں کو جیسے گوتر، اور پال کا نظام اور عجلی ذاتوں سے چھوا چھوت کے عمل کو برقرار

ا - بیجر پاؤلیٹ، گزیٹر آف افور الندن ۱۸۷۸ء، م ۳۸ تا - بیگیندر اسکند، سابقہ حوالہ م م ۱۱۳ سیش الدین شمس، میوز آف اغمیاء دیئر کسٹس ابندلاز، نی دیلی ۱۹۸۳، م ۳۷ سے ایسا، م ۳۷

رہم و رواج اور اداروں کو جیسے گوتر، اور پال کا نظام اور پیلی ذاتوں سے چھوا چھوت کے مل کو برقرار کھنے کی وجہ سے ایک حد تک اسلامیت قبول کر لینے کے باوجود میووں نے اس علاقے کے سابی درجات میں ایک اونچے درج کی وجوے داری قائم رکھی۔ غیرمسلم دستکار، خدمتگار، یہاں تک کہ برہمن تک زرگی پیدادار میں ایک جھے کے بدلے میں اپنے میومر تبوں کی خدمت کرتے رہے۔ جب تک ان گا کہ یا خدمت گزارت کی ذاتوں کی معاثی اور ساجی زندگی میں کوئی اختلال پیدائیں ہوا، ان ذاتوں کے لوگوں نے میووں کی مخلوط می ندہی شناخت کونظر انداز کرنا مناسب سمجھا۔ اس لیے میووں نہیں بان دونوں فرتوں (بندو اور مسلمان) میں سے کسی طرف بھی زیادہ جھکنے کی کوئی ناگزیر مجوری محسوس نہیں کی کوئی ناگزیر انوں کے گروہوں نے بھی اس علاقے پر میووں کے خلیے پر کوئی سوال نہیں اٹھایا۔ ل

دوسری طرف، چونکہ میو عام طور پر دبلی کے مسلم حکر انوں سے مخالفانہ روتیہ رکھتے تھے اس لیے ان
کی عام ذہبی روایات آئیں ایک علاحدہ شاخت کا احساس دلاتی رہتی تھیں، جو ان کے شاہی مخالفوں
سے بالکل متضاد تھی۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ میوات کا مقامی جا گیردار اعلیٰ طبقہ خان زادئ، میووں
کے مقابلے میں اسلامیت کا زیادہ حامل تھا، اپنی عورتوں کو سخت پردے میں رکھتا تھا اور دوسری اسلامی روایات کا زیادہ یابند تھا۔ بی

اگلے چند برسوں میں مختلف سابق، معاشی دباؤ اور مجبور بول کے سبب میووں کی حالت امید افزا نہیں رہی، میووں کو لگ بھگ معینہ وتفوں کے ساتھ بہت بخت قط جھیلنے پڑے جن کے نتیج میں یہ جین اور ہندو بنیوں، ساہوکاروں وغیرہ سے لیے ہوئے قرضوں کے بوجھ میں بری طرح دب گئے۔ بیسویں صدی کے ابتدائی جھے میں ان کی معاشی ابتری میں نہ صرف بہتری نہیں ہوئی بلکہ اس میں بہت تیز گراوٹ آئی، جس کا اظہار بنجاب گورنمنٹ کی انتظامی رپورٹ ۱۹۱۹ء سے ہوتا ہے۔ جیسے بیسے میوغربت وافلاس میں نینچ اترتے رہے آئیں شدت سے بیجی احساس ہوتا رہا کہ بنیے نہصرف ان کی مصیبتوں سے فاکدہ اٹھارہے ہیں بلکہ حقیقت میں وہ اس صورت حال کی جڑ بھی ہیں۔ اور چونک بنیے اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کی زندگی کا ایک مقامی منبع سمجھے جاتے تھے اس لیے ان کے خلاف بڑھتے ہوئے اور جونکہ بینے علیٰ ذات کے ہندوؤں کی زندگی کا ایک مقامی منبع سمجھے جاتے تھے اس لیے ان کے خلاف بڑھتے اور جونکہ بینے اعلیٰ ذات کے ہندوؤں کی زندگی کا ایک مقامی منبع سمجھے جاتے سے اس لیے ان کے خلاف بڑھتے اور

۱- شمن الدين شمن، ميوز آف انثريا، ص ۳۵ ۲۰ وگيندر اسكند، سابقه حواله م ۱۱۳

نگاہ سے دیکھتے تھے، ان کے ہاتھ کا ایکا کھانا کھانے سے انکار کردیتے تھے اور انہیں اپنی رسوم میں مند کی پیدا کرنے والا ذریعہ مجھتے تھے۔ اس دوران تبلیغی جماعت تحریک بھی علاقے میں داخل ہو پکی تھی، جنہوں نے میووں کو ایک سے مسلمان کی حیثیت سے اپنی شناخت بنائے رکھنے کی تلقین کی۔ اس طرح سے میووں کو ایک طرف تبلینی جماعت کے برجار اور دوسری طرف جدید تعلیم کے اثر سے اسینے مسلمان ہونے کا احساس ہوا۔ مدرسوں کا قیام اورمعدوں کی تقیر، ان کے توسط سے ہوئی۔ اسلامی نغلیمات نے انہیں ایک علاصدہ نم ہی گروہ کی شکل دے دی اور انہیں سیلے سے زیادہ متحد کردیا۔ ے ۱۹۴۰ء کی تقسیم ملک نے میووں کے لیے حقارت اور پریشانی کے نئے دروازے کھول دیئے تھے۔تقتیم سے بعد جو نسادات ہوئے اس میں میووں کی بہت می زمینوں بر محلی ذاتوں سے ہندو قابض ہو منے، پھر جو میو یا کتان چلے ملئے ان کی زمینوں کو حکومت نے پنجابیوں کو الاث کردیا جو مغرلی پخاب سے آئے ہوئے ہندو اور سکھ تھے۔ ایک وقت چونکہ تبلیل جماعت نے ال میں سے بہت ہے لوگوں کو اسلام کو کم ہے کم ظاہری طور پر اینا لینے کی طرف راغب کردیا تھا تو ان نے بیرونی عوال نے ان میں اسلامیت کے نفوذ کو اور تیز کردیا۔ آید و رفت کی بہتر سہولتوں نے میوات میں تبلیغی دوروں میں بہت جیزی سے اضافہ کیا جن میں باہر کی تبلیغی جماعتیں اور خود میوول کی این جاعتیں شامل تغییں جو اس بورے خطے میں اور باہر آتی جاتی تغییں۔ اسلامی ادب اور اسلامی تعلیم دونوں سے میووں نے اور زیادہ واقفیت حاصل کی جس سے رفتہ رفتہ ان میں ایک اسلامی شناخت اور بورے ملک کے مسلمان فرقے سے ان کی ایک اور بکسانیت کا احساس اور بردھا۔ بابری معجد کے بحران ہے مذہبی شاخت کے احساس میں خاص طور پر اور اضافہ ہوا۔ چنانچہ آج میو ہندو روایت کو چھوڑ رہے ہیں گر بدلوگ وونوں مذہبوں کی بلکی پھلکی اور دلچیں کی حامل رسوم میں ضرور شریک ہوتے ہیں۔ بیصورت حال ہریانہ میں زیادہ واضح ہے جہال میو زیادہ تعلیم یافتہ اور معاثی اعتبار سے بہتر حالت میں بین لیکن راجستھان میں اپنی غربت کی وجہ سے وہ اب بھی برانی روایات کو اینائے ہوئے ہیں۔لے

اسلامی کلینڈر کا پہلا مہینہ تحرم اسلامی معاشرے میں بہت اہم مانا جاتا ہے۔ پوری دنیا میں، جس میں ہندوستان بھی شامل ہے اسے پورے جوش دخروش، شان وشوکت، اور گہرے جذبے کے ساتھ اس ہندوستان بھی شامل ہے اسے بورے جوش مردوش، شان وشوکت، اور گہرے جذبے کے ساتھ اس معاللہ کے لاکندر اسکندر سابقہ جالہ ملاحظہ بورس مردوس کا معاللہ کے لاکندر اسکندر سابقہ جالہ ملاحظہ بورس مردوستان کی اندین سلس، نی ولی 1499ء، میں ۱۸۳

اسلامی کلینڈر کا پہلا مبینہ محرم اسلامی معاشرے میں بہت اہم مانا جاتا ہے۔ پوری ونیا میں، جس میں ہندوستان بھی شامل ہے اسے پورے جوش وخروش، شان وشوکت، اور گہرے جذبے کے ساتھ ایک نہبی فریضے کے طور برمنایا جاتا ہے۔

مسلمانوں میں شیعہ فرقے کا عقیدہ ہے کہ پنجیبرمحمر کے نواسے حسین خلافت کے حقدار و حانشین تھے۔ بدلوگ ان کی شہادت کا سوگ مناتے ہیں جو دس محرم ۲۱ ھر ۲۸۰ء میں کر بلا کی جنگ میں واقع ہوئی تھی۔ حسیق کے بھائی حسق (جنہیں شیعوں کے یقین کے مطابق زہر دیا گیا) انہیں بھی اس موقعے پر باد کیا جاتا ہے۔ ملک میں سی فرقہ عام طور برمحرم کے اس سوگ میں شریک نہیں ہوتا گرمیو اس ہے مشتنیٰ ہیں کیونکہ بیسی ہوتے ہوئے بھی محرم میں شریک ہوتے ہیں، ہاں کسی طرح کا سوگ نہیں مناتے۔حقیقت میں اس سانحے کی باد میں عام شیعہ انداز کے برعکس ان لوگوں میں کر ہلا کے غمناک واقعات ہے کسی قتم کے زاتی لگاؤیا جذبے کا فقدان نظر آتا ہے۔جبیبا کہ پہلے ذکر کیا گیا نسلی اعتبار ہے ان کا راجیوت سلسلے اور ہندوؤں ہے ایک دہریہ تعلق اور ان کےمیلوں اور تہواروں میں شریک ہوتے رہنے کی وجہ سے محرم بھی ن کے لیے اور بہت سے تہواروں کی طرح ایک تہوار بی ہے۔ جیاں تک میوات میں محرم کی رسومات کی ابتدا کا سوال ہے ہم مشکل ہی ہے کوئی تح بری شہادت حاصل کر سکتے ہیں، بہرطال یہ بات بالکل صاف ہے کہ یہ صوفی اثرات کا نتیجہ ہوسکتا ہے یا ان کے راجیوت نسل ہے تعلق کا۔ اس کے علاوہ صدیوں ہے ان کے ہندومیلوںٹھیلوں اورتہواروں میں حصہ لیتے رہنے کے بتیج میں وہ اس علاقے میں تقدقتم کے مسلمان کا روب اختیار بھی نہیں کر سکتے تھے۔ ہم ان کے تبدیلی ندہب اورمغلوں کی خدمات انجام دینے کا ذکر کر چکے ہیں۔مغل خود ہی ایک مخلوط کلچر کی ابتدا کرنے والوں میں ہے تھے۔ یہ بھی ماد رکھنا حاہئے کہ ہمابوں اور بیرم خان دونوں نے میو لڑ کیوں سے شادی کی تھی جس سے ہندوستان میں اپنی رعیت کی طرف ان کے زم رویتے کا اظہار ہوتا ہے۔ اکبر کے دربار میں کی شیعہ عالم بھی موجود تھے۔عبدالرحیم خانخاناں جے عام طور پر رحیم کہا جاتا ے، ایک میونی کا ہی بٹا تھا۔ اب اس بات کو باور کر لینے میں کوئی دفت نہیں ہونی جاہئے کہ اس دور کے میو وہی نہبی روایات بوری کررہے تھے جو اس دفت کے نہبی ماحول اور ان کے دوسرے بھائیوں، لینی ہندووں کے ساتھ رہنے سے مطابقت رکھتی تھیں۔ ایسی صورت حال میں سنی مذہب کی رائخ الاعتقادي ان بركوئي بہت گہرا اثر نہيں ڈال سكتي تھي۔ چنانچہ انہوں نے آ زاد روش اور اسلام كا وہ

میرے بچپن کے زمانے میں ہم اوگوں نے ہر سال اس مینے کو دھوم دھام سے نہ صرف مناتے ہوئے دیکھا ہے بلکہ اسے ایک مبارک مہینہ بچھتے ہوئے ہم میوول کے جلوس ہیں شریک بھی ہوئے۔ ہیں، ان کے ساتھ گاؤں، گاؤں گھوم کر شخنڈا شربت پلایا ہے اور حسین اور حسن سے برکوں کی دعا بھی کی ہے۔ مقامی لوگ تعزیے کے جلوس میں کسی تعزیے کے بیچے سے نگانا ایک محتر م اور مقدس عمل بھی کی ہے۔ مقامی لوگ تعزیے کے جلوس میں کسی تعزیے کے بیچے سے نگانا ایک محتر م اور مقدس عمل سمجھتے تھے اور اسے اپنے مستقبل کی بہتری کا ضامن مانتے تھے۔ اس پورے علاقے میں محرم کی رسوم کے لیے بہت سے مقررہ مرکز تھے۔ ان رسومات کی ادائیگی کی تفصیلات بیان کرتے ہوئے ایک ماہر علم البشر (اپنتھر و پولوجسٹ) نے، جس نے میوات کے چاونڈی کال نام کے ایک گاؤں میں مہینوں تک قیام کیا تھا اور ان کے ساتھ رہا تھا، لکھا ہے کہ یہ گاؤں اپنی وسعت ، محل وقوع، ذات پات کے ذمانچ اور معاشی اور ساجی تنظیم وغیرہ ہر لحاظ سے میوات کا اچھا نمونہ چیش کرتا ہے۔ یہ گاؤں راجستھان دھانچ اور محاشی اور کی تحصیل میں تو می راجدھانی دبلی سے ۱۹۰۰ کلومیٹر دور تو پارہ محصل میں واقع ہے۔

کی لیڈروں اور میوات کے بہت سے بزرگوں نے گفتگو کرکے میں اس نیتج پر پینچا کہ اس علاقے میں ہریانہ کے ضلعوں کے لوگ ماو محرم کے پہلے ہفتے کو کوئی خاص اہمیت نہیں دیتے۔لیکن ہمارے ماہر علم البشر دوست نے راجستھان کا پچھ مختلف منظر پیش کیا ہے جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا۔ انہوں نے تکھا ہے:

" چاونڈی کال میں محرم کی رسومات کے سلسلے میں سب سے پہلے، گھروں میں، ایک میٹھی چیز پکائی جاتی ہے۔ نوجوان لوگ پیک کا سا لباس پہنتے ہیں اور آس پاس کے گاؤں میں جاتے ہیں۔ ۱۹۹۳ء میں اس ٹولی میں چار میو اور ایک سقہ شامل تھے۔ اس وقت ان کا مخصوص لباس، جے وہ اپنے عام کیڑوں پر بی پہن لیتے ہیں، ایک سرخ لنگی ایک سبز الغی (مستطیل کپڑا، جس میں چھ میں ایک سوراخ یا شگاف سا ہوتا ہے، اور اسے سر پر ڈال لیا جاتا ہے)، ایک لال اور سفید "گنڈا' (رنگین رجیوں سے بی ہوئی ایک لبی ڈوری جے پگڑی، سینے، چیھے اور کمر کے چاروں طرف لپیٹا جاتا ہے)، چرزے کی یا دھاگوں کی ایک لبی ڈوری جے پگڑی، سینے، چھوٹی گھنٹیاں گئی ہوتی ہیں اور ہاتھ میں ایک تلوار یا کری، پرمشمل ہوتا ہے۔ پہنوں کو جوتا پہنوا منع ہوتا ہے۔ انہیں چار پائی پرسونے اور پہنے والی گاڑی کرسونے اور پہنے والی گاڑی پرسونے اور پہنے والی گاڑی کرسونے کی بھی ممانعت ہوتا ہے۔ انہیں چار پائی پرسونے اور پہنے والی گاڑی

اس ون وو پېر کے وقت يه پيك، گاؤل كے ميدان ميل جمع بوتے ہيں۔ ايك نوجوان ذكوث

پر سوار ہونے کی بھی ممانعت ہوتی ہے''۔لے

اس دن دو پہر کے وقت یہ پیک، گاؤں کے میدان میں جمع ہوتے ہیں۔ ایک نوجوان ڈکوٹ برہمن جو ان کا سربراہ (انچارج) ہوتا ہے، ایک لال ڈوری (لال دھا کہ جو ہندولوگ ندہی رسوم ادا کرتے وقت استعال کرتے ہیں) ان کی کلا ہوں پر باندھتا ہے اور مرثیہ خوانی کرکے ان کی سربرائی کرتا ہے۔ گاؤں کے میدان میں ایک نقارہ رکھ دیا جاتا ہے جے دو آ دمی ایک ساتھ مار مار کر بجاتے ہیں۔ اس کی تال پر ایک گھٹے تک ناچتے کو وتے ہیں۔ اس کے بعد دہ کچھ دیر آ رام کرتے ہیں ادر بھرگاؤں کے دورے یونکل جاتے ہیں۔

یدلگ بھگ ہرگاؤں میں جاتے ہیں، پہلے اس گاؤں کے میدان میں ناچتے ہیں پھر گھر گھر جاتے ہیں، ناچتے ہیں اور پھیے جمع کرتے ہیں، اس طرح جو پید جمع ہوتا ہے اسے کسی فدہبی عام منصوب پر خرج کیا جاتا ہے۔ جیسے نگاڑے کی مرمّت وغیرہ۔ رات کو یہ لوگ کسی گاؤں میں آ رام کرتے ہیں گر صرف زمین پر فرش بچھا کر۔ اگلی ضبح یہ اپنا دورہ پھر شروع کردیتے ہیں اور روزانہ پانچ، چھ گاؤں یورے کر لیتے ہیں۔ یہ محرم کے ساتویں دن اپنے گاؤں واپس آ جاتے ہیں۔

گاؤں کے زیادہ تر مرد کم ہے کم ایک باریا اس سے زیادہ مرتبہ جوانی میں پیک بنتے ہیں، گر چاونڈی کاال میں ہمیں ہندہ اور سکھ لڑ کے بھی پیک کا روپ بھرنے والے نظر آئے۔ پچھلے پچھ سالوں میں گاؤں کا ایک سکھ اور ایک ہندو نائی لڑکا حسین کے سپاہی بنے تھے۔ جن مال باپ کی اولاد مرجاتی ہے وہ اس امید میں کہ ان کا لڑکا زندہ رہے گا اپنے بچوں کو پیک بنانے کی منت مان لیتے ہیں۔ ہے سات محرم کی شام کو بہت سے خاندان مہندی کی رسم مناتے پیکوں کی واپسی پر، ان کا استقبال کرنے، گاؤں کے میدان میں جمع ہوتے ہیں۔ اس موقع پر بیاوگ دس بارہ روشن ویے، شربت کا ایک گائی، ایک بیالی کھیر اور پسی ہوئی مہندی رکھ کر ایک پیشل کی تھالی سجاتے ہیں۔ اگر آ دھی رات کی بیک کائی، ایک بیالی کھیر اور پسی ہوئی مہندی رکھ کر ایک پیشل کی تھالی سجاتے ہیں۔ اگر آ دھی رات کی بیک واپس نہیں آتے، ایسا بھی بھار ہی ہوتا ہے، تو 'مہندی' کی بیروایت آگی رات میں پوری کی جاتی ہے۔

چاونڈی کلال گاؤل کے پیک محرم کے آٹھویں دن صبح کولوشتے ہیں۔تھوڑی دیر آ رام کرکے وہ

۱- برتاب ی - اگروال ، کاسٹ ریلیجین اینڈ پاور-این انڈین کیس سٹڈی ، نئی دہلی ۱۹۷۱ و،ص ۲۵ -۱۲۱

۲- العِنداً بص ۲۴ –۱۶۱

تقریبا دو پہر کے دفت بیک پھر کھی آس پاس کے گاؤں کا دورہ کرنے چلے گئے اور رات کونو بچے کے آ س پاس میں گئی گھنٹیوں کی آ واز برگاؤں کے بچے کے آس پاس واپس ہوئے۔ پیکوں کی کمر میں لیٹی پٹیوں میں گئی گھنٹیوں کی آ واز برگاؤں کے میدان میں مہندی کی تقالیاں پنچنی شروع ہو کیں۔ پانچ خاندان بلانانے مہندی لاتے ہیں، ویسے جو چاہے وہ لاسکتا ہے۔ اس وقت یہاں صرف چارمہندیاں تھیں۔ ایک پچیلی رات یعنی مہندی کی رات کو بی معجد لے جائی گئی تھی۔

پیک گاؤں کے مختف حصوں میں ناچتے ہوئے رفتہ رفتہ کی مسجد کی طرف بڑھتے رہے مہندی کی تقالیاں اٹھانے والے ان کے ساتھ ساتھ چلتے رہے۔ کافی بڑی تعداد میں لوگ اس جلوس میں شامل تھے جو لگ بھگ دو بج رات کو مجد پہنچا۔ یہاں بھی پیک پچھ دیر ناچتے رہے پھر آ رام کرنے رک گئے۔ انہیں مہندی کی تقالیوں سے شربت اور کھانا دیا گیا۔ چھوٹے چھوٹے چھوٹے جراغوں کو مجد کے طاقوں میں مہندی میں رکھ دیا گیا۔ اس کے بعد ہر شخص خالی تقالیوں کے ساتھ اپنے گھر کو چلاگیا۔ تھالیوں میں مہندی اب بھی گئی ہوئی تھی جے بعد میں دعود یا جاتا ہے۔

۲۲ مئی، محرم کے نویں دن پکیوں نے پھر ناچنا شروع کیا۔ انہوں نے بورے گاؤں میں گھوم کر ہر گھر سے پییہ جمع کیا۔ اس میں سے نصف رو پی تعزیے کے اخراجات کے لیے تھا، اس کے علاوہ پچھ پییہ دوسری رسموں کے لیے لیا گیا۔ ۲۲ مئی، محرم کے نویں دن پکول نے پھر ناچنا شروع کیا۔ انہوں نے پورے گاؤں میں گھوم کر ہر گھر سے پیسہ جمع کیا۔ اس میں سے نصف روپی تعزیے کے اخراجات کے لیے تھا، اس کے علاوہ پچھ پیسہ دوسری رسموں کے لیے نیا گیا۔

وس محرم (۲۳ مئ) دوتانا میں ایک میلا لگایا گیا۔ بانسوں اور رہین کاغذوں کا بنا ایک تعزید لایا گیا۔ تعزید کے افراجات کے لیے سات گاؤں نے چندہ دیا تھا۔ تعزید کا ڈھانچ، جے حسین کے مزار کی نقل بانا جاتا ہے، لگ بھگ چھ میٹر اونچا تھا اور اس پر ایسی علامتیں بھی تھیں جن سے ان کے بھائی حسن کے مزار کا اشارہ ہوتا ہے (تعزیے کے نیچ) دونوں طرف بانسوں کو کائی آگے بڑھا کر لگایا جاتا ہے جہ ہندہ جاتا ہے تاکہ لوگ اسے کندھوں پر اٹھا سکیں۔ تعزیے کے آگے ایک نقارہ رکھا جاتا ہے جہ ہندہ مسلمان دونوں دن بھر بچاتے رہتے ہیں۔ تعزیے کے آگے سے پائی پلاتے ہیں۔ بچھ لوگ تعزیوں کے آگے ایل پلاتے ہیں۔ اس علی کو نیک کام سمجھا جاتا ہے، اور اسے کر بلا میں حسین اور ان کے ساتھیوں پر پائی بند کردیے جانے کی نشانی کے طور پر انجام دیا جاتا ہے، جو عام طور پر مائی ہوتے کھانے بھی چڑھاتے ہیں جو تعزیے کے کسی خدمتگار کو دے دیا جاتا ہے، جو عام طور پر مائی ہوتا ہے۔ چا دنڈی کلال کے ایک بوڑھے بیا دیا کہ: '' پر انے وقتوں میں ہم بھی بحرم میں شامل ہوتے تھے۔ ہم تعزیے کے خدمتگار کو میٹھے جاول دیا کرتے تھے جیسا میو کرتے ہم ہم بھی بحرم میں شامل ہوتے تھے۔ ہم تعزیے کے خدمتگار کو میٹھے جاول دیا کرتے تھے جیسا میو کرتے ہیں، مگر اب جب کہ میو لوگ کڑ مسلمان ہو گئے ہیں اور انہوں نے ہمارے تبواروں میں شریک ہونا ہیں، مگر اب جب کہ میولوگ کڑ مسلمان ہو گئے ہیں اور انہوں نے ہمارے تبواروں میں شریک ہونا ہیں، مگر اب جب کہ میولوگ کر مسلمان ہو گئے ہیں اور انہوں نے ہمارے تبواروں میں شریک ہونا ہوں۔ ہیں ترکردیا ہیں شریک ہونا ہوں کی تعزیے پر چڑھاوے برند کردیا ہیں۔ تو ہم نے بھی تعزیے پر چڑھاوے برند کردیا ہیں۔''

سیکروں لوگ، جن میں زیادہ تر میو ہوتے ہیں میلے میں آتے ہیں۔ مرد، عورتیں، بچ اپنے بہترین لباس پہنے خوش خوش میلے میں آتے ہیں۔ اس دن میو اپنے گھروں میں کوئی میٹی چیز بھی پہترین لباس پہنے خوش خوش میلے میں گئے ہیں۔ اس دن میو اپنے گھروں میں کوئی میٹی چیز بھی پکاتے ہیں۔ میلے میں بہت ی دکا نیں لگ جاتی ہیں جن میں کھانے پینے کا سامان، میلکے کھیکے زیور اور کھلونے بیتے ہیں۔ کوئی چار بچ تعزیے کو بردھایا جاتا ہے، ایک وقت میں کچھ میٹر۔ اسے عیدگاہ کے پاس تالاب تک سورج غروب ہونے تک پہنچنا ہوتا ہے۔ یہاں اسے تو ٹر کر پانی میں ڈبود یا جاتا ہے۔ جب تعزیہ میدان سے آگے بردھایا جاتا ہے تو یہاں کھیل تماشے شروع ہوتے ہیں۔ جیسے کشتی کے دنگرہ ہوتے ہیں۔ جیسے کشتی کے دنگرہ ہوتے ہیں۔

محرم کے تیر حویں دن (۲۵ مئی ۱۹۶۴ء) حاونڈی کلال میں ایک تعزیہ کھانا ہوا۔ پیکول، نے

لیے پلاؤنہیں کھایا کہاہے مسلمانوں نے یکایا تھا اور اے بھینس کے گوشت میں بنایا گیا تھا۔

یبلی جولائی ۱۹۱۳ء کو پورے میوات میں حسین کے طالیے 'حسین کے انتقال کی بری کے علامی ہوالیکن زیادہ تر چالیہ بدل کر میلے میں شریک نہیں ہوالیکن زیادہ تر گھروں میں اس دن کچھ میٹھا ضرور یکایا گیا۔

جیسا پہلے بھی ذکر کیا جا چکا ہے ہریانہ میں محرم کچھ ہی گاؤوں میں منایا جاتا ہے جب کہ راجستھان میں یہ روایت اب بھی بہت سے گاؤوں اور شہروں میں باقی ہے۔ مثال کے طور پر الور میں اب بھی تعزید کا جلوں میو بورڈ نگ ہاؤس سے نکاتا ہے اور ایک جگہ جے ابھی تک کر بلا کہا جاتا ہے، وہاں لے جاکر فن کیا جاتا ہے۔ اس سے پہلے یہ جگہ قبرستان (ڈمپنگ گراؤنڈ) ہی تھی گر اب یہاں عمارتیں کھڑی ہوگئ ہیں۔ پھر بھی حکومت نے اس کے ایک جھے کو تعزید فن کرنے کے لیے مختص کردیا ہے اور اے ابھی کر بلا ہی کہا جاتا ہے۔

یہ بات بھی یادر کھنے کی ہے کہ جلوس کے دوران میونیاں حسین کی یاد میں جو پچھ گاتی ہیں وہ ان کی مادری زبان میواتی میں ہوتا ہے جو برج بھاشا اور راجستھائی سے لی جلی زبان ہے۔ ہندو تہوار منانے کا رواج میووں میں اب لگ بھگ ختم ہوتا جارہا ہے پھر بھی ایسے موقعوں پر بید دوستوں کو مبار کہاد دے کر اور مضائی کھا کر خوشی منا لیتے ہیں۔ بھیروں جی کا چبوتر ہ، اب بھی تمام فرقوں میں عام طور پر مقبول ہے، جس میں میو بھی شامل ہیں۔ اس طرح ہم ملک کے اس جھے میں ایک مخلوط کھرکی جھلک و کھے سکتے ہیں اور اس مرفخ کر سکتے ہیں۔

#### كتابات:

١- بى ـ ۋى كانى: ميوات ۋىورنك تحرييتى نيرى، بنجاب سنرى كاكريس كى كارروانى، بروسيدنكس ميس شاكع بوكى، پالدا ١٩٨١

٢- يوكندراسكند: دى اوريجن ايند ويولينك آف دى تبيغى جماعت (٢٠٠٠) ني دبلي ٢٠٠٠)

٣- ابوالفضل: آئين اکبري، ترجمه: ايج بوهمين، ج ا، تيسرا ايديش، طباعت ثاني، يُي دمل

٣ - ميجريا وليث: محريثر آف الور، لندن ١٨١٥ و

۵- شمل الدين تشمل: ميوز آف انذيا، ويتركسنمس ابندلا، ني وبل ١٩٨٣ -

۲ – نورمجمه (الیم) انڈین مسلمس ،نئی دیل ۱۹۹۹ء

۷- برتاب اگروال: كاست ريليجين ايندُ ياور- اين اندُ ين كيس سندَى، ني ودلي اع19ء

٨- باشم امير على: وي ميوز آف ميوات، ني د بلي ١٩٧٠

۵- منس الدين شمس: ميوز آف اغراء ويئر تسنس ايندلا، ني دبلي ۱۹۸۳

۲ - نورمحمه (ایثه) انثرین مسلمس ،نق دبلی ۱۹۹۹ و

۷- برتاب اگروال: كاست ريليجين ايند پاور- اين اندين كيس سندى، نني وبل ا ١٩٧٠ و

٨- باشم امير على: وي ميوز آف ميوات، نتى وبلي ١٩٤٠

٩- شيل مايارام: أكينسك بسفرى أكينسك النيسك، كوليبيا يونيورى بريس ٢٠٠٥

١٠- كه اليس يتنكه: الذياز كميومينيز، آكسفور في يورشي يريس ١٩٩٨ء

۱۱- د یزل ایشن : بنجاب کاسش، اندین ری برنث، پثیاله ۱۹۸۱

۱۲- امپیریل گزیتر آف انڈیا، ج (XVII) ۱۹۰۸ء

١١٠ - نديم حسين اور شيخ ابرارحسين: هيعاز ايندُ شيعه اسلام ان انديا، ني دبلي ١٩٨٩م

١٥- مسر ميرحسن على: آبزرويعنس آف مسلمانس آف الذيا ١٨٨٢ كاطبع فاني، تي ديل ١٩٧٣ء

١٥- انسائيكو بيذيا آف اسلام، نيا الديش، ج ١٧١١ ال، عبي، برل ١٩٩٣ء

١٦- انثروبو (مُنعَتَكُو)

ا - مفتى جمال الدين، الور

٢- محمد بلنو خال ايدوكيث، الور

س- صالح خان ايدوكيث، فيروز بورجمركا، ضلع موزكا وَال

٧ - واكثر جك مندر نابل، راج رشي كالح، الور

۵- مجوب مثل يوسوال، ايْروكيث، الور

#### داؤدی بوہرہ فرقے میں عزاداری

ڈاکٹر سرلیش مشرا 🖈

بوہرہ فرقہ

مشرقی اساعیلی یا خراری بوہروں کی نمائندگی مجرات میں 'خوج' کرتے ہیں اور مغربی اساعیلی یا مستعلی فرق کا یہ برارا آ تھویں فاظی مستعلی فرق کا یہ برارا آ تھویں فاظی مستعلی فرق کا یہ برا آ تھویں فاظی ظیفہ مستنصر بااللہ (۱۰۳۵ تا ۱۰۹۳) کے عہد حکومت میں ہوا تھا۔ مستعلی بوہرے عام طور پر داؤدی بوہرے کے جاتے ہیں یہ نام آئیس داؤد بن قطب شاہ ستا کیسویں دائی کی نسبت سے دیا گیا ہے۔ اساعیلی فرقوں کا سجرات میں قیام اور جماؤ ہندوستانی تاریخ کی ایک انوکی حقیقت ہے۔ ہندوستان میں کسی دوسری جگہ یہ فرق کا عروم النے غیر محسوس ہندوستان میں کسی دوسری جگہ یہ فرقے قابل ذکر تعداد میں موجود نہیں ہیں۔ ہندوستان میں کسی دوسری جگہ اسلام کا نفوذ النے پرامن طریقے سے نہیں ہوا ادر کسی فرقے کا عروج النے غیر محسوس انداز میں وجود میں نہیں آیا۔ اور اہم بات یہ کہ مسلمانوں کے کسی اور فرقے نے اپنے طرز فکر میں اور فرقہ ہے تو وہ صرف مجراتی دمین اپنایا۔ اس سلسلے میں اُن کے مقابلے میں آنے والا اگر کوئی اور فرقہ ہے تو وہ صرف محراتی دمینوں' کا ہے۔ یہ

دوسرے شیعوں کی طرح داؤدی ہو ہرے بھی حضرت علی سے مہری عقیدت مندی رکھتے ہیں اور علی اور فاطمہ کے خاندان میں ہونے والے اماموں کی تقید این کرتے ہیں۔ جہاں تک علی اور فاطمہ کے خاندان کے اماموں کا تعلق ہے ہو ہروں کو ان حضرات کے جمہوری انتخاب کے مقابلے میں ان کے خاندان کے اماموں کا تعلق ہے ہو ہروں کو ان حضرات کے جمہوری انتخاب کے مقابلے میں ان کے اعلیٰ ترین کے منصوص مِن اللہ ہونے کا حامی کہا جاسکتا ہے۔ یہی بنیادی اصول ہو ہرہ فرقے میں ان کے اعلیٰ ترین رہنما کے تقرر میں بھی عملاً اپنایا جاتا ہے۔

😭 مجوپال

ا مسین ملاعبدال، گلزار داؤدی، من ۱۳ این کتاب مین سنداشاعت نبین دیا بوا ب (سیجمقرائن سے ۱۹۱۹ ثابت موتا ہے) ۲-معرار سین ہیں ہی مسلم کیونیز ان مجرات، بامعی، ۱۹۷۳ء من ۱۳

داعي مطلق

بوہرہ فرقے کے مربراہ وامی مطلق کہلاتے ہیں اور انہیں 'سیدنا' یعنی ہمارا سروار کا خطاب ویا جاتا ہے۔ انہیں 'ہز ہولینیس' (نقدس مآب) بھی کہا جاتا ہے۔ اصل میں انہیں' امام' کا درجہ دیا جاتا ہے۔ لے پوری ونیا میں بوہرہ فرقے پر ندہبی نمائندوں کا ایک سلسلہ مراتب کے توسط سے داعی مطلق گرفت رکھتا ہے۔ بیسلسلہ مراتب بتدریج (نیجے کی طرف) 'مدہون' مکاس' فیخ ' عالی، اور میاں صاحب کی اصطلاحوں سے جانا جاتا ہے۔ ی

واؤدی بوہرہ فرقے کی تاریخ ہندوستان میں اس وقت سے شروع ہوتی ہے جب اس کے ۱۳ ویں وائی محد عزیزالدین احمد آبا دیس قیام پذیر ہوئے ۱۳۳ میں سے ۱۳۳ میں واعیوں کا مدر مقام ۱۹۷۴ سے ۱۰۲۵ سے ۱۰۲۵ سے ۱۰۱۵ ہے تک احمد آباد رہا۔ پھر ۱۳۳ میں سے ۱۳۰۸ سے ۱۰۲۰ ہے جام گر، ۱۹۳۹ سے ۱۳۰۰ ہے اور ۱۳۰۰ سے ۱۲۰۰ ہے تک برہان پور خش ہوگئے۔ اور ۱۳۰۰ ہوت کے صدر مقام کی بی متواتر تبدیلی ان پرسی مکرانوں کی زیاد توں اور دباؤکی وجہ سے ہوئی۔ اس ندہی سم رانی کے اثر ہے لگ بھگ تمام قسم کے رہائش اور زراعت پیشہ لوگوں کو اپنے مسلک اس ندہی سم رانی کے اثر ہے لگ بھگ تمام قسم کے رہائش اور زراعت پیشہ لوگوں کو اپنے مسلک بدلنے پڑے اور نیتجیا جو پچھ بچا وہ بوہروں کا ایک تجارتی خانہ بدوش طبقہ تھا۔ برطانوی حکومت کے بدلنے پڑے اور ایج میں سورت میں قیام کے بعد سے بوہروں پر بید دباؤختم ہوا اور ان کے واتی مطلق نے مرانوں کی فراخد کی تھی، جنہوں نے کرایا۔ سے بیات بھی قابل ذکر ہے کہ انتالیسویں سے اکتالیسویں داعی نے برہان پور اور اجین میں قیام کیا اور ان مقامات کو اپنا صدر مقام بنایا تو اس کی وجہ سندھیا حکمرانوں کی فراخد کی تھی، جنہوں نے نہی تحفظ کے ساتھ انہیں کافی زمین بھی دی۔

اپنے معتقدین پر داگی کا تسلط عاملوں کے توسط سے قائم ہوتا ہے، اُن سب بی مراکز میں جہال بوہرے رہتے ہیں، داعیوں کے نمائندے ہوتے ہیں۔ عامل کی بالکل واضح اجازت کے بغیرکوئی ندہی یا ساجی کام جائز نہیں مانا جاتا۔ عامل وہ نمائندہ ہوتا ہے جو داگی سے نیٹاق حاصل کرتا ہے اور وہ چھی یا خط دیتا ہے، جس کے دیندار بوہرے پابند ہوتے ہیں۔صرف وہ لوگ نماز میں امامت کرسکتے ہیں۔ جنہیں وہ اجازت دے دے، اور یہ بوہرہ سجدوں، مقبروں اور دوسرے مقدس مقامات کے

۲۸۰ ۲۰ بولسشر، سابقه حواله بمن ۸۲ - ۲۸۱

١- بولسفر، جان تاريين، اسلام ايندُ شيعه فيهم ان اخذيا، ورفي ١٩٨٨، ص ٢٨٠

۱۱- هسین رص ۴۴ ۱۰ ۱۳

استعال کی اُن لوگوں کے لیے ممانعت بھی کرسکتا ہے جو فرقے سے نکال دیئے گئے ہوں یا داعی اُن سے ناراض ہوگیا ہو۔' شخ ' بوہرہ فرقے کے علماء ہوتے ہیں۔ اِ

داعی جوعیش و آرام کے ساتھ محلوں میں رہتا ہے اس کے پاس اتنے وافر مالی ذرائع ہوتے ہیں کہ وہ اپنے اپنے عزیزوں اور نائین کے اخراجات برداشت کر سکے۔ اس کے لیے بوہرہ فرقے کے ہرفرد سے مذہبی فرض کے طور پرٹیکس،خصوصی نذریں اور جرمانے وغیرہ وصول کیے جاتے ہیں۔ با مستعلی بوہروں کے یہاں ایک کیلنڈر ہے جو عام اسلامی کیلنڈر سے پچھ محتلف ہے۔ اس میں صرف یہی فرق ہے کہ یہ محتی اعتبار سے چاند ظاہر ہونے پر بنی نہیں ہے لکہ اس میں پچھ اس طرح حساب مرتب کیا گیا ہے کہ ماہ رمضان میں بھیشمیں دن ہوتے ہیں۔

محرم

اسلامی کیلنڈر میں محرم بانی اسلام و تیغیر حضرت محمد کے نواسے امام حسین کی شہادت کی یاد کا مہینہ ہے۔ امام حسین کا احترام بلا اسٹنا اسلام کے تمام فرقے کرتے ہیں۔ ہندوستان میں بہت سے ہندو بھی امام حسین اور اُن کے بہتر افراد خاندان اور ساتھیوں کے دس محرم کو کر بلا میں بے رحمی سے قبل کیے جانے پر بڑے جذباتی انداز سے فم مناتے ہیں۔

پوہرہ فرقے کے لوگ جو اپنی نمازوں کے سلط میں بہت مخاط ہوتے ہیں وہ محرم میں سوگ منانے کے سلط میں اسخ ہی مستعد ہوتے ہیں۔ ان کے عامل اور مقامی مُلا پوری پابندی سے مجلس کرتے ہیں اور ان میں اپنے وعظ یا بیانوں کے ذریعے اسلام کی اخلاقیات اور بنیادی اصولوں کی تشریح کرتے ہیں اور اس کے ساتھ اسلام کی ابتدائی تاریخ بھی بیان کرتے ہیں، خصوصاً اُن اسباب کو تفصیل سے بیان کرتے ہیں جن کے تحت علی اور ان کے دونوں بیٹوں حسن اور حسین کی شہادت واقع ہوئی۔ ان بیانوں کے ذریعے پورے ملک میں بھی کی وہرا آبادی کے افراد کو بہت مفید معلومات موئی۔ ان بیل دولت مندلوگ کر بلا اور کے بھی جاتے ہیں۔ یہ لوگ تن سے موسیق، فراہم کی جاتی ہیں۔ ان میں دولت مندلوگ کر بلا اور کے بھی جاتے ہیں۔ یہ لوگ تن سے موسیق، قسم اور کسی بھی نشہ آور چیز کے استعال یا اس کی خریدوفر وخت سے پر ہیز کرتے ہیں۔ سو

پورے برِ صغیر ہندوستان بلکہ پوری دنیا میں محرم کے سلسلے میں رسوم و رواج ، ہر جگہ ہر فرقے اور ہر مسلک میں کافی مختلف نظر آتے ہیں۔ ان رسوم میں عورتوں کا اپنے ہاتھوں کی چوڑیاں تو ژنا، کربلا

میں موجود حسین کے روضے کے ہوبہ وہمیں بنانا نے منانے کے لیے بالکل الگ گھر (امام باڑے)
عاشورخانے) بنوانا اور بہت جذباتی انداز میں جلوس نکالنا وغیرہ شامل ہیں۔ اسلامی سال پہلی محرم سے
شروع ہوتا ہے اور اس دن بوہرہ فرقہ کے ہر گھر میں بہت پرتکلف کھانے پکائے جاتے ہیں۔ اس
میں کم ہے کم پانچ قسم کے کھانے ضرور ہوتے ہیں۔ مجھل، دہی، سدانا، (شکر اور گھی سے بنا ہوا) ، لچکا
(گر اور گیہوں سے بنا ہوا) اور تھولی (گیہوں سے بنا ہوا) چونکہ پہلی محرم سال کا پہلا دن ہے اس
لیے اس دن مجھلی کا کھانا مبارک سمجھا جاتا ہے اور اس سے خوش نصیبی کی امید کی جاتی ہے۔ اور سرک
تاریخ سے نویں محرم تک سوگ منایا جاتا ہے اور ہر روز صبح ال بیج سے دو پہر ابیج تک وعظ ہوتا ہے۔
ان وعظوں میں امام حسین کے کر بلا کے سفر اور اُن کی شہادت کو تفصیل سے بیان کیا جاتا ہے اور پورا
منظر بے حد جذباتی ہوجاتا ہے جس سے لوگ آہ و دیکا کر رہے ہوتے ہیں۔ نماز مغرب کے بعد مجلس
منظر بے حد جذباتی ہوجاتا ہے جس میں مر میے اور نوحے پڑھے جاتے ہیں۔ اور گریہ و دیکا ہوتا ہے۔ اس کے بعد نیاز
منعت فرقے کا کھانا ہوتا ہے اور شربت اور دودھ کی سبیل لگائی جاتی ہے۔ ت

ماتم اور وعظ

پور نے ہفتے خصوصاً دو پہر بعد وعظوں میں شریک ہونے والے مرد اور عورتوں میں ماتم کی مدت اور شدت متواتر برھتی چلی جاتی ہے۔ لوگوں کو رونے اور سینے کے ماتم کی برابر ترغیب دی جاتی ہے تاکہ وہ امام حسیق اور اُن کے ساتھیوں کے ساتھ قربت وعقیدت کا مظاہرہ کرتے رہیں۔ ہر مناسب موقع پر آنسو بہنے لگتے ہیں۔ مبحد میں بالکل صحیح علامتوں پر رونے اور چینے کی لہریں تی اُھتی محسوس ہوتی ہیں۔ ماتم میں کسی شم کا ہتھیار یا اوز اراستعال کرنا بختی سے منع ہے۔ سے

دس محرم کو پورے دن فاقد کیا جاتا ہے۔ اس دن محرم اور سوگ کے تمام کام لگ بھگ پورے دن متواہر چلتے رہتے ہیں۔ روزانہ ہونے والاضبح کا وعظ بدستور ہوتا ہے۔ ووپہر کا وعظ شام (مغرب و عشاء) کی نماز تک چلتا رہتا ہے۔ کل ملاکر بیر آٹھ گھٹے سے زیادہ کا ہوتا ہے۔ جیسے جیسے ہفتہ کے دن آگے بوجتے ہیں ان عملوں کی انجام دہی میں جذباتی انہاک کی سطح اضحی چلی جاتی ہے۔ بوہرہ لوگ ہر

١- جيها كرمحترمه ياليمن سيفي في بيان كيام باين بازار، كهندوا، مديد برديش

٢- جيها كرعباسيقي صاحب ني بتايا- باعب بازار، كمنذوا، مدهيد يرديش

۳۰- عادل ، شعیب کا غیرمطبویر تنبیس بعنوان بسٹری آف بو بره کمیونی تقرؤ، دی ایجز ایند انس کنفری بیوژن نو دی سوشیوا کانوک ، ایند تکچرل لائف آف انٹریا۔ دیوی اہلیا وشو دریالیہ، اندور ۲۰۰۵، م ۱۵۳

روز کو کسی اہم فرہی کردار سے منسوب کردیتے ہیں۔ روزانہ وعظوں کا مختلف ناموں سے انتساب حسب ذیل ہے۔

٢- محرم وحفرت آدم نبي الله عليه السلام

٣- محرم -حضرت نوح ني الله عليه السلام

٧- محرم وحفرت ابرابيم ني الله علية السلام

٥- محرم حضرت موى اور حضرت عيسى عليه السلام

٧- محرم -رسول الله حضرت محمصلي الله عليه وآلبه وسلم

2- محرم رمولاتنا حصرت فاطمه سلام التدعليها

٨- محرم \_مولانا حضرت على عليه السلام

9- محرم \_حضرت امام حسن عليه السلام

١٠- محرم - حفرت أمام حسين عليه السلام

اس سے قطع نظر کہ کونسا دن کس مقدس ذات کے لیے مقرر ہے ہرروز کے وعظ کے آخری جھے میں کر بلا کے واقعات کا پکھ ذکر ضرور شامل کیا جاتا ہے۔ کم وہیش ہر بوہرہ اس داستان سے واقفیت رکھتا ہے۔ ل

بوہرہ حضرات میں مذہبی مملوں کے دوران آلتی پالتی مار کر بیٹھنا، کسی دیوار سے پیٹھ نگا کرسہارالینا کراسمجھا جاتا ہے۔ صرف اس طرح بیٹھناصیح مانا جاتا ہے کہ ٹائٹیں جسم کے اوپری جھے سے دبی رہیں۔ (غالبًا دو زانو بیٹھنا مراد ہے) اس طرح جیٹھنے میں صرف آئی ڈھیل ممکن ہے کہ جسم کے بو جھ کو کھی جمعی الک سے دوسری طرف نتقل کرلیا جائے۔

آ ٹھ یا نو محرم کو پوری دنیا کے بو ہروں کو ایک کھانا دیا جاتا ہے جس میں ہر جگہ ایک سا کھانا ہوتا ہے۔ اس کا کل خرج دائی برداشت کرتا ہے۔ مختلف شہردل اور قصبول وغیرہ میں دائی کے مقرر کردہ ماک نمائندے اس کے انتظامات کی دیکھ بھال کرتے ہیں۔ بے

عاشوره

۱۰ محرم کو عاشورہ کہا جاتا ہے۔ اس دن لوگ فاقہ کرتے ہیں مگر روزے کی طرح نہیں اس کے لیے کسی ا ۱- عادل، شعیب، ص ۱۵۱ ۲۰۰۰ - جیا کہ محرمہ بائمین سینی نے بتا با قتم کی سحری نہیں کھاتے۔ عاشورہ کے آخری جصے میں فاقد شکن کے لیے مبعد میں کھانا تیار کیا جاتا ہے۔ مغرب کی نماز کے بعد گھر واپس لوٹے سے پہلے فاقد شکنی ہوتی ہے۔ بید کھانا بہت سادہ ہوتا ہے۔ جو دال اور حلیم جسے تین قتم کی دالوں اور گیہوں سے تیار کیا جاتا ہے۔

مغرب کی نماز کے بعد شامِ غریبال کی مجلس ہوتی ہے جس میں امام حسین کی بہن زینب علیما السلام اور اُن کے مصیبت زدہ اہل خاندان کے مرشے اور نوے پڑھے جاتے ہیں۔ اُن کے عزم اور صبرو سکون کے ساتھ اینے فرائض کی ادائیگی کو ان نوحوں میں بیان کیا جاتا ہے۔

موجودہ داعی سیدتا ڈاکٹر برہان الدین ہرسال کی ایک شہر میں خود عاشورہ کی رسوم کی مربراہی کرتے ہیں اور ہرسال دنیا کے مختلف علاقوں سے ہزاروں بوہرے اپنے داعی کے ساتھ محرم کی رسموں میں شرکت کرنے آتے ہیں۔ عاشورہ، کہیں بھی منعقد ہو'جماعت' تمام بوہرہ شرکاء کے قیام و طعام کا مفت انتظام کرتی ہے۔ آ مدورفت کے اخراجات ہر خض خود برداشت کرتا ہے، جب ا ۲۰۰ میں بیرسم دبئ میں منعقد ہوئی تو دنیا بھر سے ایک لاکھ سے زیادہ بوہروں کو ہوٹلوں اور نجی گھروں میں رہائش فراہم کی گئی تھی ۔ ا

جو بوہر کے محرم کی رسوم میں کمی وجہ سے شرکت نہیں کرسکتے ان کے لیے پچھلے کچھ برسول سے جدید تکنالوجی کی بھی مدد کی جاتی ہے۔ پچھلے کچھ برسوں میں سیدنا محمد بربان الدین کی روزانہ دعاؤں کے ویڈیوکیسٹس ہوائی کوریئروں کے ذریعہ دنیا بھر میں ۲۰۰ مسجدوں اور ۲۰۰۰ 'جماعتوں' میں زیادہ تر کو بھیجے جاتے رہے، تا کہ وہاں اُن کے معتقدین انہیں اگلے دن بی وہراسکیں۔ ۲، 1990ء سے محرم کی عبادات کونشر بھی کیا جانے نگا اور اب جماعتوں، نے عاشورنشریات، کو حاصل کرنے کے لئے انٹرنیٹ کا استعمال بھی شروع کردیا ہے۔ اب ڈاکٹر سیدنا محمد بربان الدین کی آ واز کوئی جمع یا فرد کم و بیش فورا بی ڈاکن لوڈ، کرکے سنا اور سنایا جا سکتا ہے۔ بہت کی جماعتیں اب ان رسوم کو کلوز ڈ سرکٹ میلی ویژن پر بھی چلاتی ہیں۔

ان دعوتوں اور موجودہ وائی ڈاکٹر سیدنا کی شخصیت کو ابھار کر پیش کرنے پر کچھ تقید بھی شروع ہوئی ہے۔ ظاہر ہے صرف بو ہروں کی طرف سے ہی۔ ایس ہی ایک تقید میں ان دعوتوں اور تقریبوں کو 'تماشے' کا نام دیا گیا ہے اور کہا گیا ہے کہ یہ بڑی بذھیبی ہے کہ داؤدی بو ہرے جو شیعہ ہیں اور

۱- عادل شعیب سابقه حواله، ص ۱۵۰ ۲ عادل، شعیب، سابقه حواله، ص ۱۵۰

حفرت علی اور ان کے بیٹے امام حسین سے بڑی عقیدت رکھتے ہیں، آج کل اپنے رہنما اور نہ ہی سر براہ سیدنا محمد بربان الدین کی قیادت میں محرم کے محترم اور پردقار دنوں کی یاد منانے کے بجائے ان کی تقریب مناتے ہیں۔ جیسے عید کا دن ہو، بیلوگ مسرور انداز میں دس محرم کو محشرہ مبارک کہتے ہیں اور رنگین لباس پہن کر تقریب مناتے ہیں، (انڈین ایک پریس نے بیان کیا ''عورتوں کی بنائی ہوئی خوبصورت تصویر جن میں بچکانے گابی، بلکے سز، آبی نیلے رنگ کی خوبصورت نازک کڑھی (ردا کیس نے مرغ بریانی اور آئس کریم والے بہترین لذیذ کھانوں سے سیر ہوتے ہیں'۔

'دنیا میں کہیں بھی کوئی دوسرا رہنما اپنی شخصیت کا استے سستے سے انداز میں اظہار نہیں کرتا جیسا سیدنا کرتے ہیں۔ جگہ جگہ دوسرے وعظوں کو روک کر اپنے معتقدین کو مجبور کرتے ہیں کہ وہ صرف اس جگہ جمع ہوں جہاں وہ خود تقریر کر رہے ہوں۔ بوہرہ دکان داروں کو اپنی دکانیں بند کرو ہے، بیو پاریوں کو اپنی یو پار بند کردینے اور طالب علموں کو اپنی کلاسیں اور امتحان چھوڑ کرمحرم کے نو دن ان مسجدوں میں حاضر ہونے کے لیے مجبور کیا جاتا ہے۔ جہاں سیدنا بیان فرما رہے ہوں۔ پوری دنیا میں جہاں جہاں بوہرے آباد ہیں وہاں سیدنا کے وعظوں کو ریلے کرنے پر کروڑوں روپے خرج کیے جاتے ہیں۔ بہبئی میں بی سیٹیلا تن کے توسط سے تمیں سے زیادہ مرکزوں کو ۱۲۰ شیلیویژن سیٹوں اور ۲۵ بیں۔ بہبئی میں بی سیٹیلا تن کے توسط سے تمیں سے زیادہ مرکزوں کو ۱۲۰ شیلیویژن سیٹوں اور ۲۵ بیرے برے دیا گیا۔ ا

۱- سيف الدين العاف. www.dowoodi-bohra.com يم

#### شناخت بنیاد کی تحریک اور نو آبادیت مخالف جدوجهد بهار میں شبیعه عز اداری جلوس

ۋاكىرمحمەسجاد☆

نوآبادیاتی تسلط کے خلاف تحریک نے، پھھٹوں انداز میں انیسویں صدی کے آخر میں کسی قدر تنظیمی شکل اختیار کرنی شروع کی۔ اس نوآبادیاتی تسلط نے پھھ ایسے ادارے اور عمل پیدا کرنے شروع کردیے جھے جن کے سلسلے میں کسی نہ کسی شکل میں اظہار رائے یا اختلاف کے مواقع پیدا ہور ہے تھے۔ ان اداریاتی مواقع سے متوسط اور اعلی متوسط طبقہ فاکدہ اٹھانا چاہتا تھا۔ اس مقصد کے حصول کے لیے ضروری تھا کہ پھھتح کیوں کے ذریعے سے (جن میں نوآبادیاتی حکومت سے گفت وشنید بھی شامل تھی) پھھ زور یا دباؤ پیدا کیا جائے۔ ان مسابقانہ تحریکوں کو آگے بڑھانے کے لیے بھی بھی جسی مثامل تھی) پھھ زور یا دباؤ پیدا کیا جائے۔ ان مسابقانہ تحریکوں کو آگے بڑھانے کے لیے بھی بھی بھی ہی مندوستان جیسے معاشرے میں عوامی دائرہ کار میں غیر نہ بہیت (سیکولرزم) نہ آئی تھی (نہ آئی ہے)۔ عوام کے مزاج میں کیونکہ نہ جب بہرصورت مؤثر طور پر موجود تھا (اور ہے) اس لیے عوامی مقبولیت اور تعاون حاصل کرنے کے لیے ادر طریقوں کے ساتھ ساتھ، اسے بھی شامل کرلیا گیا۔

نوآبادیاتی جدیدیت کے ماحول میں کچھ شاختیں اپنے لیے متواتر خطرہ سا لائق ہوتا محسوس کررہی تھیں۔ اس دور کی مختلف ساجی غربی اصلاحات کی کوششوں میں بھی غربی تخصیص کا رنگ جھلکنے لگا تھا۔ چنانچہ ہندوشناخت کو بہت تی اور تحریکوں کے ساتھ آ ربیساج اور اس کے شدھی سنگھن جیسی تحریکوں کے در یعے محفوظ رکھنے اور مزید تقویت دینے کی کوشش جاری تھی۔ (جس کے اپنے پچھ اثرات تھے جو بیسویں صدی کی سیاست اور ساج پر پڑ رہے تھے، گور کشا، سوسائٹیال، ناگری برجارتی سجا اور ہندی ساہتیہ سمیلن، وغیرہ عمومی کلچرل اور خربی تھور کے ذریعے ہندوساج کو ایک

<sup>🖈</sup> شعبة تاريخ بل كره مسلم يوندري بل كره

کسانیت کا روپ وینے کی مہم چلا رہے تھے)۔ لے ظاہر ہے کہ اس قتم کے خطرے کا احساس شیعہ فرقے میں اور بھی زیادہ شدید ہوگا جو غربی روایت کا ایک اور چھوٹا فرقہ ہے۔ اس صورت میں غربی اور اس کے ساتھ فرقہ واراند احساس بہت تیزی ہے بڑھا۔

اسلامی مقدس مبینے محرم میں عزاداری کے جلوس حسین اور کربلاکی علامتوں کے ساتھ کسی سیائی تحریک کے لئے جذبات ابھارنے (ایک مرکز پر جمع کرنے) میں بے حد ابھیت کے حامل تھے (اور بیس) مشیرالحن کے الفاظ میں اس سے شیعوں کو اپنی ایک علاحدہ شاخت بنائے رکھنے اور اپنی عددی کمتری کو ایک متحکم انداز اور وقیا فو قیا دباؤ اور گھٹاؤ پیدا کرنے والی اکثریت کے خلاف جم کر کھڑے رہنے کا سبق ملی رہنے کا سبق ملی رہائے ہیں روایت پر کسی قتم کی پابندی کی مخالفت خصوصاً شیعہ فرقہ کی طرف سے ہونا، الزی امر تھا۔

اس فتم کی تح یکوں کے نتیج میں بھی فرقہ وارانہ یا مسلکی جھڑ ہے بھی کھڑے ہوئے، جیسے لکھنؤ کے سنی شیعہ فساوات، جو ۱۸۹۰، ۱۸۹۰ اور ۲۰-۱۹۰ میں الد آباد، بناری، جونپور وغیرہ تک پیدا سے یہ قضیہ سنیوں کی طرف سے تر ہے، کہ صحابہ اور شیعوں کی طرف سے تر ہے، کے سلسلے میں پیدا ہوتا تھا۔ اس کے مقابلے میں بہار میں ۱۸۹۰ء کے دہے میں جب حکومت برطانیہ نے عزاداری اور علم کے جلوس پر پابندی لگائی تھی، تو جمیں اس تھم کے خلاف سنی، شیعہ بلکہ ہندومسلمان بھی متحد ومتفق دکھائی دستے ہیں۔

۱۸۸۱ میں بہار میں گیا کے ڈپی مجسٹریٹ نے نقص امنِ عامہ کے خدشے کے سادے سے بہانے پر جلوس کی اجازت نہیں دی۔ ۱۸۹۲ء کے بعد سے متواتر ایک آکیٰی انداز کا احتجاج شروع کیا گیا چونکہ اسے نم بی آزادی میں مداخلت مانا گیا۔ اس سلسلے میں ایک مجیب بات یہ ہے کہ اس طویل

ا- ممیاندر پایڈے،کنسٹوکشن آف کیوزم ان کولوشل ایڈیا، او یو پی (۱۹۹۳) کمپیئر یلج اسٹڈیز ان سوسائی اینڈ ہسٹری (ی الیس ایس انگا)
ج ۲۰ نبر ۳ نیز دیکھیے، اکتوبر ۱۹۸۰ مستخات ۲۵۰ تا ۹۹۲ کیس آنند یا نگ کا مضمون تیکر پڑ ممبل اینڈ سیکر پڑ اسپیس ان رورل انڈیا: کمیونئ مو بلائزیش ان وی، اینٹی کاؤ کلگ رائیف آف ۱۹۸۳، نیز کرسٹوفر آر کنگ: ون لینگو تاکی ٹو اسکریٹس ، دی ہندی مودمیت ان تا پھوسٹیٹری ان انڈیا ، او لو پی بسبی (۱۹۹۳) نیز فرانسسکا اور سین (Francesca Orsini) دی ہندی پیک اسٹیر لینگو تاکی اینڈ لٹریکر ان دی ان تا بسلام آف نیشلزم ۲۰۰۰ ۱۹۲۰ راور یو پی و و بل ۲۰۰۲ نیز کمینیچر و بلیو جونس (Kenth W Jones) آرید دھرم، ہندو کا تعیس نیکس ان تا بہلامی

۳- مشیر الحسن ، فریقیشنل رائنس ایند کنسشید مسئلس ، سیکشیر مین استراالف ان کولونیل تکعنو ، ان واکلیت ..... ) تکعنو میموراترس آف اس سی -اور بویی دیلی دولی ۱۹۹۷ سس - اینهاً بیز طاحظه بوشان محد: خاکسار موسیت ان اغدیا- بیناکشی پرکاش ، میرشد ، ۱۹۷۳ میپیر ۳

عرصے تک چلنے والے احتماج میں آئین طرزعمل اختیار کیا گیا تھا۔سب سے پہلے ۱۸۹۲ء کے شروع صے میں پٹنے کے کمشنز کو ایک ورخواست وی منی عرضی گزار میکری (عمیا) کے ایک زمیندار مرزا جلال الدین بخت بہادر تھے۔ عرضی پر پچھلے عدالتی اورا تظامیہ کے احکامات کی نظیر اور اس جلوں کے تاریخی جوازیرِ زور دیتے ہوئے مختلف فرقوں کے افراد کے دستخط تھے۔ کمشنر نے سال بھر بعد یعنی ۱۸۹۳ء میں اس معاملے پرغور کرنے کا وعدہ کیا۔ اپریل ۱۸۹۳ء میں خیرات احمد، سکریٹری انجمن اسلامیہ کیا،سنی شیعہ دونوں فرقوں پرمشمل ایک دفید کے ساتھ کمشنر ہے ملنے گئے۔ کمشنر نے ملاقات کا شرف نہیں بخشا، مگر یہ وعدہ ضرور کیا یا کہ ایکے سال اس کی اجازت دے وی جائے گی۔ ۱۸۹۴ء تک حکومت بنگال نے ایک تھم (خط نمبر ۷۸۸، مورند ۷۷ فروری ۱۸۹۴) جلوس کی ممانعت کا جاری کرویا۔ اس ہے بہار کا شیعہ فرقہ اور چونکا۔ پورے بہار، یشنہ مظفر پور، چھیرا، آ را وغیرہ میں احتجاجی حلیے ہوئے۔ ینند کے نواب ولایت علی خال نے ۲۲ فروری ۱۸۹۴ء کو ایک جلسہ کیا جس میں بردی تعداد میں لوگ شریک ہوئے۔ اس جلنے میں اس سرکاری عظم کے خلاف بخت قسم کی پچھے قرار دادیں پاس ہوئیں اور اس کے بعد مختلف شہروں میں احتجاجی جلسوں کا سلسلہ جلا۔ ان تمام جلسول میں بخت الفاظ میں قرار دادیں منظور ہوئیں۔ برلیں نے اپنی ہشاری اورخبر داری کا ثبوت دیتے ہوئے اسے غیرضر دری اور زبردتی کی یابندی بتایا۔! بہار ٹائمنر، نے اپنے اداریہ میں اظہارِ خیال کیا کہ یہ ایک'' احتقانہ اور بے سوجے سمجھے دیا گیا تھم' 'ہے ۔ کلکتے کے دی انگاش مین نے اسے انسوں ناک کہا۔ بہار سیریٹنڈنٹ نے فیصلے کو شدید فلطی ہے تعبیر کیا اور نوآ یاد ماتی سرکار ہے اسے منسوخ کرنے کی ہانگ کی۔ ۲ حکومت بنگال ہے نا امید ہوکر سنّی اور ہندوؤں کی بوری بوری جمایت کے ساتھ بہار کے شیعوں نے ۲۰ ستبر ۱۸۹۴ء کو حکومت ہند کے سامنے میمورنڈم پیش کیا۔ اس عرضداشت میں انھوں نے اظہار کیا تھا کہ حکومت بنگال کے اس تھم سے ملکہ معظمہ کے ۱۸۸۵ میں جاری کردہ، ندہی رواداری کی یالیسی کے اعلان کی خلاف ورزی ہوتی ہے۔ پھر جب حکومت ہند نے بنگال سرکار کے مقامی انتظامات میں مداخلت سے دوبارہ انکار کردیا توانھوں نے اس معاملے کو امپیریل لیجسلیندو کو نسل میں اٹھانے کا بندوہت کیا۔ مرزا جلال الدین بخت بہادر کی بیوہ جہاں آرا بیگم نے لیجسلیشدو کو نسل میں یہ سوال اٹھایا۔

اس سے حکومت جند پر پچھ دباؤ، پڑا اور بہار کے شیعوں کو حکومتِ بگال کی طرف سے اجازت ال جانے کی تو قعات بندھیں۔ اس امید پر شیعوں نے چھی بار ۱۸۹۱ء میں حکومت سے ایمیل کی۔ حکومت کو اب بھی یہ تذبذب تھا کہ کیا عام امن و سکون کے لیے سی قسم کا خطرہ پیدا کے بغیر جلوس کو اپنے کی اجازت دی جائتی ہے؟ شیعوں کی تابت قدی میں اب بھی کوئی کی نہیں نظر آ رہی تھی۔ انہوں نے اپ احتجاجوں کا سلسلہ بندئییں کیا تھا۔ مارچ ۱۸۹۷ء میں انہوں نے پھر حکومت بگال انہوں نے اپ احتجاجوں کا سلسلہ بندئییں کیا تھا۔ مارچ ۱۸۹۷ء میں انہوں نے پھر حکومت بگال کے سامنے اپنی بائیں رکھیں۔ اس بار انہیں عکم کا جلوس نکا لئے کی اجازت حاصل کرنے میں کامیابی ہوئی۔ اس پورے قضیے میں ہم دیکھتے ہیں کہ بہار کے شیعوں نے متعدد آ کینی طریقے اپنے احتجاج کو آ کے بردھانے میں استعال کیے۔ یعنی جگہ جگہ عوامی جلے، یا دواشیں، پنیشن، نظیریں بیش کرنا، عدالتی فیلے دکھانا، لیجسلیٹیو اداروں اور پرلیں کا استعال نے جوم احمد نے بجا کہا ہے کہ انہوں نے آ کینی طرزعمل سے بھی تجاوز نہیں کیا، اور اس وقت تک کہ آئییں غربی آ زادی کا حق واپس نہیں مل گیا انہوں نے صبر وسکون اور تکلیف دو ثابت قدمی کا دامن نہیں چھوڑا۔ یہ وہی طرزعمل تھا جس کا شروع شروع میں تھی۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ شیعوں کا یہ احتجاج ملک کی نوآ بادیاتی حکومت کی زیاد تیوں اور دباؤ کے خلاف (بعد میں انجر نے والے) احتجاج کی تیاری میں بچھ کم اہمیت کا طائل نہیں تھا۔

بیبویں صدی کی ابتداء ہی میں شیعوں نے ابنی ایک علاحدہ سیای تنظیم شیعہ کانفرنس ( لکھنؤ ک ۱۹۰ )

تشکیل و نے کی تھی، جو بعد میں شیعہ پویٹکل کانفرنس، کے نام سے جانی گئے۔ بہلی کانفرنس میں توستیوں کے خلاف بے باک اور شعلہ بارقشم کی تقریریں ہوئیں لیکن ۱۹۳۰ کے دہے میں سیبھی لکھنؤ کے سیدوزیر حسن (۱۸۷۳ تا ۱۹۳۷) کی رہنمائی میں کانگریس کے قومی منصوبے کی طرف مائل ہوگئ۔ شیعہ کانفرنس کی بہار اکائی میں شیعہ رہنماؤں کا ایک اہم گروپ موجود تھا۔ سرسلطان احم ، سید حسن عسکری، مظفر حسین، یجی ناظم (ایڈووکیٹ) علی مظفر، عبدالعزیز انصاری وغیرہ ۔ ابریل ۱۹۳۰ میں حسن عسکری، مظفر حسین، یجی ناظم (ایڈووکیٹ) علی مظفر، عبدالعزیز انصاری وغیرہ ۔ ابریل ۱۹۳۰ میں سرسلطان نے جناح کے دوقومی نظریے، کوختی سے رو کیا۔ ۱۹۲۸ بیل شیعہ کانفرنس کے لکھنؤ اجلاس میں سرسلطان نے جناح کے دوقومی نظریے، کوختی سے رو کیا۔ ۱۱۲ بیل ۱۹۳۰ کو شیعہ کانفرنس کی بہار اکائی کا جلسہ چھپرا میں ڈاکٹر شبیر حسن کی صدارت میں منعقد ہوا۔ اس میں سلم لیگ کی ملک کو دو حصوں میں بانٹ و سینے کی قرار داد پر بہت خت تنقید کی گئے۔ آل اس دوری سرخ ایک تاریل بیں ملک کو دو حصوں میں بانٹ و سینے کی قرار داد پر بہت خت تنقید کی گئے۔ آل ا

جلے کی جگہ کا انتخاب بھی سوچ سمجھ کر کیا گیا تھا۔ یہ اس لیے تھا کہ صرف چار دن پہلے ۱۱۳ پریل کو بہار صوبائی مسلم لیگ نے لاہور کے اجلاس کی قرارداد کے لیے عوامی جایت حاصل کرنے کے لیے تحریک شروع کرنا چاہتے تھے اور یہاں کی ضلع مسلم لیگ کی اکائی بھی چھپرا میں ہی ایک جلے کا منصوبہ بنا رہی تھی۔ شیعہ پہلیکل کانفرنس نے چھپرا کا انتخاب لیگ کی لاہور قرارداد کی مخالف میں تحریک کی ابتدا کرنے کے لیے کیا تھا۔ ل

اکو بر ۱۹۴۴ میں شیعہ پہلیکل کانفرنس کے صدر سیدعلی ظہیر نے جناح کو ایک خط لکھا تھا جس میں ہندوستان کی کمل آزادی کی پُرزور وکالت کی گئی تھی اور کہا گیا تھا کہ شیعہ اس بات پر یفین رکھتے ہیں کہ ملک کی آزادی کے بعد اگر مسلمان ایبا چاہیں گے تو پاکستان کی تشکیل بھی خود بخو د ہوجائے گی۔ لے انہوں نے جناح کو یہ بھی سمجھانے کی کوشش کی تھی کہ آل انڈیا مسلم لیگ کو پاکستان کی تشکیل کی کوشش کے ساتھ ساتھ پورے ملک کی آزادی کے لیے بھی جدوجہد کرنی چاہیے اور ملک کی دوسری ساس پارٹیوں سے اختلافات کو مطے کرلینا چاہیے تاکہ ملک کی آزادی کی تحریب میں رکاوٹ پیدانہ ہو۔ یہ بات بھی سمجھ لینی چاہیے کہ پاکستان کی تشکیل پر اتنا اصرار ملک کی آزادی اور پاکستان کی تشکیل دونوں مقاصد کو کافی حد تک نقصان پہنچا سکتا ہے۔

اس طرح ہم و کیے سکتے ہیں کہ نوآ بادیاتی بہار کے شیعوں نے اپنے ندہبی آ زادی کے سلب کیے جانے کے خلاف ایک آ کینی طرز کا احتجاج شروع کیا اور اس کے بعد سے ایک ایسا میدان اور قوت پیدا کرلی، جے اُس تحریک کے ابھار نے میں کام میں لایا گیا جو نہ صرف ملک کی نو آ بادیاتی حکومت ہیدا کرلی، جے اُس تحریک کے ابھار نے میں کام میں لایا گیا جو نہ صرف ملک کی نو آ بادیاتی حکومت سے آ زاد ہونے کے لیے کی گئ تھی بلکہ لیگ کے علاحدگی پندا نہ رویہ کے بھی خلاف تھی۔ شاخت مشحکم کرنے کے لیے ابھاری جانے والی تحریکوں کو صرف تک نظرانہ یا علاحدگی پندانہ ہی نہیں سجھنا چاہے۔

۱- محه سجاد - بهارمسلمس \_ ریسپونس نو دی نونیش تغییوری ۳۷ - ۱۹۷۰ ، غیرمطبوعه پی ایج به ؤی کا مقاله کل گردهمسلم یو تیورشی (۲۰۰۳) ص ۲۰۸ ۲ - اندین اینول ریستر ژه جولانی ویمبر ۱۹۴۳ ، این به ایم ایم - ایم - دبلی

# بکانیر میں محرم کے سلسلے کے انتظامات

دُاكِرْ مِنا كُورْ ث

میرا بیخ خرمضمون سابقدریاست بیکانیر میں محرم میں امن و قانون برقرار رکھنے کے لیے ریاستی حکومت کی طرف سے کیے جانے والے انتظامات کے مطالعہ پر بنی ہے۔ اس کے ماخذ حکومت کے شعبیة امور واخله کی خفیہ فائلیں (۱۹۳۲-۳۵) ہیں۔

محرم یا عزاداری کے سلیلے میں سرکاری انظامی امور کی تفصیلات بہت زیادہ ہیں اس لیے یہاں اس کے عرف وہ نکات مختصرا پیش کیے جارہ ہیں جن مے محرم اور عزاداری کی کچھ رسموں اور اُن کے اداکرنے کے طریقوں کی نشاندہی ہوتی ہے۔ انظامی امورکی تفصیلات موضوع سے غیر متعلق ہونے کی وجہ سے جھوڑی دی گئی ہیں۔

بیکا نیر راجستھان کی اہم ترین ریاستوں میں ایک تھی۔ ہندوستان کے تمام راجواڑوں میں بڑی ریاستوں میں ان کے تمام راجواڑوں میں بڑی ریاستوں میں اس کا ساتواں نمبر تھا جبکہ راجیوتانہ میں بید دوسرے نمبر پرتھی۔ اس کا رقبہ ۱۳،۳۱۷ میں مربع میل تھا۔ اس ریاست کو مارواڑ کے حکر ال راؤ جودھاجی کے بیٹے راؤ بیکا جی نے ۱۳ ماء میں قایم کیا تھا۔ اس کے حکر ال راجیوتوں کی مشہور ومعروف شاخ راٹھور سے تعلق رکھتے ہیں اور تمام حکر ان خاندانوں میں سب سے اعلی سوریہ وثق (سورج خاندان) سے متعلق ہیں۔ میرے زیرِ مطالعہ دور میں مہارا جہ گنگا سکھے بیکا نیر کے حکمرال شے۔

ا ۱۹۳۱ء کی مردم شاری کے مطابق پوری ریاست کی آبادی ۹٬۳۲٬۳۱۸ تھی جبکہ پائی تخت کی آبادی ۸۵٬۹۲۷ تھی جبکہ پائی تخت کی آبادی کا سب سے ۸۵٬۹۲۷ تھے۔ مسلم ۲۵۸٬۵۷۷ تھے۔ جس کا مطلب ہے پوری ریاست برا حصہ ہندوؤں کا تھا جو ۲۵۸٬۴۸۷ تھے۔ مسلم ۲۵۸۸ استھے۔ جس کا مطلب ہے پوری ریاست میں مسلمان ۱۹۱۵ فیصد تھے۔

خفید سرکاری کاغذات سے اندازہ ہوتا ہے کہ ریاست بیکانیر میں محرم کی رسوم کی ادائیگی کے

الله صدر شعبة تاريخ ، موبن لال سكهافي يونيدرش ، اود عديور

دوران امن و قانون برقرار رکھنے کے لیے خصوصی انظامات کیے جاتے تھے۔ تمام ممکن احتیاطی تداہیر و اقتدامات کیے جاتے تھے۔ تمام ممکن احتیاطی تداہیر و اقتدامات کیے جاتے تھے تاکہ جہاں تک ہوسکے نقص امن واقع ند ہو اور فتنہ و فساد اور خوزیزی کے خدشات و خطرات کو کم سے کم کیا جاسکے۔ اس سلسلے میں جو عام قانون تھا وہ حسب ذیل ہے: (تقیصلات حذف کرکے صرف لازمی بنیادی ہدایتیں نیچ دی جارہی ہیں)۔

پایہ تخت اور تمام اضلاع کے سرکاری افسران کے ذریعے احتیاطی اقدامات۔

ہندومسلمان دونوں فرتوں کے نتخبہ رہنماؤں سے محرم سے پہلے اور بعد میں مشورے، تجاویز شکایتیں اور تعاون حاصل کیا جاتا تھا۔

ضلع افسران کی ذمه داری صرف اعلی ذمه دار بستیوں کو باخبر رکھنا ہی نہیں تھا بلکه مختلف صورت حال میں فوری اقدامات لینا بھی ان ہی کی ذمه داری تھی جس میں تسابل کی صورت میں وہ پاداش کے حقدار ہوتے تھے۔

پولیس اور اعلی انتظامی افسر پیشگی اقد امات کرتے تھے تاکہ بیرونِ ریاست سے خاص طور پر برطانوی ہندوستان میں رہنے والے افراد محرم کے دوران یا اس سے پہلے بدعنوانی ندکر سکیس۔

بیکانیر اور چورؤ شہر کے انتظامی امور چیف ایکزیکٹیوافسر کے مپردہوتے تھے اور انسکٹر جزل پولیس اور ناظم صدر بالتر تیب اس کی مدد کرتے تھے۔ رتا گڑھ شہر کے انتظامات ایڈیشنل ڈسٹرکٹ مجسٹریٹ کرتا تھا۔ پورے ضلع میں ضرورت پڑنے پر ریاتی نوج رتا گڑھ سے بھیجنا اُسی کی ذمہ داری تھی۔ اس کے لیے ایک میجر کی کمانڈ میں تین جونیر افسروں کے ساتھ ۱۰۰ رافراد پر مشمل دستہ پہلے ہی رتا گڑھ بھیج دیا جاتا تھا۔

کسی قتم کے فتنہ و نساد کی صورت میں بولیس اور فوج مل کر فوری حفاظتی کارروائی کرتے سے مصرف بڑے لیڈریا خاص فساد بول اور قانون شکنوں پر ہی مقدمہ جلتا تھا اور عام لوگول کوفوری قتم کی معمولی سزائیں دے کر اور جرمانہ لے کر چھوڑ دیا جاتا تھا۔

#### بيكانيرآ رمي آرڈر

برہائنیس مہاراجہ بیکانیر کی سرکار کی طرف سے بیکانیر نے چیف ایکریکٹیو افسر اور بیکانیر کے آری کمانڈر کومحرم کے انتظامات کے سلسلے میں جو احکامات ،اپریل ۹۳۴ء میں بھیجے گئے ان کی رو سے سپاہیوں کی علاقہ وارتقسیم اس طرح تھی (صرف خلاصہ پیش کیا جارہا ہے)۔

ہم سندا: بارہ بج دوپہر دس سوار السكم جزل آف بوليس كو بھيج ديے جاتے تھے اور وہ اى كى عمرانى ميں كام كرتے تھے۔

میں میں ڈیوٹی دیتے تھے۔ سپائی شام سات بجے سے اگلے دن صبح ساڑھے نو بجے تک موجود رہے ہے۔ اسلامی میں شہر کے مختلف علاقوں میں ڈیوٹی دیتے تھے۔ سپائی شام سات بجے سے اگلے دن صبح ساڑھے نو بجے تک موجود رہنے تھے۔

'سد ا' مہندی ہموسیقی کے ساتھ تعزیہ نکالنے کی اجازت کی ورخواست دو مبینے پہلے ایڈیس ڈسٹر کٹ مجسٹریٹ کو دینا ضروری تھا۔ خاص صورتوں میں دو مبینے کی مدت میں کچھ ڈھیل دیئے جانے کی بھی مخائش تھی۔

ا جازت کی درخواست میں یہ بتانا بھی ضروری تھا کہ کیا گزشتہ برسوں میں بھی اجازت کی گئی تھی یا یہ جلوس نیا ہے۔ اکھاڑے اور جسمانی کرتبوں کے مظاہرے کے لیے جلوس کہاں کہاں روکا جانا ہے۔ احمال کی رات کے تعزید اور آخری تعزید دفتانے کے جلوس کو ایسی صورت میں منع بھی کیا جاسکتا تھا۔ تھا گرمقررہ راستے ہے مختلف راستے ہے جلوس لے جانے کی اجازت طلب کی جائے ان تعزیوں کے جلوس کے راستے کو قبل از وقت کی گئی اجازت کے بغیر تبدیل نہیں کیا جاسکتا تھا۔

تعزیوں کو شہر سے باہر کر بلا میں غروب آفاب سے پہلے لے جانے کے احکامات جاری کیے ماتے تھے۔

ب - - - - کوئی نیا تعزید نکالنے کی اجازت ڈسٹرکٹ مجسٹریٹ سے لی جاتی تھی اور سے یقین دہانی ضروری تھی کہ تعزید اتنا چوڑا یااونچا نہ ہو کہ راستے میں یا بجل کے تاروں سے کوئی رکاوٹ پیدا ہو۔ ہوم ڈیارٹمنٹ: ریکارڈ دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ محرم کے سلسلے میں کوئی مستقل یا دوای تھم نہیں تھا۔ ہرسال تمام معاملات نئے سرے سے اٹھائے جاتے تھے۔ ان انظامات سے اندازہ ہوتا ہے کہ ریاست کا سارا ایما می عملہ کار ہرطرح غیر جانبدارانہ اور غیر فرقہ وارانہ انداز ہیں محرم کے انظامات ہیں شریک ہوتا تھا تاکہ مسلمان شہری اپنی رسوم سکون سے انجام دے سکیں۔ جس جوش وخروش سے یہاں عزاداری کی رسوم اداکی جاتی تھیں وہ لوگوں ہیں ایک طرح کی جنونی کیفیت پیدا کردیتی تھیں جس سے کسی ناخوشگوار حادثے کا خدشہ پیدا ہوسکتا تھا''۔

سمجھی مسلمان اور ہندو تہوار ایک ہی دن میں پڑجاتے تھے۔ الیی صورت میں اگرجلوں کا راستہ پہلے سے نہ طے کردیا جائے تو محراؤ اور فساد کا خطرہ پیدا ہوسکتا تھا۔ اس لیے افسران مختلف فرقوں کے لئے الگ الگ راستہ طے کردیتے تھے۔ یہ بھی دیکھا گیا کہ فساد خود ایک ہی فرقے کی دوٹولیوں میں اس لیے پیدا ہوگیا کہ اُن میں تعزیے، مجلس، عزاداری، اکھاڑے وغیرہ میں مقابلہ ہونے لگتا تھا''۔

خلاصه

یہ بات قابلِ غور ہے کہ اب سے ۷۵،۷۴ سال پہلے۔ ۱۹۳۲ تا ۱۹۳۵ کوئی جمہوری نظام حکومت نہیں تھا۔ کیئی جمہوری نظام حکومت نہیں تھا۔ کیئن ریاست بیکانیر کے حکرال اپنی بندو اور مسلم رعایا کے لیے کتنے حساس اور لحاظ رکھنے والے تھے۔ یہ جا گیردار حکرال پوری طرح چوکنا اور مختاط تھے کہ بندوؤل اور مسلمانوں میں کسی قتم کا تناؤ پیدا نہ ہو۔

حوالے

اس مضمون کے تمام حوالے سرکاری فائلوں سے حاصل کیے گئے ہیں۔

# زنگی پورضلع غازی پور میں محرم سیچھ اہم یاد داشتیں

سيد وحيد ظفر عابدي ٢٦

زگی پورضلع غازی بورکا ایک حصہ ہے جو بنارس سے ۸۰ کلومیٹر دور ہے، اور اپنی وراثت اور کلچر کے اعتبار سے بہت جانا بیجانا مقام ہے۔

یہ نام تنزائیہ میں 'زنجار' سے اخذ کیا گیا ہے کیونکہ نویں صدی ہجری میں زنجار کے ایک عالم نورالدین زنگی یہاں آئے تھے۔ ان کی علمی اور روحانی عظمت کی وجہ سے اس جگہ کا نام 'زنگی فور' رکھا گیا جو گر کر زنگی پور ہوگیا۔

لگ بھک ای زمانے میں (۸۰۴ ججری) ترند (ایران) سے ایک اور عالم سید محمد عجال ترندی بھی ججرت کرکے لاہور اور دبلی سے ہوتے ہوئے یہاں آئے۔

انبی کے خاندان کے ساتھ ایک اور بزرگ سیدایا بکر عرف سید محمد، سید محمد، بال سے علم حاصل کرنے یہاں آئے اور یہیں قیام کیا۔ ان کی قبر زنگی پور میں صدر امام باڑے کے مقابل موجود ہے جس پر ان کا نام تاریخ پیدائش و وفات سب کندہ ہے۔

چونکہ نورالدین زندگی کی اولاد آ گے نہیں چلی اس لیے سیدابا بکرہی یہاں کے مورثِ اعلی تخرے۔ عبال ترندی کے خاندان کے بارے میں معلومات موجود نہیں ہیں۔

زگی بورکس زمانے میں شیعہ اسلامی علماء کا مرکز تھا۔ یہاں کے علماء نے جوعلمی اضافہ کیا اس کا ذکر اور حوالہ اسلامی علوم کی بہت سی کتابوں میں ملتا ہے۔

زنگی پور نے بڑی تعداد میں جیدعلاء مجہدین ، ادبا و شعراء پیدا کیے جضول نے اسلام پر بڑی مفید اور علمی اعتبار سے قابل قدر کتابیں تکھیں۔

غازی پور میں تمیں سے زیادہ ایسے خاندان ہیں جن کے یہاں ایک دو یا تین مجلسی ایامِ محرم میں پابندی سے ہوتی ہیں۔ دس ایسے خاندان ہیں جن کے اپنے خاندانی امام باڑے ہیں جن میں پہلی سے دس محرم تک اور اس کے بعد بھی پابندی سے مجلسیں ہوتی ہیں۔ پھھ لوگ دوسرے ملکوں سے بھی، اپنے وطن کا محرم کرنے یہاں آتے ہیں اور بھی بھی 'وسویں' تک قیام کرتے ہیں۔

پہلی محرم سے ۸رر تھ الاول تک یہاں بہت بوی تعدد میں جلوس عزا نکلتے ہیں۔ جن میں سے پچھ یہاں کی مقامی انجمنیں منظم کرتی ہیں اور پچھ جلوس چند خاندانوں کی طرف سے نکلتے ہیں۔ یہ تعداد بہت ہے، یہاں صرف چنداہم اور بہت معروف جلوسوں کا ذکر کیا جارہا ہے۔

ایک جلوس جو علامتی جلوس ہے ، نومحرم کی رات کو لکاتا ہے، اسے بمبلنی (مِلن سے متعلق) کہتے ہیں، جو ایکتا اور اتحاد کا مظہر ہے۔

دو بہت خوبصورت سجے ہوئے تعزیوں کے جلوس گاؤں کے دو مختلف مقامات سے نکلتے ہیں۔ ایک جوسید غفنفر علی کے امام باڑے سے نکلتا ہے، اس کا تعزید 'براق' رسول اللہ کی معراج سے متعلق علامت) کہلاتا ہے اور اس میں شیعہ ، سی اور ہندوسب ہوتے ہیں۔ دوسراعلی تمنی محلے سے نکلتا ہے اس میں بھی بہت خوبصورت تعزید اور ایک لکڑی کا گھوڑا ( ذوالبناح) کی هیپہہ ہوتی ہے۔ اس میں بھی شرکاء ملے جلے ہوتے ہے۔ یہ رات بھر پوری بستی کی گشت کر کے صبح ۳ بج ملتے ہیں۔ اس وقت بہت لوگ جمع ہوتے ہیں۔ یہ رات کھر پولی کی ملی ہی گئت کر کے صبح ۳ بج ملتے ہیں۔ اس وقت مقصد، تفصیلات، اہمیتِ شہادت اور اسلام میں اتحاد اور یگا گئت کی اہمیت پر تقریر کرتا ہے۔ اس کی مقصد، تفصیلات، اہمیتِ شہادت اور اسلام میں اتحاد اور یگا گئت کی اہمیت پر تقریر کرتا ہے۔ اس کی برگوں کا غیر معمولی تحق ہے۔ یہ یہاں کے برگوں کا غیر معمولی تحق ہے۔

محرم کی انیس کونبتا نے انداز کی ایک مجلس صدر امام باڑے میں ہوتی ہے جس میں صرف وہ نوخیز اور نوجوان حصہ لیتے ہیں جو غیر شادی شدہ ہوتے ہیں۔ اس کا مقصد نوجوانوں میں عزاداری کی تحریک اور شوق پیدا کرنا ہے۔ تین چار دن پہلے ہے لڑکوں میں جوش و خروش پیدا ہوجاتا ہے۔ وہ بزرگوں کی مدد سے تیاری کرتے ہیں اور پھرمجلس میں منبر پر اپنی صلاحیتوں اور اپنے کمالات کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ یہ تر بیتی اعتبارہ ہے۔ بہت بامقصد ادارہ ہے۔

بیں محرم کو بہت بڑا جلوس نکلتا ہے جے دسوال کہا جاتا ہے۔ بیکر بلا کے سب سے کم عمر شہید علی اصغر کی یاد میں منظم کیا جاتا ہے اور ضلع اور آس پاس کے علاقے میں بہت مشہور اور معروف حیثیت کا

حامل ہے۔ یہ لگ بھگ سوسال سے نکل رہا ہے اور اس میں بھی تمام فرقوں اور نداہب کے لوگ شامل ہوتے ہیں۔ مجلس میں کوئی بڑا ذاکر بیان کرتاہے اور مختلف انجمنیں نوحہ خوانی کرتی ہیں۔ مجلوس صدر امام باڑے سے شروع ہوکر پورے گاؤں میں گشت کرتا ہے۔ آخر میں سب سے بڑی مقامی انجمن، ہاتھ اور زنجیر کا ماتم کرتی ہے۔ یہاں کے زنجیر کے ماتم کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ یہاں چھر بوں والی زنجیر ہی سینے پر ماری جاتی ہیں جبکہ دوسری جگہوں پر چیٹھ پر لگائی جاتی ہیں۔ اس مجلوس اور انجمن اصغریہ کے بائی علامہ لطیف زنگی پوری تھے۔ جلوس کے بچ صبح صدر امام باڑے پرختم ہوتا ہے۔ اس کے بعد ایک مختصری مجلس ہوتی ہے جس میں کر بلا کے صرف مصائب پڑھے جاتے ہیں اس لیے سیملس انتہائی پرتاشیر اور رفت افزا ہوتی ہے۔

صدرامام باڑہ عوامی وقف ہے۔اس کے پاس ایک معجد ہے جس میں ایک تنخواہ دار عالم امام جمعہ و جماعت بھی ہے۔

کیم ہاشم صاحب مرحوم نے اپنی تمام املاک اس امام باڑے کو وقف کردی تھیں۔

### حیدرآ با دمیں عزاداری محرم کی روایت

پروفیسرسید ابوب علی 🖈

اسلامی اثرات اور ان کا ثقافتی پھیلاؤ آندھرا میں چودھویں صدی بینی ۱۳۲۳ء میں وہلی کے سلطانوں کے ہاتھوں کا کثیا سلطنت کے زوال کے بعد سے نظر آنا شروع ہوتے ہیں۔شروع کے دور کے ادبی شواہد اور کتبول وغیرہ سے ابتدائی مسلمان حکمرانوں کی تصویر خاصی بھیا تک ابحرتی ہو اور ان کے طرزعمل میں ذہبی زیاد تیوں اور کلچرل تعصب کا انداز نظر آتا ہے۔لیکن قطب شاہی دور اور اس کے بعد کے دور، یعنی ۱۵۱۸ سے ذہبی اور ثقافتی امتزاج اور بندومسلمانوں کا آپس میں مل مرسنے کا جل کررہنے کا جلن آندھرا میں ابحرنے لگا تھا۔

آ ندهرا میں تمام ندہبی تیو ہار اور دونوں فرقوں کی خوشیاں اور جشن کیساں جوش وخروش سے منائے جاتے ہیں۔

خوش نعیبی سے قطب شاہی خاندان کے بعد یہ علاقہ آصف جاہیوں کے تسلط میں آیا۔ آصف جاہیوں کے تسلط میں آیا۔ آصف جای حکرانوں نے بھی فرقے وارانہ ہم آ بھی اور میل جول کا طریقہ اپنایا اور اس کو ۱۹۳۸ء تک باتی رکھا، جب حیدر آباد، انڈین یونین میں شامل ہوگیا اور اس کے ساتھ بی ساجی اور فرجی طور طریقوں میں بردی واضح تبدیلی آگئی۔ بہرحال محرم کی رسومات نہ ختم ہو کمیں، نہ بدلیں۔ اب بھی آ ندھرا پردیش کے لوگ جو مختلف غلاقوں میں فرجی تیوبار اور فرقوں سے تعلق رکھتے ہیں، صوبے کے مختلف علاقوں میں فرجی تیوبار اور جشن ای جوش و خروش کے ساتھ مناتے ہیں۔

آ ندھرا پردیش میں مشکل ہے ہی کوئی گاؤں ایبا ہوگا جہاں عاشورخانہ نہ ہو اور وہاں محرم کی سمیں اوا نہ کی جاتی ہوں۔ یہاں تک کہ وہ قبیلے سمیں اوا نہ کی جاتی ہوں۔ یہاں تک کہ وہ قبیلے بھی، جو ریاست کے دور دراز گوشوں میں رہتے ہیں، محرم پورے احترام اور مگن سے مناتے ہیں۔ اس بیں منظر کے ساتھو، اس مختصر مقالے میں آ ندھرا میں عزاداری کی روایت کی ابتداء اور غیر

مسلموں کی ان روایات ہیں شرکت کو تلاش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس کے علاوہ اُن لوک گیتوں پر بھی کچھ روشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے جن کا تعلق آ ندھرا ہیں محرم کی روایت سے ہے۔

یہ بات کہنا مشکل ہے کہ ہندوستان میں پہلا عکم کب نصب ہوا اور پہلی مجلس کب منعقد کی گئی گر وکن ہیں، مجلسوں کا سلسلہ اس وقت سے شروع ہوا جب بہمنی دور میں ایرانی یہاں آ نا شروع ہوئے۔
علموں کے بارے میں حوالے تو موجود ہیں گر افسوں ہے کہ اس دور کا کوئی علم نہیں مل سکا۔ بہمنیوں کے خوال کے نیچے میں پانچ آ زاد حکوشیں قائم ہوئیں۔ یجا پورسلطنت کا بانی عادل شاہ وہ پہلا شخص تھا جس نے شیعہ اذان کہنے کا حکم دیا اور خطبوں میں بارہ اماموں کے نام لینے کی ہدایت کی۔ یہ مل ارک جس نے شیعہ اذان کہنے کا خوال اور خطبوں میں بارہ اماموں کے نام لینے کی ہدایت کی۔ یہ مل ارک نے یہ میں شروع ہوا۔ گولکنڈہ میں جھ سال بعد قطب شاہی حکومت کے بانی قطب الملک نے یہ میں شروع کیا۔

۔ یہاں سے حیدر آباد میں قطب شاہی بادشاہوں کی سرپتی میں منعقد ہونے والی مجالس کا با قاعدہ تاریخی ریکارڈ ماتا ہے۔ علم رکھنے کے لیے عاشورہ خانوں کی مخصوص عمارتیں بنوائی گئیں۔

ا ۱۵۹۱ء میں چار مینار کی ممارت بوری ہونے کے بعد بادشاہی عاشور خانہ تعمیر کروایا گیا، جس میں چودہ مرصع طلائی علم رکھے گئے اور یہ جگہ المیہ کر بلاکی یاد میں عزاداری کے لیے خصوص مرکز ہوگئ۔ مرزا نظام الدین نے اپنی کتاب ''حدیقۃ السلاطین' میں اور غلام حسین خال نے اپنی کتاب 'گزار آصفیہ، میں حیدر آباد میں عزاداری کا بہت تفصیلی بیان کیا ہے۔ نظام الدین کے بیان کے مطابق معاشرے کے تمام صفے محرم کی عزاداری میں شریک ہوتے تھے۔ محرم کے دوران لوگ موسیقی اور رقص کی مخلیس نہیں سجاتے تھے۔ یہاں تک کہ لوگ گوشت، اور بان تک جومقامی لوگوں میں بہت مقبول تھا، کھانا چھوڑ دیتے تھے۔

ند ہی رسوم، جیسے ماتم کرنا، فاتحہ وغیرہ صرف وہ لوگ انجام دیتے تھے جو ان پر اعتقاد رکھتے تھے لیکن عاشور خانے کی باقی رسوم بہت عام تھیں اور ان میں سب لوگ شریک ہوتے تھے۔

زیادہ تر رسوم مقامی رسم و روائ سے اپنالی گئی تھیں۔ جیسے سوانگ یاشیر یا بندر وغیرہ کاروپ بھرنا وغیرہ مقامی غیرمسلموں سے لیے گئے تھے۔ 'رشیدالدین خانی' میں غلام امام خال کی تصدیق کے مطابق محرم میں سلطان سے لے کر عام آ دمی تک خواہ سنی ہوخواہ شیعہ خواہ ہندو، ہر محض کنگر کی روایت ضرور پوری کرتا تھا۔ یکمل اس محض کی ابنی مالی حالت یا ذرائع کے مطابق ہوتا تھا۔

ہنم کونڈ اور وارنگل، ضلع وارنگل میں جڑواں شہر ہیں۔ یہ جگداپی شان و هکوہ اور تاریخی اہمیت کے لحاظ ہے آ ندھرا پرویش میں بہت مشہور ہے۔ یہاں نسل، ذات، ندہب کی تفریق کے بغیر ہر طبقے کے لوگ مسلمانوں کے ساتھ محرم کی روایات میں حصہ لیتے ہیں۔ وارنگل کی آبادی کے لاکھ ہے اور ہر سال لگ بھگ ایک لاکھ لوگ محرم میں شریک ہوتے ہیں ان میں ہے ۵۰ ہزار سے زیادہ غیر مسلم ہیں۔ تام فرقوں کے لوگوں کا عقیدہ ہے کہ علم (پیرلؤ) ان کی دعاس لیس کے اور ان کی مائلیں پوری ہوجائیں گی۔ محرم میں عام طور پر بید دیکھا جاسکتا ہے کہ لوگ اپنے گھروں سے نگل کر اور (Owes) میں عام طور پر بید دیکھا جاسکتا ہے کہ لوگ اپنے گھروں سے نگل کر اور (علم میں عام طور پر بید دیکھا جاسکتا ہے کہ لوگ اپنے گھروں سے نگل کر اور (ad بوجائیں کی دعام کی کھرا ہوتا ہے ہیں۔ بیدلوگ بھول، ناریل، شکر، ہرایا لال رنگ کا کپڑا جس پر مگو، (علم میں عالم لائے ہیں۔ بیدلوگ بھول، ناریل، شکر، ہرایا لال رنگ کا کپڑا جس پر مگو، (علم میں عالم کونی ہونے ہیں۔

لوگوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اگر بیار، گو نگے ، اپا بچ اور دما فی طور پر کمزور بچوں کوعکم کے گروگھمایا جائے تو وہ ٹھیک ہوجاتے ہیں۔

جب کسی غیرمسلم کے یہاں علم پر اُووں چڑھانے کے بعد بیچ کی پیدائش ہوتی ہے تو عام طور پر ویکھا گیا ہے کہ وہ اسپنے بیچ کے نام کے ساتھ کوئی اسلامی نام لگادیتے ہیں۔ جیسے حسین ریڈی، حسن راؤ، حسن اتنا وغیرہ۔

محرم سے وابستہ ایک اور روایت جو آندھرا پردیش میں عام ہوئی وہ نظم گوئی تھی۔ غیر مسلموں نے سیکھیں ہوں ہے۔ تیگو میں ایسی نظمیں تکھیں جن میں المید کر بلا اور امام حسین کی تعلیمات کو بیان کیا جاتا تھا۔

یہ رسی اس یا گیت جو اردو مر هے، نوحے وغیرہ ہے متن اور فارم میں مختلف ہوتے تھے۔ مثال کے طور پر زیادہ تر تیکلو گیتوں میں حسن اور حسین دونوں کی شہادت میدان کربلا ہی میں بتائی جاتی ہے۔ جبکہ حقیقت یہ ہے کہ صرف امام حسین اپنے بہتر ساتھوں کے ساتھ وہاں شہید ہوئے تھے۔ دوسری بات یہ کہ وہ محرم کو ایک تیو ہار کی طرح خوثی کے ساتھ مناتے ہیں، جبکہ محرم رنج وغم کا مہینہ ہے۔ بات یہ کہ وہ محرم کو ایک تیو ہار کی طرح خوثی کے ساتھ مناتے ہیں، جبکہ محرم رنج وغم کا مہینہ ہے۔ ایسے ادر بھی کچھ انحراف یا غلطیاں ہو سمتی ہیں گر ہمیں یہ یاد رکھنا چاہیے کہ ان تیکلو گیتوں کے لکھنے والے غیر مسلم تھے اور اسلامی تاریخ سے واقف نہیں تھے۔ ان گیتوں میں جو چیز اہمیت رکھتی ہے، اور ہمیں اس برتوجہ مرکوز رکھنی جاسے دہ یہ کہ کہ ان شاعروں یا گیت کاروں میں کر بلا کے لیے کتنا لگاؤ

اور جذبہ تھا۔محم سےمتعلق تیلگو میں کئی طرح کے گیت ہیں۔

# سیرالہ میں نو آبادیاتی طاقتوں کے خلاف جدوجہد میں کر بلا کے اثرات

بروفيسر كنصعلي

بوہرہ مسلم فرقد کسی زمانے میں کیرالہ کے متاز ہو پاری طبقوں میں شار کیا جاتا تھا اور کیرالہ کی ساجی زندگی میں بیلوگ اپنااٹر قائم کیے ہوئے تھے۔ بید یہاں اٹھارویں صدی میں آ کر سکونت پذیر ہوئے تھے۔موجودہ دور میں ان کے ۳۰ خاندان کالی کٹ میں، ۸ کتور میں، ۲۵ کوچین میں، ۱۲ رالا پورہ نیں اور ۱۵ منگلور میں مقیم ہیں۔ کالی کث میں ۱۰۰ سال پرانی ایک مسجد ہے جو ساؤتھ بھے روڈ کی بورہ آبادی میں واقع ہے۔اس کے عامل اجین کے شیخ عباس میں۔

یے لوگ ۲ تا ۱۰ تحرم تبلیغ کرتے ہیں اور دس محرم کو فاقد کرتے ہیں۔ بورا فرقد عزاداری میں شریک ہوتا ہے۔ کیرالد کی زندگی کی ایک خصوصیت پیغیر خدا حضرت محمد اور ان کے خاندان سے گہری محبت وعقیت ہے۔ ملک کے اس جھے میں تاجروں نے اسلام کو متعارف کرایا۔ گوکہ "تحفہ می زین الدین مخدوم ۱۵۷۳ ول اور مقامی تحریری ماخذ۔ "كيرالا پازاما (مال) اور كورالول پائى يے مطابق کیرالا میں اسلام کی آمد کوحضرت محمد کے دور حیات میں ہی جایا گیا ہے مگر زیادہ امکان سے بے کہ م تحضرت کی وفات کے فوراً بعد، اسلام کے ابتدائی عروج کے وقت، اسلام کا تعارف ہندوستان کے جنوب مغربی ساحلی علاقوں میں ہوا۔ ساحلی شہروں میں عربوں نے پہلے اسلام قبول کیا۔ تجارتی گروہوں کی کیچھ مخصوص چیزوں میں دلچیسی تھی اور کچھ مقررہ مخصوص عملوں کا اُن کا اُنہا ایک دائرہ تھا۔ ي بھی تحقیق ہوئی ہے کہ عرب تاجروں میں خالص عرب ہی نہیں تھے بلکہ ان میں ایرانی اور 'ایرانیا کی

امرانی ثقافتی طلعے کا اثر اس حقیقت ہے متر شح ہوتا ہے کہ ظفر صر آف، بصرہ، قیس، عمان اور یمن عرب' بھی تھے۔

<sup>🖈</sup> كالى كث يونيورش ، كيرال

ا - شيخ زين الدين مخدوم، تحنّه المجاهرين بعض احوال البرتقائين (١٥٧٣) - ٢ - مليا لي تحريري، ١٧ وي ١٨ وي صدى

جیے قرون وسطی کے تمام تجارتی مراکز ظلیح فارس کے علاقے سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس کے علاوہ ہمیں تارسا پلی کی تانیج کی شختی میں مارسا پیراایسو کو دی گئی مراعات کی تصدیق کرنے والول میں کوئی رسم الخط میں وسخط ملتے ہیں۔

اسلام کا کیرالہ میں تعارف ظیح فارس کے رائے ہوا، جس کا مطلب ہے کہ وہ خلیفہ عمر کے دور سے بہانی بہیں ہوسکتا تھا۔ فاری کا یہ اثر کچھ نہ بی اہمیت کے عام اور معروف لفظوں سے ظاہر ہوتا ہے۔ بہندوستان بھر میں صرف ما پلا (کیرالہ کے مسلمان) بی نماز کے لئے 'اذان کے بدلے' با تک (بانگ) کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ ما پلاؤں میں سنگ مزار کے لئے 'میزان کالو' کا لفظ استعال ہوتا ہے جو یقینا 'نشاکالو' (نشان کا پھر) ہے۔ گھر پلو استعال کے الفاظ میں، مثال کے طور پر، بیالے کے ہو یقینا 'نشاکالو' (نشان کا پھر) ہے۔ گھر پلو استعال کے الفاظ میں، مثال کے طور پر، بیالے کے لیے میرنی فاری، شیریں، سے لیا گیا ہوگا۔ بنیادی فقہ ادر نحو کی کتابوں میں کتنے بی الفاظ از اور ور' جسے موجود ہیں۔ ل

مخترا جو اسلام ابتدائی منزل میں کیرالہ میں پنچا وہ ایرانیائی عرب کے معیار و اقدار کا ایک انوکھا امتزاج تھا جے مصدقہ اسلام مان لیا گیا تھا۔ اس طرح جنوب ایشیا کے اسلام میں، باوجود کیہ یہ عموی سی خصوصیات کا حامل ہے، کچھ مضبوط شیعہ اثرات بھی نظر آتے ہیں۔ ہمیں یہاں کے ہرگھر میں لوگوں کے ناموں میں شروع جصے میں یا آخر میں علی، فاطمہ، حسن اور حسین کی موجودگی نظر آتی ہے۔ جسے زامورین کے بحریہ کمانڈر کو باعلی + مرار کار تھے۔ قادری طریقت کے شیخ الایو تو یاد العلویة کے ناموں میں علی شامل ہے، محمعلی، صادق علی، بشرعلی وغیرہ ۔ بی

مر یہ چیزیں شیعہ عقیدے کی طرف رہنمائی نہیں کرتیں۔ کونڈوٹی، ٹانگل، جب کونڈی میں انھارہ یں صدی کے ابتدائی جھے میں پنچے اور انھوں نے مریدوں سے شخ کے سامنے ماتھا نمیکنے پر اصرار کیا تو لوگوں نے اس پر اعتراض کیا، علماء نے فتوی دیا کہ یہ غیر اسلامی طریقہ ہے، پورا مابلا طبقہ پوتائی کائی اور کونڈوٹی کائی سے میں بٹ گیا۔ اس سلسلے میں بڑی مقدار میں عربی ملیائی ادب تخلیق ہوا جو دینیات کے مختلف رخوں اور فروئی حصوں سے تعلق رکھتا تھا، آخر میں کونڈوٹی، ٹانگل کو یہ اعلان کرنا رہا، ان خدا میرامحافظ ہے، محمد میرے رسول میں اور کرم علی میرے پیر'۔

<sup>-</sup> جان ایل، ایسپازش: آسفورڈ انسائیکو پیڈیا آف دی میڈیول اسلاک ورلڈ، آسفورڈ (۱۹۵۵) صفحات ۲۵-۳۳ م - بیمر علی منگل، صدر کیرالد اشیت مسلم نیک کا طریقہ ہے۔ ۳۰ کائی (باتھ) گروپ رمسلک

ده و عیسوی سے ایرانی اسلام، جس میں عباسی دور کی دانشوری اور تہذیبی خصوصیات کاعمل دخل اللہ اللہ علیہ اور اس سے تھا، مسلمان تاجر طبقہ اس کی عظمت اور اس سے متعلق جذبات و احساسات بھی پھیل رہے تھے۔

مالابار میں جوصوفیت پھیلی اور پروان چڑھی وہ اپنے مقام پیدائش سے سمندر کے راست، براہِ راست مالابار پیٹی اس لیے یہ بیرونی اثرات سے ممرّ ا اور غیر اسلامی روایات سے پاک تھی۔ اس لیے ہمیں ابوالفضل کی فہرست میں ایسے کچھ صوفی سلسلوں کا ذکر نہیں مانا جو جنوبی ہندوستان میں موجود تھے۔ ا

ا ۱۵۲۱ء میں شخ عبدالعزیز مخدوم، پوتانی کے ذہبی تر بین مرکز کے سربراہ نے ہدایت الاذکیا فی طریقة الاولیاء ی (ذی فہموں کے لیے اولیاء کے رائے کی ہدایت) لکھی جو مالا بار میں صوفیت کا ہدایت نامہ مانی جاتی ہے، اس میں انھوں نے تحریر کیا تھا۔

' '' میرے بھائی! طریقت اور حقیقت ایسے ہیں کہتم ان دونوں کوشریعت کے اعمال بغیر حاصل نہیں کر سکتے۔

اس کا مطلب ہے کہ صوفیت شریعت کے زیرِ اثر رہی۔ بہر طور رسول اللہ اور آلی رسول ہے گہری محبت وعقیدت ما پلاصوفیت کی ایک اہم خصوصیت رہی۔ ما پلاؤں نے ایک عربی ملیالی بولی (عربی رسم الخط میں کمعی ہوئی ملیالی) کو فروغ دیا جس کے توسط ہے دینی اعمال کو نظم کیا۔ اس نظم کا بڑا حصہ رسول، آلی رسول اور اصحاب رسول کی مدح و منقبت پر مشتمل تھا۔ لوگ ان منظوم حصوں کو بڑی عقیدت سے پڑھتے تھے، آہ و بکا کرتے تھے اور آ تھوں میں آنو بھرے دعا کیں کرتے تھے جو ہر مالا بیؤکل (بار) کے آخر میں ایک جزولازم تھیں۔ سے مراح میں ایک جزولازم تھیں۔ سے مراح میں ایک جزولازم تھیں۔ سے مراح میں ایک جزولازم تھیں۔ سے سے بیٹر میں ایک جزولازم تھیں۔ سے مراح میں آنو بھر سے دیا ہیں کرتے ہے جو ہر میں آنو بھر سے دیا ہیں کہ خول میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور اس کی دور میں ایک جزولازم تھیں۔ سے دور اس کی دور اس کی دور اس کی دور اس کی دور میں ایک دور اس کی دور اس کر دور اس کی دور اس کی دور اس کی دور اس کر دور اس کی دور اس کر دور اس کی دور اس کی دور اس کر دو

ور بر کرے بینی وعظوں کی مناجاتوں میں انسان کے گناہوں پرخصوصی توجہ دی جاتی تھی اور مقرب بندوں کے اعلی درجات کے بیان کے بعد اُن سے سفارش و شفاعت کی درخواست کی جاتی تھی۔

ان نظموں میں رسول اللہ کے بعد فاظمہ زہرا مرکزی شخصیت تھیں۔ شادی بیاہ کے گیتوں بیں فاظمہ اس نظموں میں رسول اللہ کے بعد فاظمہ زہرا مرکزی شخصیت تھیں۔ شادی بیاہ کے گیتوں بیں فاظمہ اُسلام اِللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کے بارے میں آم معلومات موجود تھیں لیکن اے جوبی بندد ستان کے موفی سلام کے بارے میں واقعیت میں واقعیت بین تھی۔ جیسا کہ کی الدین بالا (۱۹۵۳) میں کی الدین عبدالقادر جیانی کے بارے میں بیان کیا گیا ہے قادری سلسلوں میں بہت مقرک تھا۔ ۲ – مالا بر مانتیا اور معرے اللہ تھے۔ اس کا ایک ایک لفظ یا معربہ بار میں برائی کو موقی کی طرن تھا۔

رحمائی جاتے ہیں۔ ۲ – مالا بر مانتیا اور معرے اللہ تھے۔ اس کا ایک ایک لفظ یا معربہ بار میں جائے ہوئے موثی کی طرن تھا۔

عورتوں میں ہیرو کی سی حیثیت کی حامل رہی ہیں۔ لے جوخوبصورت، مثالی زوجہ علی کی شریک حیات، اور حسن وحسین کی ماں، ملیالی ادب میں کربلا پر افسانوی ادب ( فکشن ) تک موجود ہے۔

مالا بار پر کربلاکا تاثر برا مجرا اور دیر پا تھا۔ معاشرے کے لیے، انسان کی اپنی روح کے لیے اور حیات بعدازموت کے لیے شہادت کو اعلی ترین قربانی مانا جاتا تھا۔ مالا بار میں پرتگالی محض تجارت کی غرض سے نہیں آئے تھے بلکہ ہلال (اسلامی علامت) سے صلیب (عیسائی علامت) کا بدلہ چکانے آئے تھے۔ انھوں نے مسلمانوں سے گرم مصالحے کی تجارت چھنی، جہازوں کو لوٹا، حاجیوں کے جہاز جلائے، قرآن کی بے حمتی کی، محمد کی شان میں گتاخیاں کیس، مسلمانوں کو غلام بنایا اور عورتوں کی آبروریزی کی۔

شیخ یجی زین الدین مخدوم نے ۱۵۲۱ء میں "تحریک اهلِ الایمان علی جهاد عبداة الصلبان"، (صلیب کے پرستاروں کے خلاف ایلِ ایمان کو جہاد کی ترغیب) کمی ۱۵۷۳ء میں ان بی شیخ زین الدین مخدوم نے "تحفة المجاهدین فی بعض الاحوال بر ثقالین" (پر تگالیوں کے بعض اقوال کے سلیلے میں مجاہدوں کو تحقہ) کمی سے بعض اقوال کے سلیلے میں مجاہدوں کو تحقہ) کمی سے بعض اقوال کے سلیلے میں مجاہدوں کو تحقہ کمی سے

کتاب کے پہلے باب میں جہاد کی عظمت اور جنت میں شہید کے اعلی درج کا بیان ہے۔ قرآن و صدیث کے بہت سے اقتباسات کے ساتھ انھوں نے فرمایا کہ جہاد اور شہادت ہر مسلمان مرد اور عورت پر آقاکی اجازت بغیر مقروض پر اور شوہر کی اجازت بغیر مقروض پر اور شوہر کی اجازت کے بغیر میوی پر فرض میں ہے۔

ہزاروں لوگ پرتگالیوں سے لڑے اور جامِ شہادت پیا۔متذکرہ بالا کتابوں کو درس میں پڑھایا جاتا تھا اور وعظوں (تذکروں) میں ان کا برچار کیا جاتا تھا۔

کالی کٹ کے کنجالی مُرگار، جو بحری فوج کے ایڈ میرل ہوتے تھے، بھرتی کے وقت موت تک لڑتے رہنے کا عہد لیتے تھے۔ یہ قلندریہ صوفی برادری میں ہوتا تھا۔ گوا کے سابق گورز کے محل میں لگی بہت کی عہد کی عہد کا عہد لیتے تھے۔ یہ قلندریہ میں، جو اب گوا میوزیم میں محفوظ ہیں، یہ تعارفی الفاظ نظر آتے ہیں، کی بڑی بڑی اور یوں کو مالا باری قبل کر رہے ہیں، ان میں ما پلا قلندروں کو بالکل ای طبے میں دکھایا گیا ہے

۱- اب بھی گیتوں کے تیارتی بحوموں (البموں) میں فاطمہ ایک مرکزی تھیم ہے۔ ۲- تخذ (۱۵۷۳) کیرالہ کی تاریخ پر پیاد تح بری کام مانا جاتا ہے۔

جیما خلیق احمد نظامی نے بیان کیا ہے:

'' قلندر پر سلسلے کے لوگ عام طور پر سر، بھنویں، داڑھی اور مونچھیں منڈواتے ہے۔تصویروں میں انھیں صرف کئی ، کمر کی پٹی اور بازو پر اوپر تعویز باندھے کلوار کھینچ دکھایا گیا ہے''۔ل

کالی کٹ کی گرندھاولی میں اٹھارویں صدی کے آخری جھے میں پام کے بتے پر تکھے ایک مخطوطے میں متذکرہ بالا تھی قلندر ل کو سخبالی مرکاڑ، کا لقب دیا گیا ہے۔ یہ اولا (پام کا پا) پرتگالی غارت گری کے خالف زامورین کی طرف سے مرکارروایت کو ازمر نو زندہ کرنے کی کوشش تھی۔ لے

آکٹر ابیا بھی ہوا ہے کہ کوئی تخبالی مرکارجو بڑی مشکل سے جان بچاکر بھاگا تھا، پچھ ہی دن بعدوہ پھر ایک ایسی بہادر بحری فوج کے ساتھ واپس آ جاتا، جس کے سپاہیوں کو اپنی موت تک لڑتے رہنے کے عہد یر بھرتی کیا گیا ہوتا۔

جب ۱۷۹۲ء میں سرنگا پنم کے معاہدے کے بعد حکومت برطانیہ نے مالابار کے انتظامیہ کو اپنے ہاتھ میں لیا توانھوں نے عام طور پر زمینداروں کی طرفداری کرنے کی پالیسی اپنائی، اس میں بھی اکثریٰ فرقے پرخصوصی توجہ مرکوز کی گئی۔ تحفظ کے برطانوی قانون کے تحت تینمیوں (روایی مالکان زمین) اور برطانوی افسروں نے بل کرمسلمان کا شکاروں کو لگان بڑھانے اور بے دخلی وغیرہ سے بری طرح دبانا شروع کیا۔ اس فرقے کی تکلیفیس اور پریشانیاں اتنی بڑھ گئیں کہ آخر تھک آ کر انھوں نے لڑنے اور اپنے فرقے کی فاطر مرجانے کا فیصلہ کرلیا۔ انھوں نے اپنے بھائیوں پرہونے والے ظلم و زیادتی کو پورے فرقے پرظلم تصور کیا۔ طریقہ یہ تھا کہ جب کوئی مسلمان گروہ کی برطانوی افسر یا جینمی کوئل کرنے کا منصوبہ بناتا تھا تو اس گروہ کے لوگ اپنے سب قرضے چکاتے تھے۔ بیویوں کو طلاق ویتے ہے، سرمنڈواتے تھے اور اپنا سارا وقت عبادت اور 'وکر' میں گزارتے تھے۔ اس کے بعد یہ لوگ مبورم کے باعلاوہ صوفی فضل سیدفضل کی دعا کیں لینے دور دراز کا سفر کرتے تھے اور اپنا شروع کردیے اور اپنا شروع کردیے اور ابنا کو این کے اراد نا شہید ہوجانے کی سے محل کرتے تھے۔ یہ لوگ مبید میں بیٹھ کر برطانوی پولیس کا انظار کرتے تھے اور ابن کے آتے ہی یہ کورکر اُن سے لڑنا شروع کردیے اور مارے جاتے۔ سے اس سے اُن کے اراد نا شہید ہوجانے کے فیصلے کو کورکر اُن سے لڑنا شروع کردیے اور مارے جاتے۔ سے اس سے اُن کے اراد نا شہید ہوجانے کے فیصلے کا ظہار ہوتا ہے۔

١- كـ اسه فلاي ويليجن ايند بإليكس إن انديا، ويورنك، وي تربيع يخري، م ١٩٥

٣- زا آمورن مار کارجنگرون کو زئ عار محرول کے خلاف دو بارہ ابھارنے کی کوشش کررہا تھا

و- ايف \_ و ي \_ الشيفن نے مالا و مسلم كيونى آف ساؤتھ ايسك ايشين فرنشر مي كرا مطالعه كيا ہے

جیسا کہ ڈبلیو، فاسیت نے انڈین انٹیکو ائری، (قدیم نوادرات کا مطالعہ) میں ۱۹۰۱ء میں بیان کیا ہے عورتیں کسی ایسی شہادت کے متنی فرد ہے، جو زندہ داپس آ گیا ہو، بے تعلق ہوجاتی تھیں، آگر یہ مردِمیدان ہوتا تو زندہ واپس ندلونا۔ یہ فاطمہ کے جذبات واحساسات کی ترجمانی تھی۔ ل

شہداء کو بڑا تقدس و احترام ملتا تھا۔ ان کی قبروں کا احترام ہوتا تھا۔ جارام 'نصب کیے جاتے سے ۔ پورے تقدس کے ساتھ عرس منعقد ہوتے تھے۔ ان سے کرامات منسوب کی جاتی تھیں اور ان کی زیارت کے لیے لوگ سفر کرتے تھے۔ تبرک تقسیم کیے جاتے، یا جارموں کے محافظ پڑھا ہوا پانی، مخترے ، تعویذ، یا جادوئی نقوش تیار کر کے لوگوں میں بانشتے۔

جیا کہ'' تخف' کے مصنف نے بیان کیا ہے، شہید کا درجہ رسول کے بعد سب سے اعلیٰ ہے۔ ''شہیدوں کو مردہ تصور نہ کرو۔ وہ اپنے خدا کے حضور میں زندہ ہیں اور اس کی مرضی سے رزق یارہے ہیں''۔

مصیبت میں بتلا عام آ دمی 'سیداکان مار' (شہید میری مددکر) کی دعا کرتا تھا۔ ارادتا شہادت کا متنی شخص برطانوی انظامیہ کے لیے زبردست خطرہ تھا۔ ملاپورم کے تمام دیباتوں میں ، باغی ما بلاؤں کے ہاتھوں قتل ہونے والے انگریز افروں کے مقبرے موجود ہیں۔ اس باغیانہ رجان کو کیلئے کے لیے انگریزوں نے مابلا انسداو ایکٹ، پاس کیا تھا۔ انتظامیہ میں بوی بے چینی تھی کیونکہ یہ بعاوت خزانے پر بھی بہت بوجھ ڈال رہی تھی جب کلکر ایج وی کونولی اپنے بنگلے میں مابلاؤں کے ہاتھوں قتل ہوا تو برطانوی افسر مالا بار میں خدمات انجام دینے سے گریز کرنے گھے۔ یہ

شہادت کے اس عقیدے کا آخری اظہار ۱۹۲۱ء میں خلافت تحریک میں نظر آیا، جے عام طور پر مایلا بغاوت کا نام دیا جاتا ہے اور جوحقیقت میں مالابار میں آزادی کی جدوجہد کا ایک حصد تھا۔

ا المارة المارة (W.Fawoet) وارسانگس آف ما پاداز (1901) (W.Fawoet) و المارة (Indian Antiquary xxx (1901) لا المارة المارة

### راجستھان میں عزاداری اور تعزییہ داری کی روایت

رنبير سنكه 🏠

1911ء عیسوی میں ہی جب محمر غوری نے ترائن کی دوسری جنگ میں پرتھوی رائے چوہان پر فتح حاصل کرے سری میں اس کا سرقلم کیاتو اجمیر جو چوہانوں کا دارائسلطنت تھا، اس پر محمد غوری کی فوجوں کا جھنے ہوگیا تھا۔ اس زمانے میں میران کھا نگ کی قیات میں بچھے فوجی تاراگڑھ کے قلعے میں مقیم ہوئے۔ 1910ء میں عزاداری کی روایت قائم کرنے کا سہرا ان ہی کے سر ہے۔ تب سے بیآئ تک باقی ہو اور پورے راجستھان میں ایک روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی حیثیت حاصل کر گئ ہے۔ محرم کی رسوم کی 19 روایت کی موجاتا ہے۔ اگر اس تاریخ کومحرم کا چاپند نظر نہیں آتا تو محرم کی پہلی مجلس اگلے دن رات کو ہوتی ہے۔ دبیر، اس تاریخ سے عزاداری اور تعزید داری کا سلسلہ شروع ہوجاتا ہے۔ راجستھان کی دوسری ریاسیں، اس تاریخ سے عزاداری اور تعزید و دبیرہ میں اہمیت اختیار کر گئیں اس دور میں اسپنے قیام کی لئی موجان کی دور کے آغاز سے وجود میں آیا جس کا سہرا شہنشاہ اکبر کے سر ہے۔ آمیر کے راجا بھارٹ کی لڑکی ہرکابائی کی اکبر سے شادی میں آبیا جس کا سہرا شہنشاہ اکبر کے سر ہے۔ آمیر کے راجا بھارٹ کی لڑکی ہرکابائی کی اکبر سے شادی فی الحقیقت آس گئا جمنی کلچر کا سنگ بنیاد تھی جس کے نتیج میں بندھا اور ایک وصدت قائم ہوئی۔

آمیر وہ بہلی راجپوت ریاست تھی جس نے مغل شہنشاہوں سے گہرے اور قریبی رشتے قائم کیے۔ یہاں کے حکرال مغل بادشاہوں کے معتمد، راز دار اور دربار کے بڑے منصب دار ہوگئے اور انہوں نے ان کے طور طریقہ اور زبان اپنا لی۔ سوائی جے سنگھ جو اپنے وقت کا ہوشیار ترین حکرال تھا، جب اس نے ۱۷۲۸ء میں جے پور کے نئے شہر کی بنیاد ڈالی تو بچھ سنید خاندان جو آمیر میں

سکونت پذیر تھے وہ جے پوشقل ہوگے۔ یہاں انہیں رہائش، مسجدوں اور خانقاہوں کی تغییر کے لیے زمینیں دی گئیں۔ پچھ افرادکو ریاست کے لیے گرانقدر خدمات انجام دینے کے صلے ہیں جاگیریں بھی عطا ہوئیں۔ انہی خاندانوں نے جے پور میں عزاداری اور تعزید داری کی روایت قایم کی۔ شروع میں یہ صرف چندخاندانوں تک محدود تھی جہاں مردانی اور زبانی مجالس منعقد ہوتیں اور تعزید نکالے جاتے۔ شاہی خاندان والوں نے اس میں سوائی رام شکھ کے زمانے سے حصہ لینا شروع کیا جو یہاں مسلاء سے ۱۸۳۰ء سے ۱۸۸۰ء تک مکرال تھا۔ اس کے دورِ حکومت میں ہر مہینے چاند نکلنے کا اعلان ناہر گڑھ سے توپ داغ کر کیا جاتا تھا جو پچھ اونچائی پر واقع تھا اور گولے کی آ واز شہر کے ہر کونے میں سی جاسمتی تھی لیکن محرم کی چاند رات کو تو بنہیں داغی جاتی تھی بلکہ اس کی جگہ ڈھول، تاشے بجائے جاتے حاصہ تھے اور سیابیوں کے ساتھ ناہر گڑھ سے ایک جلوں کی شکل میں علم نکالے جاتے تھے جوشہر کے تمام محلوں میں گشت کرتے تھے اور اس سے محرم شروع ہونے کا اعلان ہوتا تھا۔ رام سکھ موسیقی کا شاکق تھا اور یہ دستور تھا کہ ہر روز شام کو موسیقار در بار میں حاضر ہوکر کلا سکی موسیقی اور غزلیں پیش کرتے تھے۔ اور اس سے محرم شروع ہونے کا اعلان ہوتا تھا۔ رام سکھ موسیقی کی ہے تحفیلیں منعقد ہونا اور ہا گیرداروں کے گھروں تک موسیقی کی ہے تحفیلیں منعقد ہونا بند ہوجا تیں۔

آخری دن ہر محلے میں تیار کردہ تعزیے ہوائی کے چوپار میں جمع ہوتے تھے۔ رام سکھ ایک تعزیہ چڑھا تا تھا جوآتش خانے کے صدر دروازے پر رکھا جاتا تھا اور یہیں سے بیہ جلوں میں شامل ہوتا تھا۔ اس جلوس میں ہر فرقے کے لوگ شرکت کرتے اور ہندو اور سلمان عورتیں سڑک کے دونوں طرف کھڑی رہتیں اور جب تعزیے اُن کے سامنے سے گزرتے تو وہ اپنے بجوں کو لے کے دوڑتیں اور انہیں ان کے بنچ سے گزارتیں تاکہ وہ آنے والی زندگی میں مصیبتوں اور خطروں سے محفوظ ہوجا کیں۔ ایک بار رام سکھ خود بھار ہوا اور کسی علاج سے اُسے فائدہ نہیں ہوا۔ اسے مشورہ دیا گیا کہ وہ اتی دن ٹھیک ہوگیا۔ ای پر اس نے سونے چاندی کا بنا بہ تعزیہ کے فائد تھا۔ اس بڑا ساتھ اور یہ مجزہ ہی تھا کہ وہ ای دن ٹھیک ہوگیا۔ ای پر اس نے سونے چاندی کا بنا بہ تعزیہ کے اُسے اُسے تا ہوا اور کسی علاج سے اُسے فائدہ نہیں ہوا۔ اسے مشورہ دیا گیا کہ وہ ای دن ٹھیک ہوگیا۔ ای پر اس نے سونے چاندی کا بنا بہ تعزیہ کے قال تھا۔

ا ۱۹۳۲ء میں پہلی ہار حسین ڈے منایا گیا تھا جس میں مشہور دانشوروں، شاعروں اور ادیوں نے حصد لیا تھا۔ منثی چندر بہاری لال صبا، جو طوطی راجستھان کے لقب سے یاد کیے جاتے تھے، انہوں نے ایک سلام پڑھا تھا جو بہت مقبول ہوا تھا۔ یہ پروگرام تین دن چلا تھا۔ دوسرا دحسین ڈے سوائی

مان سنگھ ٹاؤن ہال میں ہوا تھا اور تیسرا ر ۱۹۸۵ میں امام باڑہ بدان پورہ میں منعقد ہوا تھا۔ جے پور میں پانچ مسجدیں، دوقومی امام باڑے اور سادات خاندانوں کا ایک قبرستان ہے۔ گوکہ بہت سے خاندان پاکستان ہجرت کر گئے مگر عزاداری اور تعزید کی روایت کو ہاتی رکھا گیا ہے

اور تمام نداہب اور ذاتوں کے لوگ پوری عزت و احترام کے ساتھ تعزیوں کے جلوس میں شریک

ہوتے ہیں۔

جود چور ایک اور ریاست تھی جس کے شادی کے توسط ہے ہی مغل بادشاہوں سے گہر نے تعلقات قائم ہوئے ۔ جود چور کے راجا اود بے سکھ کی بیٹی جود ھابائی کی شادی جہا تگیر ہے ہوئی تھی۔ گوکہ سلم کھر کا اثر جود چور کے دربار اور عام لوگوں کی زندگی میں سرایت کرچکا تھا گرعز اواری مہاراج جسونت سکھے ودم کے زمانے سے شروع ہوئی جس کا دورِ حکومت ۱۸۹۰ء سے ۱۸۹۰ تک تھا۔ جود چور میں ایک رواج بیتھا کہ بمیا محلے کے لوگ، جہاں سے عزاداری کی ابتدا ہوئی، وہ ڈھول تاشہ بجاتے ہوئے پورے شہر کی گشت کرتے تھے اور چندہ اکٹھا کرتے تھے۔ سوسائی کا ہر طبقہ آئیس خوتی سے چندہ دیتا تھا۔ آئیس بس روپے مہران گڑھ سے طبقہ جو اس زمانے میں شاہی خاندان کامسکن تھا۔ مہاران تخت سنگھ کی ایک لڑکی کی شادی جے پور کے سوائی مان سنگھ سے ہوئی تھی۔ اس نے بڑے اعتقاد سے تخت سنگھ کی ایک لڑک کی شادی جے پور کے سوائی مان سنگھ سے ہوئی تھی۔ اس نے بڑے اعتقاد سے من مائی کہ اگر اس کے بہاں لڑکا پیدا ہوا تو وہ محلّہ لاکھان کے تعز ہے کو بہت خوبصورت بنواد بی گی۔ اس کے ایک لڑکا ہوا جو جے پور کا موجودہ حکمراں تھا۔ رائی نے تھم دیا کہ ۱۸ فٹ اونچا لکڑی کا تعزیہ بنوایا جائے جے سونے چانہ کی سے منڈھا جائے۔ یہ خوبصورت تعزیہ آج بھی رائی صاحب کے میں متاز جگہ رکھتا ہے۔ یہ خوبصورت تعزیہ آج بھی رائی صاحب کے میں متاز جگہ رکھتا ہے۔

ہندومسلم ایکٹا کا ایک خوبصورت منظر اس وقت مشاہدے میں آتا تھا جب چوب داروں کے محلے کا ایک تعزید، اور دوسرا محلّم ناٹک والا تعزید جسے برہمن بناتے تھے، دونوں مقررہ وقت پر ذھول تاشوں کے ساتھ مختلف سمتوں سے لاکر ایک جگہ قریب قریب رکھ دیئے جاتے۔ ہندومسلمان اس موقع پر مرح محت اور لگاؤ کے ساتھ ایک دوسرے سے ملتے تھے۔

ایک اور رواج سیبھی تھا کہ جب تعزیے شِو مندر کے پاس وَ بنچتے، جو ایک مینار محبد کے قریب ہے، تو تعزیوں کو تھوڑا نیچے کردیا جاتا تھا اور ایک بار پھر تمام فرتوں کے لوگ ایک دوسرے سے ملتے اور جلوس جب دوبارہ چلنا شروع ہوتا تو عورتیں اپنے بچوں کو تعزیے کے نیچے سے گزارتیں۔ جودھ پور کا مہاراجا اپنے بھائیوں اور دوسرے درباریوں کے ساتھ تجا ماجی کے مندر (جس کے معنی بین تیسری ڈوگرانی کا بنوایا ہوا مندر) کے چھچ پر بیٹے کرجلوں کو دیکھتا تھا۔ مہارانیاں سردار بازار کے صدر دروازے پر بیٹھا کرتی تھیں۔ مہاراجہ کی طرف سے سب لوگوں میں کھیر اور مٹھائی تقسیم ہوتی تھی۔ کچھ ٹر پہندوں کے پیدا کردہ حالات کی وجہ سے ۱۹۱۸ء سے بی تعزیے جلوں کی شکل میں نہیں نکا نے جاتے صرف اپنے اپنے محلوں میں رکھ دیئے جاتے ہیں، جہاں تمام فرقوں کے لوگ، خصوصاً عورتیں وہاں جاکر سلام کرتی ہیں اور ایک دوسرے سے پیار محبت سے لمتی ہیں۔ سب لوگوں کو مٹھائی اور شربت تقسیم کیا جاتا ہے۔

شیخاوائی راجستھان کا ایک اور ایبا علاقہ ہے جہاں گرنگا جنی کلیمرکی روایات کو برقرار رکھتے ہوئے ہندو اور مسلمان اب بھی امن و چین سے ساتھ ساتھ رہتے ہیں۔ آمیر اور جے پور کے حکمران خاندان کے ایک بینے موکال کے یہاں اولادِ نرینہ پیدائیس ہوتی تھی۔ ایک دن وہ صوفی شیخ برہان سے ملا اور ان سے دعا کرنے کو کہا۔ ان کی دعا سے اس کے یہاں لڑکا پیدا ہوا جس کا نام ان صوفی صاحب کی نسبت سے شیخا رکھا گیا۔ وہ شیخادت خاندان کی حکومت کا بانی ہوا اور اس کے جانشینوں نے جو علاقہ فتح کیا اسے شیخاوت کہا جاتا ہے۔ ایک دن شیخا کو پٹھانوں کی ایک ٹولی ملی جو اپنے خاندانوں کے ساتھ معاش اور رہائش کے لیے جگہ کی خلاش میں اس کے علاقے سے گزر رہے تھے۔ کاندانوں کے ساتھ معاش اور رہائش کے لیے جگہ کی خلاش میں اس کے علاقے سے گزر رہے تھے۔ کسی حکمت عملی کے تحت اس نے ان سے دوتی کرلی اور آئیس وہاں قیام کے لیے زمین دے دی۔ کسی حکمت عملی کے تحت اس نے ان سے دوتی کرلی اور آئیس وہاں قیام کے لیے زمین دے دی۔ پٹھانوں اور شیخا کے درمیان ایک معاہدہ ہوا جس کے تحت سے طے ہوا کہ پٹھان گائے کا گوشت نہیں کھائیں گیا اور صوف طلل گوشت نہیں گھائیں گے اور مور کونہیں ماریں گے اور شیخا وت میں۔ شیخا لوگوں کے جعنڈ ہے پر اب بھی اور جیج میں ہونان کی شکل ہوتا ہے۔ ان کا جونڈ اپلے رنگ کا ہوتا ہے جس سے کنارے مرخ ہوتے ہیں اور نیج میں ہونوں کی گئی کا اظہار ہوتا ہے۔ ایکن اس میں ایک بھی پئی نیلے رنگ کی بھی ہوتی ہے جس سے دونوں فرقوں کی ایکنا کا اظہار ہوتا ہے۔

شیخاوت کے سرداروں نے شہنشاہ اکبر کی ملازمت اختیار کی اور پہیں سے انہوں نے فاری سیکھی جو در بار کی زبان تھی، انہوں نے مغل دربار کے آ داب اور طور طریقے بھی اپنائے۔ شیخاوت کے تمام سرداروں کی جاگیروں میں ایک مسجد، ایک کربلا اور قبرستان کے لیے زمین متعین کی جاتی ہے۔ دونوں

فرقے اپ تہوار جیسے ہولی، دیوالی، گنگور، عید اور محرم مل کر مناتے ہیں۔ محرم کے مہینے میں گانا اور رقص تخی سے ممنوع ہے۔ محرم کے آخری دن تعزیوں کا جلوس قلعے کے سامنے لایا جاتا تھا اور میدان میں تھہرتا تھا۔ گاؤں کے سب لوگ ڈھول تاشے سنے، اور تلوار بازی کا مظاہرہ دیکھنے جمع ہوتے سے۔ روایت تھی کہ ہر خاندان کا ایک فرد اس موقع پر ضرور شریک ہوتا تھا۔ میں نے سات یا آٹھ سال کی عمر میں اپنے والد کی طرف سے اس میں نمائندگی کا شرف حاصل کیا ہے۔ جب ڈھول اور تاشے کا مظاہرہ ختم ہوجاتا تھا تو تعزید اٹھایا جاتا تھا اور جلوس شروع ہوتا تھا۔ ای وقت عور تیں اپنے بیچ لے کر دور تی تھیں اور آئیس تعزید کے نیچ سے گزارتی تھیں۔ تمام فرقوں کا بید ملا جلا جلوس کر بلا پہنچتا تھا جہاں تعزید وفن کے جاتے تھے۔ بچھ ہرس پہلے ایک بنیاد پرست پارٹی کے بچھ لوگوں نے جلوس کے داستے کو راستے کو راستے میں رامائن رکھ دی۔ بچھ بچھدار مسلمان اور ہندو رہنماؤں کی مداخلت سے تعزید کے راستے کو بدل کر بدتر نتائج نہ بیدا ہونے دیئے گئے۔ تعزید سید ھے کر بلا پہنچادیئے گئے لیکن ہندوؤں نے بدل کر بدتر نتائج نہ بیدا ہونے دیئے گئے۔ تعزید سید ھے کر بلا پہنچادیے گئے لیکن ہندوؤں نے بدل کر بدتر نتائج نہ بچوں کوتعربیوں کے پنچے سے راستے میں مشائی اور شربت تقسیم کیا اور عورتوں نے پہلے کی طرح اپنے بچوں کوتعربیوں کے پنچے سے گزارا اور سے مل آخر بھی اس طرح باتی ہے۔

راجستھان کی لگ بھگ تمام ریاستیں، بیکانیر، کوٹا، الور، بھرت بور، محرم کی روایت برقرار رکھے ہوئے تھیں اور پھھ ریاستیں تو خود بھی اپنا ایک تعزیہ جلوس میں شامل کرتی تھیں۔

آج ہم ایک خطرناک دور میں زندگی گزار رہے ہیں جس میں ہارے کلچر پر داخلی اور خارجی دونوں قتم کے حملے ہورہے ہیں۔ اس مادی قتم کے معاشرے میں ہر چیز کو ایک ایکی پیداوار کا روپ دیا جارہا ہے کہ اسے آسانی سے بازار میں بیچا جاسکے۔ بدشمتی سے ہمارے ندہی تیوباروں اور رسوم کے تقدس اور اقدار کی اہمیت کوسوچے سمجھے بغیر سیاحت (ٹورزم) کی دوڑ اس طرح توڑ مروڑ کر پیش کر رہی ہے کہ وہ سیاحت کے بیوباری بازار میں آسانی سے بک سکے۔ اس وقت سب سے اہم کام سے کہ ہمارے ساخ کا ہر حصد اس رجحان کے خلاف اٹھ کھڑا ہوجائے اور ہمارے تہذیبی ور ثے کو بیاہ ہونے سے بیالے۔

## جموں و کشمیر میں محرم کی عزاداری کی روایت

پردفیسر جگر محد ث

عام طور پر مانا جاتا ہے کہ چودھویں صدی کے آخری جصے میں تیور لنگ نے عزادری کی روایت کی ابندا کی۔ مگر امام حسین کی شہادت کی یاد ہندوستان میں تیرھویں صدی سے بی منائی جاتی رہی ہے۔ منہاج سراج اور امیر خسرو دونو ں نے محرم کے سملے دس دنوں میں رفج وغم منانے کا ذکر کیا ہے۔ خلیق احد نظامی کے الفاظ میں'' المید کربلاکو ہندوستان میں ماہ محرم کے سمبلے دس ونوں میں وعظ کے حليے منعقد كر كے منايا جاتا تھا" ۔ ايك كتاب مقتل حسين جس ميں اس الميد كے واقعات كو بيان كيا گیا ہے اس کی بہت مانگ تھی۔ لے ابنِ بطوطہ نے ذکر کیا ہے کہ وہ محرم کی دسویں تاریخ کوغریوں میں بہت خیرات بانٹا تھا۔ تعزیے (شہیدان کر بلا کے مزاروں کی چھوٹی شبہہیں) ان شہیدوں کی یاو کی علامت کے طور پر بنانے شروع کیے گئے۔ تعزیوں کی روایت امام حسین کی اس قربانی کی یاد کو برقرار رکھنے میں بہت مؤثر ثابت ہوئی، جو انھوں نے اسلامی دنیا میں بادشاہت کے قیام کے خلاف اور اسلامی روایت کو ازسر نومتحکم کرنے کی جدوجہد میں پیش کی تھی ۔تعزیئے ماہ محرم میں شہیدان کربلا کی یاد کو تازہ کرنے کے ساتھ ساتھ ایک ساجی اجتماع اور ملنے ملانے کا بھی ایک اہم ذریعہ بن مسے اور رفتہ رفتہ یہ ایک تیوبار اور تقریب کی سی حیثیت اختیار کر مجئے۔مغل دور کے ما خدیس محرم کی ر موں کا تذکرہ ملتا ہے۔مونسراٹ نے سولھویں صدی میں محرم منائے جانے کو دیکھا تھا اور بیان کیا تھا۔" محرم کے مہینے میں لوگ خاصے جذباتی نظر آتے تھے۔ یہ بھی ویکھا گیا کہ اگر دوگروہ اینے تابوت (تعزیے) لے جارہے ہوں، اور ان میں سے ایک دوسرے کو جگہ نہ دے تو ایسا لگتا تھا جیسے وہ حنگ میں ایک دوسرے کے دشمن ہیں''۔ یے

جہاں تک موجودہ ریاست جمول و سمیر کا سوال ہے تو یہاں عام ندہب اسلام ہے اور مسلمان

<sup>🖈</sup> شعبهٔ تاریخ، جمول یو نیورش، جمول

ا۔ خلیق احمد نظائی: سم آسیکشس آف رہلین اینڈ پالینکس ان اغریا ڈیورنگ دی تھرمینتھ سپٹری، دیل ۱۹۷۴، مس ۲۹۸ مقاتل حسین کائی امیر خسر و کے پاس موجودتتی: ایننا مل ۲۹۸ ۲۰۰۰ علی پاسین، اے سوشل ہسٹری آف اسلامیک انڈیا، دیلی ۱۹۸۸، مل ۲۰ مجمد پاسین کی رائے ہے کہم مے کچھ رموم، جیسے تعزید وفانا اور مصنوق جانوروں پر تملم ہندووک کی رام لیلا سے متاثر میں مص ۲۱

بحثیت آبادی اکثریت میں بیں موجودہ ریاست جمول وسمیر تین کلجرل حصول برمشمل ہے۔ جمول، تشمیر اور لداخ۔ انیسویں صدی کے پہلے نصف تک یہ الگ الگ خودمختار اکائیاں تھیں۔ مرتنوں علاقے جو چھوٹے حچوٹے متعدد رجواڑوں میں ہے ہوئے تھے۔مسلمانوں نے تیرہویں صدی یہاں ہے قیام کرنا شروع کیا۔ کشمیر اور لداخ کے علاقوں میں مسلمان اپنی تعداد کے اعتبار ہے ایک با ار حیثیت کے حامل ہیں۔ حالاتک شمیر میں مسلمانوں کی آ مد تیرھویں صدی سے شروع ہوئی مگر یہاں عزاداری اور تعزیہ داری کی ابتداء بندرهوس صدی کے اواخریا سولھوس صدی کے ابتدائی جھے میں شروع ہونے کا امکان ہے۔ عام طور پر مانا جاتا ہے کہ نور بخشی سلیلے کے ایک صوفی مثم الدین عراقی عراق سے تشریف لائے اور انھوں نے شیعہ فرقے کوکشمیر میں متعارف کیا، حالاتکہ مرزا حیدر دغلات نے نور بخشی سلسلے کی وہ روایات و رسوم اور عقاید قائم کیے جوشیعہ باسنی کسی بھی فرتے کے عقائد اور رسوم سے مختلف تنے لے ویسے نور بخش سلیلے کے لوگ شیعہ عقائد کے ماننے والے تنے اور اب بھی ہیں۔ بدحقیقت عام طور پر مانی جاتی ہے کہ نور بخشی محرم کا سوگ مناتے سے اور پچھ لوگ امام حسین کی شہادت کے غم کی علامت کے طور بر کالا لباس بھی سنتے تھے۔ یہ بیعی عام طور بر مانا جاتا ہے کہ مس الدین عراقی کے اثر سے کی بزار غیرمسلسوں نے اسلام قبول کیا۔ نینجنا ان کا نام بارہ اماموں میں شامل کیا جانے لگا۔ سے عشس الدین عراقی مشہد میں مدنون امام رضا کے بہت معتقد تھے۔ جب عشس الدين عراقي نے ١٥٠١ ميں تشمير كے ليے اپنا دوسرا سفر شروع كيا تو يہ يہلے امام رضا كے روضے ك ز ہارت کو گئے ۔ میں ان کا انتقال سری نگر میں ۱۵۲۱ء میں ہوا اور انھیں'' زادی بل'' میں فن کیا عمیا۔ تشمیر کے شیعہ مسلمان ان کے مزار کا بہت احترام کرتے ہیں۔ ہے اس کے علاوہ ان کے زیر اثر حاک قبلے کے لوگوں نے اسلام قبول کیا اور خود کوشیعہ ہی کہا۔ آج پھر جب ۱۵۶۱ میں غازی جاک نے کشمیر میں اسنے خاندان کی حکومت قایم کی تو نور تحقیوں اور شیعوں کی حیثیت میں کافی عروج و کمھنے میں آیا۔ ابوالفضل نے بھی 'امامیوں' اور نور بخشیوں کے ایک اہم ساجی طبقہ ہونے اور ان کے تشمیر میں

ایران اور ترکتان ہے آنے کا ذکر کیا ہے۔ اِ زبانی روایات کے مطابق میں الدین عراقی کے مزار کے علاقے میں پہلا امام باڑہ سرحویں صدی میں بنا تھا۔ ان تمام شہادتوں سے یہی ظاہر ہوتا ہے کہ عزاداری کی روایت یہاں میں الدین عراقی کی تعلیمات کے اثر سے شروع ہوئی۔

بہرحال سمیر میں محرم کی عزاداری کی روایت سوالھویں صدی سے دہاں کے فدہی رجانات میں ایک اہم رجان رہا ہے۔ سمیر میں کاغذ اور لکڑی کے بڑے بڑے بڑے بنتے ہیں۔ محرم کی اہم ترین روایات میں ایک اہم روایت تعزیوں کا جلوں ہے۔ حالانکہ یہ امام حسین کی شہادت کے غم کی علامت کے طور پر نکالا جاتا ہے۔ لیکن عام لوگ اس موقع کو ایک تہوار کے طور پر مناتے ہیں۔ یہ تعزیے کے جلوس کو ذوالبخاح بھی کہا جاتا ہے کیونکہ امام حسین کے گھوڑے کا بھی تعزیے سے ایک رشتہ ہے۔ امام حسین کی شہادت کی اطلاع گھوڑے کے توسط سے ہی ہوئی تھی۔ اس طرح ایک گھوڑے کی هیبہ نام مسین کی شہادت کی اطلاع گھوڑے کے توسط سے ہی ہوئی تھی۔ اس طرح ایک گھوڑے کی هیبہ تعزیہ کہا جاتا ہے اور اس کے ساتھ امام حسین کے کر بلا کے روضے کا ایک مختر سا ماڈل، جے تعزیہ کہا جاتا ہے، سمیر میں محرم کے جلوس کے جزو لازم ہوگئے۔ تعزیہ کا جلوس صرف شیعہ بی نکا لئے ہیں سنی مسلمان اس میں شریک نہیں ہوتے۔ سنی حفرات جلوس کے اوقات میں عام طور پر اپنے گھروں میں ہی رہتے ہیں۔

محرم کے پہلے دس دنوں میں کشمیر کے شیعہ ماتم بھی کرتے ہیں۔ اس ماتم میں سینہ کوئی، چھریوں سے خود کو زخمی کرنا، اور آگ پر چلنا شامل ہیں۔ ماتم امام حسین سے عقیدت و محبت کی علامت کے طور پر کیا جاتا ہے اور اُن کی شہادت کی برس (یوم عاشورہ) پر خود کو ان کے ساتھیوں میں شار کرنے کے متر ادف سمجھا جاتا ہے۔ سوگوار لوگ مرجے یا نوحے بھی پڑھتے ہیں۔ سوگ کے دنوں میں شیعہ مسلمان بہت سادہ کھانا کھاتے ہیں اور غریوں میں خیرات تقسیم کرتے ہیں۔

سشمیر میں محرم کی تعربیہ داری وسیع پیانے بر پھیلا ہواعمل ادر تبوار ہے۔ سمیر کے لگ بھگ تمام ضلعوں، سری گر، بڑگاؤں، بارہ ملاء است ناگ، بلواما، وغیرہ میں شیعه مسلمان محرم مناتے ہیں۔ سمیر کے مختلف حصوں میں بردی تعداد میں امام باڑے موجود ہیں۔ سری گر میں قدیم ترین امام باڑہ زین واڑی حسن آباد کے زادی بل محلے میں واقع ہے۔ سرینگرشہر کے مادین صاحب میں بھی بڑے بڑے

۱- ابوانعفل: آئین اکبری جلد ۱۱ انگریزی ترجمه از کرال انگی ایس - جبرث اهم اور مزید تشریحات از: سربے - این - سرکار - ویلی ۱۹۹۳، ص ۳۵۳ ۲ - سورناته دهر، جمول اینز کانگیر، دیلی ۱۹۹۹ می ۲۲۴ -

امام باڑے بنائے گئے ہیں۔ بارہ ملا ضلع میں سوناواڑی، احمد بور، اندرلوک پیتم بورہ میں بوے برے امام باڑے بنائے گئے ہیں۔ پارہ ملا ضلع میں گئو کا امام باڑہ بہت مشہور ہے۔ ضلع ابنت ناگ میں چھترگل کا امام باڑہ بہت بڑا ہے۔ بڈگام ضلع میں بھی ایک بہت بڑا امام باڑہ موجود ہے۔

محرم کی عزاداری کی روایت کو جاری رکھنے کے انظام کے لیے بہت می شیعه سن تنظیمیں ہیں۔ فرق اُ قدیم، اتحاد المسلمین، انجمن شرع شیعه وغیرہ محرم کے سلسلے کے بہت سے کام انجام دیت ہیں یہ بہت متحرک اور فعال تنظیمیں ہیں۔ یہ تنظیمیں عام لوگوں کے لیے فلاحی کام بھی کرتی ہیں۔ یہ تنظیمیں پر تعلیم ادارے جیسے جامعہ امام رضا، تنظیم الکاتب اورا یجو کیشنل ٹرسٹ آف کشمیر بھی چلاتی ہیں۔ یہ تنظیمیں ابیتال اور بلڈ بینک کا بھی انظام کرتی ہیں۔

لداخ کے خطے میں تشمیر کے دوسرے حصوں کے مقابلے میں محرم زیادہ وسیع پیانے پر منایا جاتا ہے۔ لداخ کے خطے میں تبن ذیلی تہذیبی اکائیاں ہیں۔ کارگل، پورگ اور بالشتان کے 190 میں تقسیم ملک سے پہلے ان تینوں علاقوں کی عزاداری محرم کا حجہ ہوگیا۔ تقسیم ملک سے پہلے ان تینوں علاقوں کی عزاداری محرم کا جرچا تھا۔ زبانی روایات کے مطابق امیر کبیر میر سیدعلی ہمدانی نے ان تینوں علاقوں میں اسلام کو متعادف کیا اور اُسے عوام میں پھیلا یا۔ لے محرم کے دنوں میں سوگ منانے کی روایت کی بنیاد مشمس الدین عراق نے ہی رکھی۔ لداخ کے مسلم فرقے میں شیعہ اکثریت میں ہیں۔ وارستان، اسکار دو اور بالشتان میں آبادی کے تناسب کے اعتبار سے شیعہ غالب اکثریت میں ہیں۔ نور بخش اور اساعیلیہ، بالشتان میں آبادی کے تناسب کے اعتبار سے شیعہ غالب اکثریت میں ہیں۔ نور بخش اور اساعیلیہ، شیعوں کے دوذیلی مسلک بھی یہاں موجود ہیں۔ بی

ایسا لگتا ہے کہ محرم کی عزاداری کی روایت لداخ کے خطے میں سب سے پرانی ہے۔ زبانی روایت کے مطابق محرم کی عزاداری کی رسوم پندرھویں صدی سے بی یہاں شروع ہوئیں۔ یہاں کے سب سے قدیم امام باڑے کے متعلق کہا جاتا ہے کہ یہ پندرھویں صدی کے ابتدائی جصے میں بی بن گیا تھا۔ ذوالجناح کا جلوس یہاں کی عزاداری کا سب سے اہم جزو ہے۔ نومحرم کو ضلع لیہہ سے کچھ لوگ ھیہہ ذوالجناح کا جلوس یہاں کی عزاداری کا سب سے اہم جزو ہے۔ نومحرم کو شلع لیہہ سے کچھ لوگ ھیہہ ذوالجناح بنانے کے لیے گھوڑا لینے چوشوٹ گاؤں جاتے جیں۔ سے اس گھوڑے کو ایک وقف پاتا ہے ذوالجناح بنانے کے لیے گھوڑا لینے چوشوٹ گاؤں جاتے جیں۔ سے اس گھوڑے کو ایک وقف پاتا ہے

۱-مولوی حشست الله خال لکعنوی بخشر تاریخ جون و کشمیر، جون ۱۹۹۳، مس ۱۹۳

٢- ايم اين چذت: موسكس ايند الم بازار، تلجر بيرفيج آف لداخ ، في اين چريزا (ايد) يس حواله ١٩٧٨، من ٥٥

<sup>-</sup> ويود بينالت: مسلم بدهست ريليفنس ان ريول كفكست ، مادن بيك كي مخور بستري ايند ويولينت بنوين بهائيد ايند كراكورم، بي حوال، عرب و دوه و

جس کا نام انجمن امامیہ ہے اور بھی عاشورہ کے جلوس کی منتظم اعلیٰ ہے۔ ذوا بھناح کے جلوس کی قیادت ایک شخص مجاوز کرتا ہے۔ اس جلوس میں شیعہ لوگ ماتم بھی کرتے ہیں۔ ماتم دو طرح کا ہوتا ہے۔ اہتھہ کا ماتم ، اور زنجیرزنی،۔ ہاتھ کا ماتم ، بہت عام ہے جس میں کھلے ہاتھہ سے سینہ زنی کی جاتی ہے، جبکہ زنجیرزنی، صرف کچھ لوگ ہی کرتے ہیں اور اس میں لمبی لمبی نزجیروں میں گئی دھاردار چھر ہوں سے بیٹھ پر یا ماتھے پر ماتم کیا جاتا ہے۔ ہاتھ کا ماتم بھی مختلف طریقوں سے کیا جاتا ہے اور بیطریقے خاص خاص خاص خاص ناموں سے موسوم ہیں۔ مثال کے طور پر بالسنانی اسلوب، دستہ انصار سینی اور قمینی دستہ لیہ ضلع کے مختلف گاؤوں میں ان طریقوں سے ماتم کیا جاتا ہے۔ ا

ذوالبخاح یا عاشورہ کے جلوس میں صرف مرد چنے ہیں اور عورتیں دور ہے ہی ان کی زیارت کرتی ہیں۔ میں دو البخاح یا عاشورہ کے جلوس میں مصل کرنے کے لئے اپنے بچوں کو لے کرتی تی ہیں۔ پی ذوالبخاح کے خادموں کو پینے وہتی ہیں اور ذوالبخاح کے سامنے اپنے بچوں کی صحت وسلامتی کی دعا مانگتی ہیں۔ طالا نکہ ذوالبخاح کی رسوم صرف شیعہ ہی ادا کرتے ہیں، نی لوگ بھی جلوس میں حصہ لیستے ہیں اور اسے ویصتے ہیں۔ انجمن معین اسلام، کے ممبر جلوس میں شامل ہوتے ہیں گر اُن کے طریقہ کار پچھ مختلف ہوتے ہیں۔ انجمن معین اسلام، کے ممبر جلوس میں شامل ہوتے ہیں گر اُن کے طریقہ کار پچھ مختلف ہوتے ہیں۔ نی نہ ماتم کرتے ہیں، نہ مرشہ پڑھتے ہیں لیکن یہ لوگ الله اکبر اور لا اِلله الا الله کے امداد فراہم کرتے ہیں۔ یہ لوگ جلوس میں شریک عزاداروں پرعرتی گلاب چھڑ کتے ہیں اور زخیوں کو پہلی جلی امداد فراہم کرتے ہیں۔ یہ لوگ سبلیس بھی لگاتے ہیں۔ بدھ مت کے لوگ بھی جلوس کو پہلی جلی اور خوس کی ہوئی کاری سب سے تو لوگ بھی جلوس کاری سب سے تو لوگ بھی جلوس کاری سب سے لیان عالم باڑہ میں ہوئی ہیں۔ نہوشو نے لوگ بھی جلوس کا امام باڑہ موجود ہے۔ چونکہ کرائا ہے۔ بتایا جاتا ہے کہ یہ ۱۳۵ کی سب سے کرائل میں نیادہ آبادی شیعوں کی ہے اس لیے یہاں کے لوگوں کے اہم ترین نہیں کاموں میں امام باڑہ بھی شامل ہے۔ کارگل ضلع میں کھی وہ در اسام ہو کے امام باڑہ وہ بونانا بھی شامل ہے۔ کارگل ضلع میں کھی وہ در اسام ہو کے امام باڑہ وہ بودا وہ کہ کارگل میں نیادہ آبادی کارگل میں بی جاتے مشہور اور قدیم ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تی سرود وادی اور دراس میں بھی جگہ جگہ امام باڑے موجود ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تی سورد وادی اور دراس میں بھی جگہ جگہ امام باڑے موجود ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تی سورد وادی اور دراس میں بھی جگہ جگہ امام باڑے موجود ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تی سورد وادی اور دراس میں بھی جگہ جگہ امام باڑے موجود ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تیں سورد وادی اور دراس میں بھی جگھ جگہ امام باڑے موجود ہیں۔ سب سے بڑا امام باڑہ کارگل میں تیں

۱- دُيودُ بِينالت: مسلم بدهست ريليشنس ان ريجول كفكست، مارسُ بيك كي كلير، بسنري ايندُ دُيولِبنت يؤين بعاليدايند كراكورم، جي حوالد، ص ١٠-١- ٢٩٤ - ٢٠٠ - اينيارس ٢٠٠١ - ٢٠٠١

ہے اور بیسب سے برانا مانا جاتا ہے۔ لے محرم کی عزاداری کا کارگل میں بہت چرچا ہے اور بیشیعہ فرقے کے اوب کا بردا حصہ فرقے کے تمام طبقوں کی ساجی زندگی میں بہت اہم حیثیت رکھتا ہے۔ کارگل کے اوب کا بردا حصہ فرہی شاعری، تصیدوں اور مرقبوں پرمشتل ہے۔ ع

جموں خطے میں محرم کی عزاداری کا سلسلہ کشمیر اور لداخ کے بعد شروع ہوا۔ زبانی روایات کے مطابق محرم کا جلوس انبسویں صدی میں شروع ہوا۔ مہاراجا پرتاپ سکھ ( ۱۹۸۵ تا ۱۹۲۵) کے زمانے میں شیعوں نے انجمن امامیہ کے نام کی ایک کمیٹی تشکیل دی جسے محرم کے جلوس کے تمام امور انجام دینے تھے۔ اس کمیٹی کے بانی ممبران میں سید فتح حسین کاظمی، سید نورشاہ، لفلانٹ کرنل او۔ بی۔ آئی۔ بہادر اور کرنل ظہور حسن شامل تھے۔

جموں کے علاقے میں شیعہ لوگ محرم کے دنوں میں سیاہ اور سفید لہا ہی پہنتے ہیں، سادہ کھانا کھاتے ہیں اور ہر طرح کی تفریحات سے باز رہتے ہیں۔ وہ محرم میں شادی بیاہ اور گھر بلوت می دوسری تقریبات منعقد نہیں کرتے ہیں۔ تمام مجلسیں رات کو ہوتی ہیں۔ مردانی اور زنانی مجلسیں الگ الگ ہوتی ہیں۔ عورتیں امام حسین کی یاد میں نوحے پڑھتی ہیں۔ یہ پردہ کرتی ہیں۔ سات تاریخ کو تعزیے کے ساتھ ایک جلوس نکلتا ہے، جے مقامی طور پر'ؤولی' کتے ہیں اور تعزیے کے جلوس کو تا ہے۔ اسے اور دیر رات گئے تم ہوتا ہے۔ اسے دمبندی کا جلوس کو پاکئی' کتے ہیں۔ یہ شام کو شروع ہوتا ہے اور دیر رات گئے تم ہوتا ہے۔ اسے دمبندی کا جلوس' کہا جاتا ہے۔ یہ شہر کے مختلف علاقوں سے گزرتا ہے۔ اس کا پرانا راستہ استاد محلہ کر بلا میدان تک تھا۔ آج کل یہ جائی پور استاد محلہ اور چیر ہیں جائے گزرتا ہے۔ دس محرم کو ذوالبخال کی جلوس بر آ مد ہوتا ہے۔ اس جلوس میں شیعہ دونوں طرح کا ماتم کرتے ہیں۔ ہاتھ کا ماتم اور زخیر خواتا ہے کو جلوس کر بلا پڑتی جاتا ہے کو شیعہ آگ پر ماتم کرتے ہیں۔ ہا جاتا ہے کہ جموں کے مہارا جا پرتا ہے۔ اسے طوس کر بلا پڑتی جاتا ہے کہ جموں کے مہارا جا پرتا ہے۔ اسے طوس کر بلا پڑتی جاتا ہے کہ جموں کے مہارا جا پرتا ہے۔ سے لے کر بعد تک، جلوس کے دوران شخفط اور پانی کا انتظام کرتے تھے۔ ماتم اور مجل کے علاوہ ہندو اور سی وونوں محرم کی مختلف رسموں میں شریک ہوتے ہیں۔ یہ لوگ راستے میں پانی، مجلوں کا رس اور طبی امداد بھی فراہم کرتے ہیں۔

۱- موسکس اینڈ ایام باژاز، ص ۷۷ - ۲- کاچو اسفندریار خان: کلچرل جیرانی آف کاردگل ، از ابغ ایم حسین کی جیرانی آف کاشیر، سری محر ۱۹۹۱ میں حوالہ ص ۵۵۔

جموں کا سب سے پرانا امام باڑہ صوفی شاہ پیر بیٹھا پر واقع ہے۔ اس کے علاوہ بھی شہر میں کی امام باڑے ہیں۔ جیسے فینو پلاٹ اور محشندی کے امام باڑے چونکہ جموں علاقے میں سنی اور شیعہ اوقاف کی ایک بی شظیم ہے اس لیے تمام امام باڑوں کا انظام اور دکھے بھال وقف بورڈ بی کرتا ہے۔ امام باڑوں کے سلسلے کی پالیسی کے معاملات انجمن امامیہ طے کرتی ہے۔

جموں اور کشمیر میں عزاداری اس علاقے کی ایک کلچرل تقریب سی ہوگئی ہے۔ ١٩٣٧ سے ١٩٥٠ کے دوران کچھ مدت کو چھوڑ کر بیکام امن وسکون سے متواتر چل رہا ہے۔ بیا اختلافات میں ایکتا پیدا کرنے کا ذریعہ بھی ہے اور مختلف عقائد وطرز فکر کو قدر و احترام دینے کا ایک عمل بھی ہے۔ نی اور ہندو حضرات کا ایس موقع پر خیرات تقیم کرنا ،آپس میں مل جُل کر رہنے اور ایک دوسرے کے کامول میں شریک ہونے کی بہترین مثال ہے۔

#### میواژ میں عزاداری کی روایت

ذاكثر كريش ناتھ ماتمرہ

میواڑ میں ملک کے دوسرے تیوباروں کی طرح محرم کا تیوبار (غمناک یاد) بھی مسلمان اور بوہرہ قومیں روایتی انداز میں مناتی ہیں۔ یہ ہر سال ماہ محرم کی دو تاریخ سے دس تاریخ تک، پیفیمراسلام حضرت محمر صاحب کے نواسے حضرت امام حسین (۱۲۵ تا ۱۸۰ عیسوی) اور ان کے خاندان کے تمن دن تک اپنے ایمان کے لیے بھوکے بیاسے رہ کرشہید ہوجانے کی یاد میں ،غم اور ماتم کے ساتھ منایا جاتا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ ماتمی توہار کی شروعات تیور لنگ کے ۱۳۹۸ء میں ہندوستان پر حملے کے دوران ہوئی۔ تیمور لنگ حفرت امام حسین کا عقیدت مند تھا۔ وہ ہر سال محرم کے مہینے میں کر بلا جاکر حفرت امام حسین کی درگاہ کی زیارت کر کے تم منایا کرتا تھا۔ ایک بار تیمور اپنی بیاری کی وجہ سے کر بلانہیں جاسکا۔ اس وقت اس کے ایک بزرگ درباری نے صلاح دلی کہ اگر وہ امام حسین کی درگاہ کی شبیبہ بنواکر اس کی زیارت کر ہے تو اسے کر بلا کے سفر جسیا ہی تو اب حاصل ہوگا۔ تیمور کو اس کا مشورہ پند آیا۔ اس فقت سے بنواکر اس کی زیارت کر وال کی ایک شبیبہ تیار کروائی جے تعریے کا نام دیا گیا۔ اس وقت سے ہندوستان میں (موجودہ ہندوستان، بنگل دلیش اور پاکستان ہیں) محرم کے موقع پرتعزیے نکال کر حضرت امام حسین کی یاد کوتازہ کیا جاتا ہے۔

محرم کے دوران مسلم (ستی) محلوں میں رات کومجلس ہوتی ہے۔ اس میں حضرت امام حسیق، ان کے خاندان اور قبیلے والول کی شہادت پر روشیٰ ڈالی جاتی ہے۔ مرجے اور تصیدے پڑھے جاتے ہیں۔ ندہی رہنما، مولوی حضرات، امام حسین کے علاوہ ان کے متعلقین کی زندگی اور ان کی تعلیم کے بارے میں تقریریں کرتے ہیں جن میں اخلاقی تعلیم پر زیادہ زور دیا جاتا ہے۔

شیعہ مسلمان اور بوہرہ توم کے لوگ مجلس کے دوران رو کر ادرسینہ کوئی کر کے سوگ مناتے ہیں۔

عصر کی نماز کے بعد برائے تواب فقیروں کو کھانا کھلایا جاتا ہے۔ جگہ جگہ پر سبلیں لگائی جاتی ہیں جن میں امام حسیق اور ان کے ساتھیوں کی شہادت کی یاد میں شندا پانی، شربت اور اور دودھ وغیرہ پلایا جاتا ہے۔

میواژی بوہرہ قوم میں محرم منانے کی الگ روایت ہے۔ بیلوگ ان دنوں میں کا لے لباس پہنتے ہیں۔ اگر کسی کو منت ماننی ہوتو بچے کو امام حسین کا فقیر بنا کر گھروں سے بھیک منگوائی جاتی ہے۔ بوہرہ قوم محرم کی پہلی تاریخ کو، جو اسلامی نے سال کا پہلا دن ہوتا ہے، بنسی خوشی کے ساتھ مناتی ہے۔ اس کے بعد دسویں تاریخ تک سوگ منایا جاتا ہے ان دنوں میں اجھے لباس، زبورات، سیر سپائے، فلم، ٹی وی وغیرہ پر روک گئی رہتی ہے۔ یہاں تک کہ بنسی خدات بھی نہیں ہوتا۔ بوہرہ قوم میں بھی باتی مسلمانوں کی طرح مجلس ہوتی ہے۔ اس میں حضرت امام حسینی، ان کے خاندان اور قبیلے والوں کی شہادت پر ماتم کیا جاتا ہے۔

بوہرہ قوم میں محرم کے ماتی دنوں میں دو وعظ منعقد کیے جاتے ہیں۔ ان میں آ دم، نوئے، عیسیٰ ، موسیٰ اور حضرت علی ، حضرت فاظمیڈ ، حضرت امام حسن حضرت امام حسن حضرت امام حسن محضرت امام حسن ، اور ان کے بہتر رقیفوں کی شہادتیں پڑھ کر ماتم کیا جاتا ہے۔ بوہرہ قوم میں فاظمی روایت کے سیدناؤں پر بھی ماتم کیا جاتا ہے۔ خاص کر احمد آباد کے داعی سید ناقطب الدین شہیدا ورگلیا کوئے کے سیدنا فخرالدین شہیدکا ماتم منایا جاتا ہے شام کو جماعت خانے میں کھانے کا بھی انظام کیا جاتا ہے۔

بوہرہ قوم میں محرم کی چھٹی تاریخ کو حضرت محری ساتویں تاریخ کو ان کی بیٹی حضرت فاطمیہ، آٹھویں تاریخ کو حضرت علی (فاطمہ کے شوہر) اور نویں تاریخ کو حضرت امام حسین کی یاد میں وعظ ہوتا ہے۔

محرم کی دسویں تاریخ کو عاشورہ کہاجاتا ہے۔ عاشورہ کے دن شہیدوں کی بھوک بیاس کو یاد کرکے فاقد رکھا جاتا ہے۔ شام کو مغرب کی نماز کے بعد فاک شِفا' (بھاجی) پالک، میتھی اور روٹی سے فاقد تو ڑنے کے بعد طیم (گیہوں) کا ملیدہ اور کہیں کہیں گوشت کا استعمال بھی کیا جاتا ہے۔ دسویں تاریخ کو بوہرہ قوم میں رات کی مجلس نہیں ہوتی جبکہ باتی فرقوں میں اس دن بھی مجلس ہوتی ہے۔ وس تاریخ کو حضرت امام حسین کی درگاہ کی شبیمہ کی شکل میں ملک کے دومرے حصول کی طرح میواڑ میں بھی

تعریے نکالے جاتے ہیں۔ پچپلی ریاست کے دارانکومت اووے پور میں نکالے جانے والے تعریہ دوسرے شہروں کے مقابلے میں اپی دستکاری اورصنعت کی وجہ سے اپی ایک الگ پہچان رکھتے ہیں۔ ہجری سال کے شروع ہوتے ہی شہر کے مسلم علاقوں ہوائے واڑی، خیرادی واڑو، خان جی پیر، مہاوت واڑی، کلے ساز، چوڑی گروں کا محلہ، چن پورہ، جامع مجد جیسی جگہوں پر کاریگر تعریے بنانے کا کام شروع کرویتے ہیں۔ کہیں ایک دو آ دی تو کہیں پورا خاندان اس کام میں جث جاتے ہیں۔ میواڑ کے دوسرے قصبوں اورگاوں میں بھی ای وقت تعریبہ بنانے کا کام شروع ہوجاتا ہے لین وہاں میواڑ کے دوسرے قصبوں اورگاوں میں بھی ای وقت تعریبہ بنانے کا کام شروع ہوجاتا ہے لین وہاں کے تعریب سادے ہوتے ہیں۔ کہاں کہانے کے لیے پتلے تاروں ہے۔ پتلے پتلے ان بانسوں کو چھکونیا، آٹھ کونیا، چڑ بھی وغیرہ کی شکل میں ڈھالنے کے لیے پتلے تاروں ہے کسا جاتا ہے۔ اس کے بعد اس پر کونیا، چڑ بھی وغیرہ کی شکل میں ڈھالنے کے لیے پتلے تاروں ہے کسا جاتا ہے۔ اس کے بعد اس پر محراب، تھھم وں، جابوں وغیرہ پر اخباری کاغذ چپکا جاتا ہے۔ گنبدوں پر اکثر الل یا ہرے رنگ کا کپڑا باندھا جاتا ہے۔ مخراب، تھھم وں، جابوں وغیرہ پر اخباری کاغذ چپکا کر اس پر مختلف ڈیزائنوں میں رنگ بر تلے کاغذا ور بتی چورشہر کا سب سے براتعربہ بردی پلٹن کے تعریب کا گھڑا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، اووے بورشہر کا سب سے براتعربہ بردی پلٹن کے تعریبے کا گھڑا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، اووے بورشہر کا سب سے براتعربہ بردی پلٹن کے تعریب کا گھڑا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، اورے نیا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کھرکن گاکر جھرکن کا کرخوں کی تیاری کے لیے لوج کا گھڑا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کلٹس، بھرکن گاکر کورٹ کیا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کلٹس، بھرکن گاکر کورٹ کیا بیاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کلٹس کی بھرکن کا گھڑا بنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کلٹس کا میکر کیا گوڑا برنایا جاتا ہے۔ بھر جھونا روضہ، گنبد، کلٹس کیا کیا کہ کیا کی کورٹ کیا ہونا ہوں۔ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کورٹ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ ک

ریاست کے دور میں بڑی بلٹن کا تعزینے میواڑ کے مہارانا کی جانب سے بنایا جاتا تھا۔ اس وقت مہارانا میواڑ کی فوج کے ملازمین ہی تعزیبے بناتے تھے۔محرم کے روز مہارانا خود کھانانہیں کھاتے تھے جب تک کہ پلٹن کا تعزیہ چھولاجمیل میں شنڈ اکرویا جاتا تھا۔

آزادی کے بعد تعزیے بنانے کا کام ۱۹۵۰ء میں مسلم فرقے کے ذریعہ بنائی گئی فیض حسین سمینی کی زیر گرانی کیا جانے لگا۔ اس سمیٹی میں ہیں ہے تمیں ممبر ہوتے ہیں۔ اس میں ہر محلے کا نمائندہ ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ ہر محلے میں بھی تعزیہ بنانے کے لیے اس کی اپنی الگ سمیٹی بنائی جاتی ہے۔ تعزیہ بنانے کے کام میں پوری قوم کا تعاون رہتا ہے۔

تعزیہ بنانے والے کاریگر ہرسال اس میں نے نے ڈیزائن ڈالنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان میں پندیدہ پھول پتیوں کے ساتھ ساتھ جھاڑ، فانوس، بیل بوٹے، قرآن کی آیتیں اور پنجتن پاک کے نام

نقش کیے جاتے ہیں۔ بری پلنن کے تعزیے کے بعد دھولی باوڑی اور علی بورہ کے تعزیوں کا مقام ہے۔

بر سے سائز کے تعزیوں کی اونچائی ۳۳ ہے ۳۳ فٹ ہوتی ہے۔ انھیں بنانے ہیں نو سے دی دن دن کا وفت لگتا ہے۔ ایک تعزیه کی لاگت آج کل ہیں سے بچیس ہزار روپیہ آتی ہے۔ دوسرے تعزیوں کی اونچائی عام طور پر ۱۰ سے ۱۲ فیٹ ہوتی ہے۔ ان پر فی تعزیہ خرچ پانچ سے سات ہزار روپیہ بیشتا ہے۔ سب سے چھوٹے سائز والے تعزیه عام طور پر منت والوں کے ہوتے ہیں جنھیں مہندی کہا جاتا ہے۔

تعرب بنانے کے لیے شہر کامسلم فرقہ سمیٹی کو ایک رقم دیتا ہے۔ محرم کی ساتویں تاریخ کوشہر میں چیری نکالنے کی رسم اوا کی جاتی ہے۔ اود ے یورشہر میں الگ الگ محلوں کو ملا کرکل ۱۲ چیمٹریاں ہوتی میں۔ اُھیں' نشان' کہا جاتا ہے۔ بانس کے بینشان آٹھدنٹ تک لمے ہوتے ہیں۔ ان کے آگے پنجہ یاعلم ہوتا ہے جے رویملے رنگ کی یاش سے سجایا جاتا ہے۔ ان نشانوں پر ہرار رنگ کیا جاتا ہے۔ بری پلٹن کی چھڑی او ہے کی بن ہوتی ہے۔ اس کی البائی پدرہ بیں فث ہوتی ہے۔ اس پرعلم لگا ہوتا ہے۔ یہ چھٹری شہر کی سبھی چھڑ یوں سے بڑی ہوتی ہے۔ منت والی ان چھٹر یوں کو چمن نورہ کی جامع مبحد میں رکھا جاتا ہے۔محرم کی ساتویں تاریخ کو ان تمام چھٹریوں پرعقبیت مند ناریل نیبو وغیرہ کے سہرے باندھتے ہیں۔ نوجوان لوگ سبھی جھڑیوں کو چہن یورہ کی جامع مسجد سے علی بورہ، موجی واڑہ، شاستری سرکل، دھولی یاوڑی ،ناٹرہ کھاڑہ ،سورج بچن ،خیرادی واڑہ، جنے بائی کا تکیہ چوڑی گھر، کوشیوں کی گواری، میو فروش محلّه، جلیے کی مسجد ، گھنٹا گھر ہوتی ہوئی ناوگھاٹ، یانڈوواڑی مسجد، چاند بول، نا گاگری، کلّے ساز، مہاوت واڑی، کارواڑی، سلاوٹ واڑی، ہاتھی بول، سوہن لوک سنیما ہے ہوتی ہوئی شام سات بج پھر چمن بورہ کی جامع مسجد میں رکھی جاتی ہے۔ قتل کی رات کوشہر بھر کے محلوں اور میواڑ کے مجمی قصبوں اور گاؤں میں تیار کیے گئے سبھی تعزیوں کو کسا جاتا ہے۔ بڑی پلٹن کے تعزیوں کو چیک سرکل کی پلنن کی معجد کے باہر کسا جاتا ہے۔ اس وقت وہال عقیدت مندموجود رہتے ہیں۔ رات کو بارہ سے دو بجے تک بحر بھونجا گھاٹی پر میوفروش کے تعزیوں کوسندھیوں کی چھٹری ہے سلامی کرائی جاتی ہے۔ بیسندھی مسلمان مہارانا اربی سنگھ کی حکومت کے دوران مراشحا حمله آوروں کے خلاف میواڑ کی جانب سے اڑے تھے۔ اس طرح بوری رات جاگ کر بتائی جاتی ہے۔ اس دوران عقیدت مند تعزیوں یر ناریل، جلیمی، چھوارے، پھول وغیرہ چڑھا کر ایل منتیں یوری کرتے

ہیں۔عقیدت مندوں کی طرف سے پانی اور شربت بلاکر امام حسین کی پیاس کو یاو کیا جاتا ہے جو شہید ہونے سے پہلے تین دن بھوکے بیاسے رہے تھے۔

محرم کی وس تاریخ کوضی ہ بجے شہر کی سِلاوٹ واڑی سے معنا گھر اور منگور گھاٹ تک تعزیوں کا جلوس نکالا جاتا ہے۔ شام ۵ بجے تیج کے چوک سے بعر بھونیا گھائی، بڑا بازار، جگدیش چوک ہوتے ہوئے لال اور برہم پور پول تک تعزیوں کا جلوس نکالا جاتا ہے۔ اس جلوس میں شہر کے ہر ندہب اور ہر فرقے کے لوگ بڑی تعداد میں تعزیوں کو خراج عقیدت چیش کرتے ہیں۔ عقیدت مند کا نیج کی برتوں میں پانی بھر کر تعزیوں کے ارد گرد گھما کر اپنے گھر لے جاتے ہیں۔ ایسا مانا جاتا ہے کہ اس پانی کو چینے سے جسمانی اور نفسیاتی تکیفیس دور ہوتی ہیں۔ عقیدت مند تعزیوں کے پاس ناریل ، جلبی، طرح طرح کی مضائی، گیہوں کی بنی لیسی وغیرہ تمرک کے طور پر با نفتے ہیں۔

تعزیوں کے جلوس میں پہلوان اور اکھاڑے اپنے کرتب دکھاتے چلتے ہیں۔ پچھ پہلوان تیریا مطاہرہ ہمانے کو اپنے گالوں سے آرپار کرکے تو پچھ بڑی کیل کو زبان سے آرپار کرکے اپنے فن کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ اس دوران نقارے، عربی تال اور ڈھول وغیرہ بجائے جاتے ہیں۔ یاعلی، یا حسین، یا حسین، یا حسین، کہد کر ماتم منایا جاتا ہے۔ سنی مسلمان سینہ پیٹ کریا زور زور سے ان شہیدوں کا نام لے کر ماتم منانا مناسب نہیں سیجھتے ۔ وہ پُرسکون رہ کر ان کو خراج عقیدت پیش کرنا اور ان کے اصولوں پر چلنا ہی مناسب سیجھتے ہیں۔

شام کو سات بج تک مجھی تعزیے بچھولاجھیل میں طے شدہ مقام پر شخندے کردیے جاتے ہیں۔ شخندُ اکرنے ہے قبل سونے چاندی کے چڑھادے گئے پر چڑھائے گئے بیسے کلش، پھر کی اور چڑھاوے کی دیگر چیزیں اتار لی جاتی ہیں۔ حضرت امام حسین کی شہادت، ناانصافی اورظلم کے ساسنے نہ جھکنے اور آزادی کو متحکم رکھنے کا پیغام دیتی ہے۔ محرم اس کی اہمیت کی عکاس کرتا ہے۔

انثروبيو: مولانا مرتضى صاحب، عمر ٣٥ سال

محترمه ( دُاكثر ) ملِكه بو بره، ريسر في اسكالر جناب رياض حسين، عمر ۴۵ سال روفيسر لي موبن -

#### آ ندهرا بردلیش میں عزاداری کی روایت۔ ماضی اور حال دائزرمت علی عال⇔

رکن میں شعبت کا فروغ بہمنی سلطنت، بینی ۱۳۵۵ء ہے شروع ہوا۔ اس دور میں ایرانی، اور عراقی بردی تعداد میں گلبرگہ آئے اور بیبال بزے اہم عہدول پر فائز ہوئے۔ اے تاریخی اعتبار ہے پہلا عاشور خانہ محمد شاہ بہمنی دوم کے عہد میں، ۱۹۵۷ء ہجری مطابق ۱۹۳۱ء ہے پہلے، بی ساگر میں تغییر کیا گیا تھا۔ بیدر میں احمد شاہ بہمنی کے مقبرے پر بھی حضرت علی اور شیعہ درود تحریر ہے۔ بیبال کی کیا گیا تھا۔ بیدر میں شخص سطح پرعز اداری شروع ہوئی ہوگی ہی بیدر میں شخب کرمانی میں محرم کی عزاداری دور میں بیدر میں تخب کرمانی میں محرم کی عزاداری بیدر میں تندر میں ساتھ ہے۔ آلی دور میں بیدر میں اور میں دور میں ایر نیان کے شعرا صرف حضرت حسین اور میں ایر نی زبان، دکنی اردو، کو بھی فروغ شروع ہوا اور اس زبان کے شعرا صرف حضرت حسین اور معرف معرت میں اشرف کی معنوی تعمیر کا پر مرجے تھا۔ اس دور، یعنی پندر ہوس صدی کے آخری حصے میں اشرف کی معنوی 'نوسر ہار' پہلی معنوی تکھی گئی۔ بے

رہ اسف عادل خان وہ بہلا بادشاہ تھا جس نے ۱۵۰۱ ء میں ہی شیعیت کے سرکاری بیاب ہوں کا یوسف عادل خان وہ بہلا بادشاہ تھا جس نے ۱۵۰۳ ء میں ہی شیعہ حکومت بن کر نہ ہونے کا اعلان کردیا تھا اس طرح پورے ہنددتان میں بیجاپور بہل شیعہ حکومت بن کر امجری کے اساعیل صفوی نے اُسے امجری کے شاہ اساعیل صفوی نے اُسے بوری طرح نوازا۔ اس کے بعد علی عادل شاہ اول کر شیعہ بادشاہ ہوا ور اس نے دکن میں شیعیت کی بوری طرح نوازا۔ اس کے بعد علی عادل شاہ اول کر شیعہ بادشاہ ہوا ور اس نے دکن میں شیعیت کی

الله سابق كير مخطوطات سالار جنك ميوزيم، حيدرآباد

عبر النشأ، هم ١٣٦٩ م- ملاحظه بوحواله (1) هم ١٥١ ـ ١٤٨

<sup>-</sup> ایننا، ص ۱۷۷ - دنی تکچر باردن خال شیردانی، دبل ۱۹۷۱، ص ۳۲ و کن چی هرشداورعزاداری: واکثر راشد موسوی، دبلی ۱۹۸۹، ص ۳۸ ۲ - دکن چی هرشداورعزاداری، راشد موسوی، دبل ۱۹۸۹، ص ۱۷ اور دوسرے مصفین جیسے محریلی آثر اور طیب انصاری وغیره وغیره کی تحریری -۷ - بروگریس آف پرشین لفریج و بورنگ خانان، عادل شاہی ذات نیستی آف بیدجا پدو، رحمت علی خال کا نائب شده تحسیس، دبلی او نیورش ۷ نیرمری ویل - دکن سیجمنی سلطین، باردن خال شیروانی، ص ۲۹۷ اور ۲۹۹

<sup>- «</sup> تاریخ فرشته ... واقعات مملکتِ بیجا پور بشیرالدین احمه، و کن کیمنی سلطان،ص ۵۰ - ۳۹۹ - ۳۹۹

کافی تبلیغ کی۔ لے حالانکہ یہاں کوئی عاشورخانہ نہیں ہے لیکن محرم کی رسوم اطبر محل میں انجام وی جاتی رہی ہوں گی۔ بربان الدین جاتم نے گیارھویں صدی عیسوی کے اواخر میں وکئی مرثیہ نظم کیا۔ علی عادل شاہ دوم کے زمانہ میں عزاواری نے متحکم شکل اختیار کرلی۔ اب روزانہ مجلسیں برپا ہوتی اور ان میں مرکبہ میں مرجعے پڑھے جاتے۔ مرزا وہ پہلا دکی شاعر ہے جس نے ایسا کمل مرثیہ نظم کیا جس میں معرک کربلا کی تمام تفصیلات، گھوڑے اور تلوار کی تعریف وغیرہ سب کچھ بیان کیا گیا ہے۔ سع

میری اپنی رائے ہیے کہ محرم کی رسوم میں ہندوستانی خصوصاً مہاراشر کے اثرات کے غلبے سے علموں پر پھول چڑھانے، تیرک کی تقلیم، ناریل پھوڑنے اور جانوروں کی شکلیں افتایار کر لینے جیسی چزیں در آئیں۔ بہمنیوں کی تالی کرتے ہوئے احمد گر کے نظام شاہی بادشاہوں میں شاہ طاہر نے اعلانہ طور پرشیعیت کو متعارف کروایا اور برے جھنڈے کے ساتھ شیعہ خطبہ بھی شروع کیا۔ شیعہ علاء کا تقرر ہوا اور پہلے تین فلیفہ پرسب وشتم شروع ہوا۔ گریہ و بکا، نوحہ خوانی اور سینے کا ماتم اس زمانے میں عام ہوا۔ سی اس مقام پر یہ حقیقت بھی دلچنی سے فالی نہیں ہے کہ 20 جو گری مطابق ۱۹۲۸ء میں عام ہوا۔ سی اس فاری میں ایک اہم تصنیف وجود میں آئی جس میں رسولی خداصلعم، ان کی بین، بارہ شیعہ اماموں اور اُن کے عقائد کو قلمبند کیا گیا ہے جس کا نام ہے ''سفیۃ المائل البیت۔ ھ

سلطان قطب الملک نے گولکنڈہ میں ۹۳۴ صطابق ۱۵۱۸ء میں اپنی آزادی کا اعلان کیا تے سے خود شیعہ تھا اورس نے گولکنڈہ میں اس عقیدہ کوفروغ دیا۔ بے

گولکنڈہ میں تین عاشورخانے ہیں۔ یہ بات یقینی ہے کہ نعل صاحب وہ پہلاعلم تھا جو اہراہیم قطب قطب شاہ کے دور میں گولکنڈہ لایا گیا اور گولکنڈہ کے عاشور خانہ میں پہلی بار رکھا گیا۔ یہ محمد قلی قطب شاہ وہ پہلا بادشاہ تھا جس نے شعیب کی جم کے تبلیغ کی۔ وہ خود بھی مرجے نظم کرتا تھا گر وجتی پہلا دکئی شاعر ہے جس نے گولنڈہ میں مرجے لکھے۔

قلی قطب شاہ نے حیدر آباد شہر پر تسلط قائم کرکے جار مینارکی عمارت تعمیر کی۔بہرحال اس عمارت میں بہلاعا شورخاند تعمیر کروایا

ا- واقعات ملكت يجايور، يشير الدين احمر آخم ره - ١٩١٥ م ٣٣ ٢ - وكن ش مرشيه اور عزا دار كاص ٢- ٩٦٠ اور ٥٦ ا

۳- ایشنا ص ۵۳ تا ۵۳ تا ۱۳۰۰ سے کیلاگ آف پرشین مینسکریش، سالار جنگ میوزیم، جلدا، محد اشرف، حیدرآباد ۱۹۲۵، کیلاگ نمبر ۱۳۳۰ -

۵- و کیکن ، دی جمتی سلطانس ،ص ۲۹۲ ۲۰ و کیکن مین ، مرثید ایندَ عز اداری ، من ۵۳

ے - تفر ختدہ بنیاد سے گرو برشان حیدر آباد، ۱۹۳۵ ص ۱۰، ۱۳۸ مراور ۱۵۵ سر ۸- الف، ذیکن، دی بہنی سلاطین ، ص ۱۳۰-۳۰

جو بادشاہی عاشورغانہ کے نام سے جانا جاتا ہے۔ الف اس طرح اسے سولہویں صدی کے آخری جھے میں ہندوستان کا پہلا سب سے بڑا عاشورغانہ مانا جاسکتا ہے۔ بعد میں محمد قبی قطب شاہ ہر سال نعل صاحب علم کو گوکنڈہ سے حیدرآباد لایا کرتا تھا۔ پچھ عرصہ بعد اس نے حسینی علم عاشورخانہ تغییر کروایا۔ بے لیکن جہاں پورے دکن میں شیعیت کی عموی مقبولیت کا سوال ہے وہ عبداللہ قطب شاہ (۲۷۔۱۹۲۵) کے دور میں ہی ظہور میں آئی۔ اس زمانے میں سنی بلکہ ہندو بھی محرم کی رسوم میں دل کھول کر حصہ لینے کے۔ اس نے اور اس کی والدہ حیات بخش بیگم نے مشہور علاوہ سرطوق اور پنجا شاہ عاشور خانہ تغییر کروایا کی۔ اس نے باوشاہی عاشور خانہ کی بھی مرمت اور تذکین کاری کروائی اور نیا عاشور خانہ تغییر کروایا جو اج کل 'بی بی کاعلم' کے نام سے مشہور ہے۔ بیعلم عوام میں اب بھی بہت متبول اور محترم سمجھا جاتا جو اج کل 'بی بی کاعلم' کے نام سے مشہور ہے۔ بیعلم عوام میں اب بھی بہت متبول اور محترم سمجھا جاتا ہواور ۱۰ محرم کو ہزاروں کی تعداد میں لوگ اس جلوں میں شریک ہوتے ہیں۔ عبداللہ قطب شاہ نے محرم کی عزاداری کے قواعد وضوابط بھی مرتب کئے۔ سے

اس موقع پر بہت سے ہندو حضرات شریک ہوتے تھے، ہندو خواتین، ان کی لڑکیاں، ہندو جوگ اور فقیر وغیرہ ۱۰ محرم کو اسنان کرتے تھے۔ نیا لباس پہنتے تھے اور شاہی جلوس کے علاوہ میں شربت لے کر حاضر ہوتے تھے اور اسے وہاں تقسیم کرتے تھے۔ اس موقع پر وہ بادشاہ کو نذر بھی پیش کرتے تھے۔ اور اگر اس زمانے میں ان کے یہاں کسی بچے کی پیدائش ہوتی تھی تو اس کا نام حسین رکھتے تھے۔ ان دس ونوں کے وقفے میں کوئی تفریحی کام نہیں کیا جاتا تھا۔ ہے میرا خیال ہے کہ سلطان عبداللہ قطب شاہ کے ای شدید جذبے کے اگر سے محرم کی رسوم کو دور دراز علاقوں میں جنیخے میں مدولی اور یہ اثر آندھراپردیش میں آج بھی و یکھا جاسکتا ہے ہے یہ روایت ۱۲۸۷ میں گولکنڈہ اور حیدر آباد کے زوال کے بعد بھی باتی رہی۔ دئی اردو کے سب سے اعلیٰ درجے کے مرجے ای دور میں نظم کئے کے راک ی دور میں تھی سے اس دور میں نظم کئے ہے۔ اس دور میں تھی صورت علی اور حضرت حسین کے شان میں نظمیں کھیں۔ ریال سے سیما اور آندھراپردیش کے عام دیہاتوں میں، اس یقین کے باوجود کہ یہ ہندوستانی تہذیب کے ہیرو

ا - این سر اور ۱۰ تا ۱۳ اور ۳۱ باترسیب ۳ - تا ۲۳ - صدیقة السلاطین، نظام الدین احمد، حیدر آباد، ۱۹۹۱، ص ۵۸ تا ۵۸ فرخنده بنیاد حیدر آباد: ست مرد پرشاد، محرقی قطب الدین شاه بارون خال شیرونی، دبلی ۱۹۹۷، ص ۳۳ - ۳۰، حیدر آباد کی دستان، سیاست کی اشاعول میں سے دین ... راحت عظیم، حیدرآباد، ۱۹۹۹، ص ۲۱، تا ۱۳۹۱، محمیسیر آف قطب شاق محجر، این ینرایم..... ۱۹۸۲ ص ۲۳ تا ۳۳ اور ۳۸ میس، سالارتمن میوزیم، بالی اینول برش، اینی برزاکم ایم ایل مرتم، حیدرآباد ۲۸ سالارتمن میوزیم، بالی اینول برش، اینی برزاکم ایم ایل مرتم، حیدرآباد ۲۸ سالارتمن میوزیم، بالی اینول برش، اینی برزاکم ایم ایل مرتم، حیدرآباد ۱۹۸۳ ص ۲۷ اور ۲۸

نہیں ہیں، یہ اب بھی گائے اور پڑھے جاتے ہیں۔ ا

روزِ عاشور لینی ۱۰ رمحرم کو تیلگو میں "بیرالا پانڈوگا" کہا جاتا ہے اور حضرت حسن اور حضرت حسین کو بالتر تیب، اشانا اور اوشانا 'کے ناموں سے یاد کیا جاتا ہے۔ پانچویں اور ساتویں محرم کو یہ لوگ الممیہ کر بلا کو تیلگو میں سنا کرتے تھے۔ ۱۰ محرم کو یہ لوگ آ واز کے ساتھ گریہ و بکا کرتے تھے اور محرم کے جلوس میں پا برہند شامل ہوتے تھے۔ ۲ آ ندھرا پردیش میں آج تک بھی بہت سے عاشور خانوں کے انچارج 'ہندو بی جیں اور ان کا عقیدہ اتنا بختہ ہے کہ یہ لوگ یا حسن یا حسین کے نعرے لگاتے ہوئے بیلے بیں۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ عاشور خانوں کے اہم مقاصد میں سے ایک مقصد ہندوستان میں تہذیبی اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ عاشور خانوں کے اہم مقاصد میں سے ایک مقصد ہندوستان میں تہذیبی ہم آ ہنگی اور قومی ایکتا پیدا کرنا تھا۔ علم اور پنج حق، ایما نداری اور صفائے قلب کی علامتیں بن گئے تھے۔ عاشور خانوں کے درواز ہی بلا تفریق فد ہر مخص کے لیے کھلے ہوئے تھے۔ انگر کی روایت سنی ، شیعہ اور ہندو کیساں انداز میں پوری کرتے تھے۔ اس پورے طرز عمل میں محرم کی رسوم کو پورا کرنے کے سلطے میں لوگوں نے بہت سے ہندوستانی عناصر کو اپنا لیا تھا۔ مثال کے طور پر شیر کا روپ بھرنا، اپنے جسموں کو مختلف رگوں سے رنگنا، موسیقی کے ساز بجانا، بھنے چاول (مُر مُر ہے) باشنا، گڑ اور ناریل (باشنا) جو خالص ہندوستانی روایت ہیں۔ تیلگوگیتوں کے ساتھ ساتھ حضرت حسین کی تعریف میں مراشی اور کئر زبانوں میں بھی گیت ہونے کا امکان ہے۔ سے

آصف جاہ اول کے زمانہ میں مجالس میں فاری روضہ الشہداء ابھی اتن ہی رائج اور مقبول تھی جتنی تیگو مرھیے ہے ولی ویلوری نے اس زمانے میں دکنی میں روضہ الشہداء لظم کی فی 'نہایت السؤل' حضرت حسین کی سوانح عمری ہے جسے عبدالوہاب آرکائی نے ۱۲۰۹ سے مطابق ۹۵ کا میں کرنا ٹکا کے

<sup>1-</sup> دنی محجر: بارون خال شیروانی، انفوئنس آف اردو آن تیکلو، قائم وی سواراجید کشفی، حیدر آباد، ۱۹۸۹، سالار جنگ میوزیم، بانی اعول جزل، اینه شنرینر واکثر ایم ایل... اور آز نیکل از واکثر دهرمیندر بهشاد ۱۹۸۳ می ۱۹۸۳ ساده کلیسیز آف قطب شابی محجر، اینی بیز ایم ایل تیم، اور مرتبد..... واکثر صادق نفتری اور واکثر وهرمیندر بهشاد، حیدر آباد ۱۹۸۲ می ۳۳، ۳۳، ۳۳، ۱۳، ای به ۴۳، ۴۵ شیر امرید اور واکثر صادق نفتری، حیدر آباد مرسوی وغیره ۲- محسیر آف قطب شامی محجر، اینی یز، واکثر راشد موسوی وغیره

۳- اے کیٹالگ آف دی پشین مینسکر پٹس، سالار جنگ میوزیم، محمداشرف حیدر آباد ۱۹۷۵ کیٹلاگ نمبر ۱۱۱، ۱۳۷۱ اور ۱۳۷ وغیره ۳- 'دکن چی مرتب اورعزاری، ذاکم راشد موسوی، ص ۷۹ راور ذیکن کیجر، ذاکم ایج، کے شیروانی، اور کلمیسیز آف قطب شائی کیجر وغیره ۵- اے کیٹلاگ آف بیشین مینسکر پٹس، سالار جنگ میوزیم لائبریری، مخدم اشرف حیدر آباد ۱۹۷۱ء کیٹلاگ نمبر ۱۹۳۷، ۱۹۳۵، اور ۱۵۸

نواب والا جاہ کے لئے مرتب کیائے جب مغلوں نے میسور پر قبضہ کرلیا تو سارا کے نواب نے وہاں ایک امام باڑہ 121میں تقمیر کیا۔ بعد میں کرنا تکا کے کچھ نوابوں اور ٹیپو سلطان نے سری رنگا پٹنم میں امام باڑے تقمیر کرائے۔ باقر آغا نے بھی ایک کتاب اور کانی تعداد میں مراثی تصنیف کیے۔ ت

گیر جب آصف جاہ دوم نے زمام حکومت سنجالی اور ۱۲ کا میں اپنا دارالسطانت حیدر آباد میں انتقال کیا تو اس نے قطب شاہی بادشاہوں کی تہذیبی تاریخ کو وہرایا۔ تمام عاشور خانوں کی مرمت کرکے آئیس دوبارہ کھولا گیا اور اُن کے انچارج مقرر کیے گئے۔ اس کا وزیر آعظم شیعہ تھا اس نے ایک اور رئیس نوازش علی خال شیدا نے حیور آباد کی تہذیبی زندگی میں ایک نئی روح پھو کئے میں آصف جاہ (ووم) کی مددکی۔ گئر کا جلوس شروع کیا گیا۔ اس دور کی خصوصی بات یہ ہے کہ محرم کی نیاز نذر کا سلماستی، شیعہ اور ہندوؤں میں عام طور پر رائح ہوگیا۔ اس کے لیے کھچڑی، شربت، روث، چو تھی سلمالستی، شیعہ اور ہندوؤں میں عام طور پر رائح ہوگیا۔ اس کے لیے کھچڑی، شربت، روث، چو تھی بوا۔ اس کے لیے کھچڑی کی شکلوں کا روپ بھرنا بھی رائح ہوا۔ سلامی مارچ (مارچ پاسٹ) ووبارہ شروع کیا گیا۔ چاناں محرم کی دوسری خصوصی مند بن گیا سے ہوا۔ سلامی مارچ (مارچ پاسٹ) ووبارہ شروع کیا گیا۔ چاناں محرم کی دوسری خصوصی مند بن گیا سے آصف جاہ ششم عزاواری کا بروا مضوط حامی تھا اور اس نے دل کھول کر اس کی سرپرتی کی۔ سرسالار جنگ کے دور میں میر انیس کھنوی حیور آباد آئے جس سے مرجے کی تصنیف میں ایک انقلاب سا پیدا جوگیا۔ مرشیہ خوانی ہے پہلے سوز خوانی کا طریقہ شروع ہوا۔ س

سوا تک اور زیاده مقبول موا ۔

محرم کے جلوسوں میں فوج نے بھی شرکت کرنا شروع کردی۔ مختلف رنگوں اور طرح طرح کے فریزائنوں کے کلڑی کے مملوں اور برتنوں کو سجاوٹ میں استعال کیا جانے لگا جو خالص ہندوروایت بہت سے شعرا نے فاری اور اردو میں ہے۔ اس دور میں حیدر آباد، میسور، مدراس اور بمبئی میں بہت سے شعرا نے فاری اور اردو میں مرفیے، نوحے اور سلام کیھے۔ اس دور میں فاتحہ اور بی کی صحنک کا رواج بھی عام ہوا۔ مدراس میں ایک بڑا عاشور خانہ، عباس، یا بڑا نقش، نام سے تھا۔ حیدر آباد کے امراء کی ایک بڑی تعداد اپنی محلوں میں محرم میں عزااری کی مجالس منعقد کرتی تھی جن میں سے کچھ میں خود آصف جاہ ششم بھی شرکی ہوتے تھے۔ مہاراجہ مرکشن پرشاد نے صرف شعراء کی سرپرسی ہی نہیں کی بلکہ خود بھی اردو میں شرکی ہوتے تھے۔ مہاراجہ مرکشن پرشاد نے صرف شعراء کی سرپرسی ہی نہیں کی بلکہ خود بھی اردو میں

ا - دست من مرفید اور عزا داری، راشدموسوی ۱۹۸۹ و دیل عن ۱۵ تا ۵۲۵ سے ۲۰۲

<sup>-</sup> تا ۱۳ - اینتاً ص 21 تا ۸۰ اور .... راحت اعظی، حیر آباد ۱۹۹۸، ص ۲۲ سے ۲۲ اور ۹۵، فرخنده بنیاد حید آباد، ست گورد پرشاد، حیدر آباد، ۱۹۳۵، ص ۱۲۳، ۱۰ سال ۱۳۳، ۲۰ سال ۲۰

ایک مرشد لظم کیا ہے آخری نظام آصف جاہ ہفتم شیعیت کی طرف خاصہ گہرا میلان رکھتے تھے۔ یہ خود اور ان کے امراء جی کھول کرعزاداری کی سر پرتی کرتے تھے اور آخر میں انھوں نے حیدر آباد کا آخری شاہی عاشورخانہ موسوم بعزاخانۂ زہرائقمیر کروایا۔ اب تعزیوں اور علم کے جلوسوں کی کافی بری تعداد ختم ہوگئ ہے صرف ایک" بی کا علم" کا جلوس \*ارمحرم کو نکالا جاتا ہے جس کے بعد انعل صاحب، اور حصرت عباس کا علم، نگلتے ہیں۔ موجود ہ حکومت کے افسران اس جلوس میں شریک ہوتے ہیں اور عاشور خانے جاتے ہیں۔ سی حضرات بھی بری تعداد میں مجالس عزا میں شریک ہوتے ہیں اور کچھ عاشور خانے جاتے ہیں۔ اب بھی کچھ لوگ این گوگ این میں شریک ہوتے ہیں اور کچھ لوگ این گھروں کی دیواروں پر پریوں، فرشتوں اور شیروں کی تصویریں بنا لیتے ہیں۔ اب بھی کافی بری تعداد میں ہندہ چھوٹے چھوٹے عاشورخانوں کی دیکھ بھال کرتے ہیں، جلوس کے انتظامات میں شریک ہوتے ہیں اور آگ پر بھی چلتے ہیں۔ اس طرح عاشور خانے تو می سیجی اور ثقافتی ہم آ ہنگی کی ایک بوتے ہیں اور آگ پر بھی چلتے ہیں۔ اس طرح عاشور خانے تو می سیجیتی اور ثقافتی ہم آ ہنگی کی ایک علامت کا روپ اختیار کر گئے ہیں۔

اب ہم اس مضمون کے دوسرے جھے کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ جو کلیانی ہیں عزاداری کے خصوصی مطالع سے تعلق رکھتا ہے۔ کلیانی آیک مضبوط قلع والی چھوٹی می ریاست تھی۔ اپنی جغرافیائی اہمیت کی وجہ سے بیقرون وسطی دور کے ہندوستان ہیں ایک اہم مقام تصور کیا جاتا تھا۔ یہ بیدر اور رائحور شہرول کے درمیان واقع ہے۔ بہمنی سلطنت سے یہ گوگنڈہ اور حدر آباد کے قطب شاہی شیعہ خاندان کے تسلط میں آیا۔ جب ۱۷۲۴ میں اشرف شاہ اول دکن کا خود مختار حکراں ہوا تو یہ اس کے خاندان کے تسلط میں آیا۔ جب ۱۷۴ میں اشرف شاہ اول دکن کا خود مختار حکراں ہوا تو یہ اس کے ابراہیم حسین کر بلائی کو بطور جا گیر، دے دیا۔ یہ اور اس کے وارثین آصف جاہی خاندان کے وفادار رہے اور کلیانی میں اس وسکون برقرار رکھا۔ بہرحال اب یہ ریاست کرنا تکا کا حصہ ہے۔ بعد میں رہا مصف جاہ سوم نے اُس کے بوتے سید محرمعین الدین حسین شاہ خیر الدین دوم کو، بہت سے خطابات کے ساتھ اپنی لاکی نکاح میں دی۔ یہ تمام نواب شنی المذہب تھے۔ اصل میں سید محمد جال الدین کے ساتھ اپنی لاکی نکاح میں دی۔ یہ تمام نواب شنی المذہب تھے۔ اصل میں سید محمد جال الدین الفارویں صدی کے اواخر میں کلی کے مراداری کی ابتداء کی۔ اس کے بریوتے سید محمد جمال الدین

ا- ایشنا می ۵۱ تا ۸۰ اور .. . راحت اعظی حدر آباد ۱۹۹۸، ص ۱۲ سے ۲۷ اور ۹۵، فرخندو غیاد حدر آباد: سے گورو پرشاد، حدر آباد، ۱۹۳۵، می ۱۳۳۰، ۱۰ ساس ۱۳۰، سال ۲۰

حسین خال نے کلیانی کا محرم کے عنوان سے ایک کتاب مرتب کی اور اسے ۱۹۴۸ء میں حیدر آباد سے شائع کیا۔!

اس طرح کلیانی میں عزاداری اور جلوس کی تیاری قمری مہینہ ذی الحجہ کے شروع مونے پر توب ے گیارہ کولے واغے جانے سے شروع ہوتی تھی ی محرم کی عزاداری عام طور پر بارہ ون کی ہوتی تھی۔ ۲۰ ذی الحبہ کے بعد عزاداری کے سلسلے کی تمام خریداری حیدر آبادشہر سے کی جاتی تھی۔ ۲۰ ذی الحبہ کو ہی تمام عاشور خانوں کی جابیاں عاشور خانوں اور توشہ خانوں (محوداموں) کے کلید برداروں کو ہدایات اور مٹھائی پر فاتحہ کے ساتھ سونب دی جاتی تھیں۔ تحصیلدار اور سکریٹری اس سلسلے میں براہ راست نواب کو جواہدہ ہوتے تھے۔ تیاری میں سب سے پہلا کام عاشورخانوں کی صفائی ، قلعی اور روشن کے انتظامات کا ہوتا تھا۔ ایک نجی فوج جس کا نام علی غول تھا ۔عوام میں اطلاع اور اعلان کی غرض ہے مشعلوں اور ملازموں کے ساتھ مارچ کرتی تھی۔محرم کی ابتدا کے اعلان کے لیے نوبت بھی بجائی جاتی تھی۔ اس میں خادماؤں (ماماؤں) کا حصہ کافی اہم ہوتا تھا اور وہ نواب کو مختلف واقعات کی اطلاعات پہنیانے سے پہلے بادشاہ علی ایکارتی تھیں۔عید غدیر منانے کے لیے ۱۸ ذی الحجہ کی تاریخ مقررتھی۔ محرم کے تمام کام مٹھائی پر فاتحہ بڑھ کر شروع کیے جاتے تھے اور اس کے بعد مرثیہ خوانی ہوتی تھی۔ بیمر میے کسی راگ راگنی کی بنیاد پر برھے جاتے تھے اور حیدر آباد اور لکھنو سے بہت سے مرثیہ خوان بلائے جاتے تھے۔ پورے دی دن گوشت کا استعال وغیرہ بالکل ہند کردیا جاتا تھا۔ بہت سے عاشور خانے علوہ کہلاتے تھے مگرسب مضہور الی می کا علوہ تھا۔ شیر بی بر فاتحہ کے بعد بہلا ، الله علم، ٢٩ رزى الحبركو نكالا جاتا تھا۔ اس كے نصب كيے جانے ميں دو دن لكتے تھے، اس كے بعد عباس علم، باز و کاعلم، کربلاشاه، ساماعلم، بی بی کاعلم، خبلال بخاری، چیموٹی بی منجھلی بی کاعلم،منبر کاعلم،علم زین العابدین، تعل حیدر اور بڑے امام کاعلم نکلتے تھے۔ بارہ وری کی صفائی کا کام سنار کرتے تھے، جو م فارشریف، رکھنے کے لئے مخفل تھی۔ محرم کے جاند کی اطلاع نگاڑوں (نقاروں) اورنوبت بجاکر كردى جاتى تقى سب سے يہلے حيدر كل سے شاہ جيندا اور دسيني حجندا نكلتے تھے۔ سيني حجندا ہرے رنگ کا اور شاہ جھنڈا سفید ہوتا تھا۔ جھنڈوں پرتحریروں کے لئے زیادہ تر خطِ طغریٰ کا استعال ہوتا تھا۔

۱- کلیانی کا محرم: سید محمد جمال الدین حسین خان، حیور آباد ۱۹۴۸، ص ۱ تا ۴۵٪ ادرسب رس (مابنامه) حیور آباد بهتمبر ۳۰- ۳۵ - ۳۵ ۳- اینیان س ۲۰۱۵- ۱۰۹

نواب حیدرمحل میں اپنے افسروں ہے ملتا تھا۔علموں اور بارہ دری پر پھول اورسہرے چڑھائے جاتے تھے۔عود وغیرہ سلگانے کے لئے عود دان استعال ہوتے تھے۔تمام مجالس اور اجتماعوں میں عوام، یاعلی و لہا، کا نعرو لگاتے تھے۔ یہ لوگ ایک خاص قتم کے لباس میں ملبوں ہوتے تھے۔ عاشورخانوں کوسفید عاندنیوں اور ایسے سنر بردوں سے سجایا جاتا تھا جن بر پنجتن کے نام لکھے ہوتے تھے۔ حیست گیریاں لگائی جاتی تھیں اور گلدانوں اور گملوں میں گھاس جمادی جاتی تھی۔شال مشرق کی طرف نگاڑے رکھے جاتے تھے اور آ بدار خانہ ثال مغرب کی طرف ہوتا تھا۔ داخلے کا راستہ ساہ جو لی کمان ہے ہے جس پر قرآنی آیات ابھرے ہوئے انداز میں کلھی ہوتی تھیں، بڑے امام کی ٹی ادر بُراق کی چوکی، کے ساتھ حچوٹی بی کی کمان، جنوب کی طرف ہیں اور اس کے سامنے نوبت خانہ تھا۔ بارگاہ حسینی میں ایک علوہ، ہے جس میں بلوری ہانٹریاں، جھاڑ اور شخشے لگے رہتے تھے۔ اللہ علم، جاندی کا ہے اس لیے أسے ہمیشہ سفیدیس منظر کے ساتھ رکھا جاتا تھا۔ 'ساماعلم' کا پس منظر سرخ اور حضرت عباس کے علم کا رنگ سبز، کر بلا شاہ، کے علم کے علاوہ ماقی تمام علم سفید پس منظر میں رکھے جاتے۔ نقار خانے کو الگ رنگ کے کیڑوں سے سجایا جاتا تھا، نقار خانے کے نیجے اونٹ کی شکل میں تابوت تھا۔ صفائی ستھرائی بالکل مکمل رہتی تھی۔ بلاتفریق عمر اور جنس تمام شہری وہاں جع ہوتے تھے۔ حفاظتی امور کے لیے مخضوص بولیس دستہ تھا اور ٹریفک کا بھی مناسب بندوبست کیا جاتا تھا۔ بارگاو حمینی سے شاہ مجمنڈا تک سوک کے دونوں طرف دو کا نیس تھیں۔ قبوہ ، جائے ، علوہ سوئن ادر مجومہ، شکھ مُکھ، ادر گُزواکو، ہر جگہ مل جاتا تھا۔ عام طور برعلموں کی سواری فوج اور اس کے بینڈ کے ساتھ آ گے بردھتی تھی۔سب سے پہلے سلام اور مر مے پڑھے جاتے تھے۔ ہر قیام کے موقع پر محافظ دیتے (گارڈس) عرب اور پولیس علموں کوسلامی دیتے تھے۔ آخر میں وہ بارگاہ حسینی میں نوبت اور شبنائی کی آوازوں کے ساتھ اپنی مقررہ جگہوں پر نصب کردئے جاتے تھے۔نواب اس کے خاندان اور دوستوں کے لئے ایک جگہ مقررتھی۔ علموں کو نواب کے مس کرنے کے بعد نصب کیا جاتا تھا۔ ان میں سے کچھ عکم بہت او نیج تھے۔ پھول، خوشبوؤن،عطر اورعؤ د کا دھوال وہال ہمیشہ اٹھتا رہتا تھا۔ ہر فاتحہ کے بعد عام لوگول میں شیر بنی تقسیم کی جاتی تھی۔ ساما کے علم کے علاوہ باتی تمام علم اس کے سامنے کھڑا کر کے جمادیئے جاتے ہیں۔ممبر ے علم کی سفیدھنی ہوتی تھی۔ پیچیعلموں کے لیے فاتحہ کے بعد زمارت بھی بڑھی حاتی تھی۔ محرم کا جاند نظر آتے ہی نقارہ بحاکر اس کا اعلان کیا جاتا تھا اور بارگاہ حسین کے قریب ایک

بہت بڑا شامیانہ نصب کردیا جاتا تھا۔ تمام عاشورخانوں بیں فاتحہ خوانی ہوتی تھی۔ جس کے بعد اگلی صبح سے عزاداری شروع ہوجاتی تھی۔ نبی ہی کاعلم اور دوسرے علم نواب اوراس کے مردرشتے داروں کی موجودگی میں نصب کردیے جاتے تھے۔ نواب شاہی خاندان کی خواتین کے دربار میں جاتا تھا جہال خواتین مرثیہ خواس مرثیہ پڑھتی تھیں، تبولی اورشربت دو بجے تقسیم کیاجاتا تھا۔ مردوں عورتوں اور بچوں کے لیے فقیری لباس سینے کا تھم دیا جاتا تھا۔ علموں کے لیے پھریے تیار کئے جاتے تھے۔ پہلے روز نواب کے کی لائے کوگل فروش بنتا ہوتا تھا۔ ہرتین تھنے کے بعد معارف بجایا جاتا تھا۔ مغرب کی نماز کے بعد نواب بارگاو حسین جاکر سب سے پہلے" اللہ علم' کوسلام کرتا تھا۔ عاشور خانے کو بہت می شمیس جلاکر خوب روش کیا جاتا تھا۔ اس دوران عؤد برابر سلگتا رہتا تھا۔ اس کے بعد یہ اگلے تین علموں۔ 'سان' عباس' اور 'کر بلا' کی زیارت کر کے پھول چڑھاتے تھے، مر ھے پڑھے جاتے تھے اور شیر بیرنج اور کھی تا تھا۔ اس کے بعد ہو خاتے تھے اور معارف بیر بیرخ وار کھی تھا۔ اس کے بعد ہو خاتے تھے اور معارف بیر بیرخ وار کھی تھا معاضرین میں تقسیم کیا جاتا تھا۔ اس کے بعد آخر میں مجلس کے اختقام کا اعلان معارف بی خاکہ کو کہا تھا۔

دوسری محرم بی بی فاطمہ کا علم نصب کرنے کے لیے متعین تھی، یے علم بارگاہ حسین میں چار بجے نصب کیا جاتا تھا۔ اس کے بعد علموں کی گُل بوتی نصب کیا جاتا تھا۔ اس کے بعد علموں کی گُل بوتی اور فاتحہ ہوتی تھی جس کے بعد نوبت بجائی جاتی تھی۔ حاضرین میں بنی تقییم ہوتی تھی۔ معارفہ بجائے کے بعد نواب بارہ دری میں جاتا تھا جہاں خواتین مرھیے ادر نوحے پڑھتی تھیں محرم کے دنوں میں خواتین اور بچوں کو بارہ دری میں جانے کی اجازت تھی۔ فاتحہ کے بعد خصوصی روشنیاں بورے ماحول کو جگھادیتی تھیں۔

تیسری محرم کو فاتحہ کے بعد نواب اپنے اونوں کا تفصیلی معائنہ کرتا تھا اور غریب غربا میں حلیم باننا جاتا تھا۔ علموں کے ساتھ اونٹ بھی چلتے تھے۔ آخر میں نواب اپنے ہاتھیوں کا معائنہ کرتے ہوئے دس محرم کے لیے ان ہاتھیوں کا انتخاب کرتا تھا جو اپنے پورے ساز و سامان اور ماہی مراتب کے ساتھ جلوس میں شامل ہوتے تھے۔ اس کے بعد نواب بارگاہ حسین جا کرعلموں پر پھول چڑھا تا تھا۔ نوبت کے بعد فوجیوں، اور عام غریب، غرباء کو قبولی تقسیم کی جاتی تھی۔

چوتھی محرم کو حسینی بنگلے پر شام می بجے جھوٹی فاتحہ ہوتی تھی۔ اس وقت نواب اپنی فوج اور اس کے پہلے سیان ہوج ساتھوں کا معائنہ کرتا تھا۔ یہ فوج مسلمان، ہندو، سکھ اور روہیلے سپانیوں

ير مشمل تقى \_ فاتحد كے بعد نوبت بحق تقى اور حليم بيش كيا جاتا تھا۔

یا نچ محرم کونواب مبح دس بجے بارہ دری جاتا تھا جہاں اس کی دادی اُسے فقیر کا لباس بہناتی تھی۔ نواب کو بھیک مانگنا ہوتا تھا اور عام طور برعورتیں أے بھک ویتی تھیں۔تھوڑی دیر کے بعد وہ گل فروش بن حاتا تھا اور عام لوگوں کو بھول بیتیا تھا جو اِن پھولوں کوعلی اصغر کے جمولے پر چڑھادیتے تھے۔ اس طرح جو بھک اُسے ملتی تھی اس رقم کو چہلم کے دن 'دم ردت' چنگے، اور حلوہ سوہن کی تیاری ر خرج کیا جاتا تھا۔ محل میں ایک علاحدہ آب دار خانہ اس شربت کے لیے بنا ہوا ہے جو گؤ، سرخ شکر ، دھرگئی ،شکر ،مصری اور میوے دار اورعرق گلاب ملے دودھ میں ملا کر بنائے اور ہانٹے جاتے تھے ان دنوں میں زیادہ تر لوگ سنر لباس سننے کو ترجیح دیتے تھے۔ فاتحہ کے بعد چھوٹے چھوٹے بٹووں میں نقل بانٹے جاتے تھے۔عورتوں اور بچوں کو جار بج مہت پر چڑھ کر نواب کی سواری دیکھنے کی اجازت تھی۔ نواب سب سے پہلے بارہ دری کی زیارت کرتاتھا جہال چھوٹی فاتحہ پڑھی جاتی تھی۔ اس کے بعد قرآن کی حلاوت ہوتی تھی۔ مردوں میں صافے اور ٹویماں تقسیم کی حاتی تھیں۔ نواب ہاتھیوں، اونٹوں اور گھوڑوں کے لیے فقیری ناڑے تقسیم کرتا تھا۔ شکاری پرندے بھی نواب سے تحفیر عاصل کرتے تھے۔ جبکہ مارچ یاسٹ کے بعد چھوٹی چھوٹی ٹولیاں آتی تھیں جومختف لباس پہن کر لیا مجنوں، حاجی ملنگ، سائیں،شیر، بھالو، بندر اور سید بوں کا سوانگ بھرتی تھیں یہاں تاش منڈ یہ بہت مقبول ومشہور تھا جس کے ستون جاندی کے تھے اور اوپر سونے کا کلس تھا۔ یہ منڈپ لنگر کے اس جلوس کے لیے بھی استعال ہوتا تھا جس میں اڑ کے پیڑ کی چھوٹی چھوٹی شاخیس ہاتھوں میں لیے چلتے تھے۔ اس موقع پر فاتحہ خوانی برابر جاری رہتی تھی۔ مزدور شربت اٹھائے ہوتے تھے۔ آخر میں مہلوگ حسین علم کی زیارت کرتے تھے۔ بی بی کے علم بر فاتحہ کے بعد نواب دوپہر کا کھانا کھا تا تھا اور پھر ہارگاہ حسین کی طرف جلا جاتا تھا۔ پھول چڑھانے اور فاتحہ کے بعدلوگوں کو حلیم پیش کیا جاتا تھا۔ جلوس جو شاہ جھنڈا اور حینی جھنڈا سے ہوتا ہوامحل کی طرف بڑھتا تھا اس میں پورے رائے میں بہت جراغاں ہوتا تھا۔ دکاندار بھی' دھنمال' پیش کرتے تھے۔اگر نواب کسی دوسرے علم کے قریب سے گزرتا تھا تو وہ اس علم پر دھنی اور رقم پیش کرتا تھا۔ پیر یادشاہ کے چلنے اور نواب کے آباؤاجداد کے لیے بھی فاتحہ بڑھی جاتی تھی۔ مرشہ خوانی کے بعد قبولی تقسیم کی حاتی تھی۔ جو گنیں اپنا تلوار کا ناچ دکھانے آتی تھیں ۔شیر بندر اور بھالو کے سوانگ بہت مقبول تھے اور اس دن نواب نھیں مناسب انعام دیتا تھا۔

پٹواری اور پٹیل نواب کو چار بجے صبح دھتیاں پیش کرتے تھے۔

۲ رجم کا پروگرام بارہ دری اور زنانے کلوں میں بارہ بجے سلام خوانی سے شروع ہوتا تھا۔ بارہ وری میں فاتحہ کے لئے مردوں کو داخلے کی اجازت تھی۔ شب میں اچھی طرح چاقاں ہوتااور روشی کے لیے ہدایات جاری کی جاتی تھیں۔ یہ خواتمین کے جھے میں نواب تین بجے بھڑنگ کا سوانگ بھرتا تھا۔ اس میں اس کے چہرے کوسفید چاک سے رنگ دیا جاتا اور ایک جھولا اُس کی گردن میں لاکادیا جاتا تھا، مورتیں اُسے خیرات دیتی، مرہیے پڑھے جاتے۔ اس موقع پرسلح عورتیں نواب کے تحفظ کی ذمہ داری جھا تیں۔ بارگاہ حسین اور دوسرے مقامت لوگوں سے بھرے رہتے اور فضا 'بھولک، دھیر ادول' اور' چھراردول'، وغیرہ سے بمیش گونجی رہتی۔ دوسری ٹولیاں بھی سوانگ بھرنے میں معروف دھیر ادول' اور' چھراردول'، وغیرہ سے بمیش گونجی رہتی۔ دوسری ٹولیاں بھی سوانگ بھرنے میں معروف رہتیں۔ معارفہ کے ساتھ نواب کا جلوس ساڑھے چار بجے حینی نبطے پر پہنچتا۔ فاتحہ کے بعد ٹولیاں سوانگ میں اپنے اپنے نن کا مظاہرہ کرتیں اور اس کے بعد سب کوطیم تقیم کیا جاتا۔ شاہی خاندان کی شبیہ بارہ دری کے دوسرے مردبھی فقیری لباس بہنے۔ نواب کا جلوس نو بجے بارہ دری پہنچتا۔ کران کی شبیہ بارہ دری پر رکھی جاتی، فاتحہ ادر پھر علموں کی گل پوشی ہوتی اور رہنے خوانی اور مرشیہ اور نوحہ خوانی ہوتی۔ اور ان میں دخیرہ سے ساتھ مزعفر لوگوں کو پیش کیا جاتا۔ ودسرے مشر دبات جو اس موقع پر پائے جاتے اور ان میں دختی، تھو، نمین بھنے بادام، بھئی ، اللہ کی اور تخم خیارین وغیرہ موقع پر پائے جاتے اور ان میں دختیا، شہوہ، نمین بھنے بادام، بھئی ، اللہ کی اور تخم خیارین وغیرہ موقع پر پائے جاتے اور ان میں دختیا، شہوہ، نمین بھنے بادام، بھئی ، اللہ کی اور تخم خیارین وغیرہ موقع پر پائے جاتے اور ان میں دختی پر معادف بھیانا شروع کرویا جاتا۔

کرم م کوعز اواری کا سلسلہ شام کو چار بج بارگاو حسین میں شروع ہوتا اور چھوٹی فاتحہ کے بعد نواب حسینی بنگلے چلا جاتا جہاں حلیم پیش کیا جاتا، سہیں ہے وہ صدر الدین کے عاشورخانے کی مجلس سنتا اس کے بعد وہ دوبارہ بارہ دری پنچنا جہاں خواتین نیاز کراتیں۔ رات کونو بج بارگاو حسین میں امام زین العابدین کی چومکھ عمل میں لائی جاتی۔ قرآن شریف کی تلاوت اور صدر الدین خال کی مجلس کے بعد مرشے پڑھے جاتے، شربت تقسیم ہوتا۔ فاتحہ کے بعد عورتوں وغیرہ کو قبولی پیش کی جاتی، دمدی کی تبلی، تابوت اور خونی علاوے دکھائے جاتے۔ خونی علاوے میں ایک خص کو دکھایا جاتا جس کا سرتموار سے کاٹا گیا ہو اور اس سے خون اُبل رہا ہو، اس کے یاس ہی ایک اور خض کی لاش پڑی ہوتی۔

۸رمحرم کا پروگرام بارہ دری میں بارہ بجے شروع ہوتا جہاں حضرت عباس کی فاتحہ کے بعد نواب خود مشکیزہ ہاتھ میں لے کر کلہزوں میں لوگوں کو شربت بلاتا تھا۔ بارگاہِ حسین کی فاتحہ جار ہے شام کو ہوتی۔ بہت بڑے مجمعے کے سامنے سوانگ کی ٹولیاں اسپے فن کا مظاہرہ کرتیں۔ بارہ بجے رات کو بارگاہ سینی پر ایک بار پھرگل پوٹی ہوتی، سب کو بریانی پیش کی جاتی۔ موسیقاروں کی ٹول، ہاتھی، روشن کا سامان، جھنڈے اور موچھل حضرت قاسم کی سواری لانے کے لیے قاضی صاحب کو بھیجے جاتے، بہت می ٹولیاں سلام، مرجے اور نوحے پیش کرتیں۔ کھانا پیش کیا جاتا اور پنج محلے میں خواتین کی نشست کا انظام کیا جاتا ہے جو پر بج بری کمان سے ہوتا ہوا حضرت قاسم کا جلوس آتا۔ قاضی وحتی پیش کرتا جس کے پیچھے دوسرے علم ہوتے۔ اس دن عام طور پر یا پنج پنے چاول یکا کے جاتے۔

نومحرم ك صبح وس بيج علم حضرت قاسم كي سواري والبس موتى اور كياره بيج" الله علم كومكل يوشي كي جاتی علم کے حضور میں چیں کرنے کے لئے بہت سے عریضوں برنواب کے دستخط کرائے جاتے۔سہرا جو یانچویں محرم سے تیار کیا جانے لگتا تھا اب اعالی درجے کے سریج اور کلغیوں کے ساتھ تیار ہوتا۔اس موقع برسب لوگوں کومٹی کی رکابیوں میں کھانا پیش کیا جاتا۔ نواب خاندان کے لوگ اور دوسرے عمائدین نواب کے ساتھ پیٹھ کر کھانا کھاتے اور باتی لوگ ساماعلم کے پاس بیصتے۔علاء کے لیے ایک الگ دسترخوان لگایا جاتا۔ گلال باد کے ستون ماہی مراتب، مورتیل، آفناب میری اور مہتاب میری اور ذوالفقاري تلواروں ہے سجائے جاتے۔ بارہ دري يانچ بجے شام كے بعد خواتين كے ليے كھولى جاتى۔ بارہ بجے رات کو'' بی لی کے علم'' بر ایک نیا سہرا چڑھایا جاتا، جس کی سواری اب روانہ ہونے کے لئے بالکل تیار ہوجاتی۔ تمام علموں برگل بوشی اور گلاب یاشی کی جاتی۔خواتین علموں پر سے بادام، بتاشے، کاجو اور جاندی کے بھول نچھاور کرتیں۔ بیجلوس بارگاو حسین کی طرف بوج جاتا۔ راستے میں دوسرے علَم اس میں شامل ہوتے مطلے جاتے۔خواتین کو چومخلم کل کے باس بیٹے کو کہا جاتا۔ دوسرے علَم بارگاہ حسین بر صبح تین بیج پینچتے ۔ نواب خود دھتی اور نذر پیش کرتا اورس کے بعد تین دوسرے عزاخانوں کی زبارت کو جاتا۔ کلیوش اور گل یاش کے بعد بچھ علموں برسونے کی دھتیاں چڑھائی جاتیں اور اس کے بعد "الله علم" باہر لایا جاتا۔ نیزعلم، ایک اونٹ برآ کے برھ رہا ہوتا۔ تمام علم بارگاو حسین لائے جاتے۔ جار بحے صبح معارفوں کی آ واز کے ساتھ جلوس اپنی مسافت شروع کرتا۔ نشان (علم) ہاتھی با قاعدہ فوج کے ساتھ حامع مسجد پہنچتا۔ ان کے ساتھ علی غول، وغیرہ بھی ہوتے۔ جلوس میں آ گے اونٹ، بینڈ، نوبت، تمبو، تاشد، دف، بگُل، معارفه، بانسری اور روشن چوکی ہوتی۔سب ہے آخر میں نواب ادر شاہی غاندان کےلوگ ہوتے ، ہاتھی ، وقالع نگار اور نقارے ہوتے۔ ساڑھے چار بجے تمام علم ،ممتاز الامراء

کے مقبروں پر چینچتے جہاں فوج سلامی ویتی علموں کونواب کے آباواجداد کی قبروں سے مُس کیا جاتا۔ ١٠ رمحرم آتھ ينجے صبح خواتين چومحڏم مل ميں جمع ہوتی تھيں۔ بارگاو حسين ير اونٹول ہاتھيوں اور مھوڑوں کی قطاریں کھڑی کی جاتیں۔تمام علم چومخلہ مل پر لائے جاتے اور پھر دوبارہ بارگاہ حسین پر واپس جاتے اور ایک تخت برلنا دیے جاتے۔ ہرطرح کی موسیقی بند کردی جاتی، ان بر پھول چڑھائے جاتے اور نواب سینے بر ہاتھ باند سے انھیں سلام پیش کرتا۔ فاتحہ ہوتی، اس کے بعد مرشدخوانی اور نوحہ خوانی ہوتی۔ اس کے بعد آ ٹارشریف کی زیارت ہوتی جن میں امام حسین کی تعلیع، حضرت حسین کا موتے مبارک اور حضرت حسین کا ایک خط جو کونی رسم الخط میں کھال برنکھا ہوا ہے، شامل تھے۔ بارگاو حسین میں نشان کا ہاتھی واخل ہوتا۔ بہت سی طوائفیں بال کھولے مرشیہ خوانی کرتیں۔جلوس فوجی افراد کے ساتھ اپنا سفر شروع کرتا اور نوج کے لوگ فوجی کھیلوں کی نمائش کرتے ۔ نواب منبرعلم کے مقام پر والیس آتا اور اماموں سے متعلق بہت چھوٹی تصویریں (منی ایچر پیٹنکس) دیکھا۔ اس کے بعد تمام آ فارشریف جاندی کے بکس میں واپس رکھ دیئے جاتے۔ اب بہت سے دوسرے علم بارگاہ حسنی میں آ نے شروع ہوجاتے۔ یہ دھتی اور شربت لوگوں کو پیش کیا جاتا۔ آج کی تاریخ میں خواتین کے لیے تلع پر انظام کیا جاتا تھا۔ علم جن کے ساتھ فوج اور موسیقی کے ساز ہوتے تھے اُن کے پیچھے نواب چلتا تھا۔ تین دن تک شاہی مطبخ بند رہتا تھا۔ ضرورت کے مطابق سارا کھانا 9 رمحرم کو ہی تیار کرلیا جاتا تھا جو روغی روئی، برا شے، خمیری سیکک، کلیے ، نان، باجرے کی روٹی، شیرمال، گاؤزبان، گاؤدیده، نان خطائی، باقر خانی، بگھاری مرچ، بگھارے بینگن، اموٹے کی بھاجی، امبادًا بھاجی، کھڑی دال، بیس، سريا، بينها كاشى كهل، وبى كى كرهى، حلوه سوبن، آمله مرتبه، گاجر حلوه، بادام نوز، آمه مرتبه، دم ك روٹ، برنی، جلیبی نکتیاں، تھجور، جو نگے اور بٹی وغیرہ پرمشتمل ہوتا تھا۔ دوپہر کے کھانے کے بعد ایک یے نواب پھر بارہ دری میں پہنچ حاتا تھا۔ ان کا شربت سب میں تقسیم کیا حاتا تھا۔

نواب اسک حسین کا سوانگ بحرکر کتے کی طرح قبولی کھاتا تھا۔ جلوس نوحہ خوانی اور نگاڑوں کی آواز سے شروع ہوتا تھا۔ سب سے آ گے منبر کا علم اور دوسر سے علم نکالے جاتے تھے۔ جو سب سے بعد میں آتا تھا وہ بی بی کا علم ہوتا تھا۔ جتنے لوگ وہاں موجود ہوتے تھے وہ بہآ واز بلند روتے تھے اور بائے حسین ، کے نعر سے بلند کرتے تھے۔ دھتی اور سہروں کو دوبارہ درست کیا جاتا تھا اور شربت بلایا جاتا تھا۔ بورے راستے میں علم جگہ جگہ دُر کتے تھے اور بچھ دار کے لیے آرام کرنے حیدر کل برقیام بلایا جاتا تھا۔ بورے راستے میں علم جگہ جگہ دُر کتے تھے اور بچھ دار کے لیے آرام کرنے حیدر کل برقیام

کرتے تھے۔ نگاڑوں کی آ وازوں کے ساتھ اللہ علم کا جلوں شروع ہوتا تھا اور اس کے پیچھے دوسر ہے۔ علم ہوتے تھے۔نواب اور عام لوگ علموں کی سلامی کے لیے نتگے پیرتیز تیز قدم بڑھاتے تھے۔ پچھ مخصوص خواتین کو پترانت تالاب پر حاضر ہونے کی احازت ہوتی تھی جہاں تمام علم پانی میں لٹادیئے حاتے تنھے۔ الگ الگ ٹولیاں مرثیہ پڑھتی تھیں ۔ نواب اور اس کے خاندان کے لوگ گھوڑوں پرسوار ہوتے تھے۔جلوس میں مجندے کے ساتھ تو پس بھی شامل ہوجاتی تھیں۔ اب اس جلوس میں بالوں کا تعزیہ، شاہ حجنڈا، بڑا پنجاعلم، بڑے امام علم، بھی شامل ہوتے ہیں۔ آخر میں شام کے وفت ہیں۔ تالاب کے کنارے پہنے جاتے تھے جہال حسنی جسنڈا لبرا رہا ہوتا تھا۔ وہاں دو خیمے اور شامیانے نصب ہوتے تھے، نگاڑے اور نوبت نج رہی ہوتی تھی۔ اس کے بعد سارےعلم یہی عمل انحام دیتے۔ سب یہلے خیمے میں لٹادیجے جاتے اور لوگ اٹھیں مُس کر کے سلامی دیجے، بگل کی آواز کے ساتھ ہر طرح ۔ کی موسیقی اور ساز خاموش ہوجاتے تھے۔ تو پس داغ کرسلامی دی جاتی تھی۔ نوجہ خوانی، فاتحہ خوانی ے بعد تمام علم کھول دیئے جاتے ۔ بی بی کا علم حیدرمحل میں رہتا۔ تمام علموں کو پہلے عرق گلاب، پھر دودھ، پھر یانی سے صاف کیا جاتا تھا۔ پھران پر پھول چڑ ھائے جاتے تھے اور عطر لگائے جاتے تھے ۔ ایک بار کھر فاتحہ اورگل بوثی ہوتی تھی۔ تمام بکسوں کوالوداع الوداع کےنعروں کے ساتھ بارگاہ حسینی میں واپس لے جایا جاتا تھا۔ اس کے بعد حاضری کا کھانا پیش کیا جاتا تھا جس میں نان،قورمہ، روٹ، خِنگے، شبخ کے پیالے اور بتی وغیرہ شامل ہوتا تھا۔ اس کے بعددوودھ کا شربت بلاما حاتا۔ روشنیاں اتار لی جاتی تھیں مگرعرب مرفس کھلتے رہتے تھے۔ رات کو بارہ بچے مزعفر سے ہدارات کی جاتی تھی۔ گیارہ محرم کو صبح نو بچے حیدرمحل میں مجلس عزا بریا ہوتی تھی جس میں مجلس اور مرثیہ خوانی ہوتی تھی، شام کو تابوتوں پر پھول چڑھائے جاتے اس روز بہت سے گوسا کیں عاشورخانے میں آتے تھے۔ صوفی قتم کے لوگ ایک بہت اونجاعلم بارگاؤ حسین میں لاتے تھے جس میں پیروں کی ہری ہری شاخیں اور نارنگیوں اور بتائس کے بار لئکے ہوتے تھے۔نواب اٹھیں بہت اچھی نذر پیش کرتا تھا۔ ہارہ محرم کی صبح شاہی مطبخ قرآن کی تلاوت کے ساتھ کھلٹا تھا۔ فاتحہ کے بعد کھیجڑی پیش کی حاتی تھی۔ ہارگاہ حسین پر ایک بار پھر فاتحہ خوانی ہوتی تھی، اس وقت کسی قشم کی موسیقی نہیں ہوتی تھی۔لکڑی کا گلال ماد ہٹا کر پھول جڑھائے جاتے تھے۔حصرت غوث اعظم ادر امام زین العابدین کی فاتحہ ہوتی -تھی۔مٹھائی تقتیم ہوتی تھی اور اس کے بعد موسیقی کی اجازت ہوجاتی تھی۔تمام تابوت نعمت خانۂ حیدر

محل میں رکھے جاتے تھے۔ سلام کے بعد الوداع نوے کے انداز میں پڑھی جاتی تھی اورلوگ سینے کا ماتم شروع کردیتے تھے۔ فاتحہ کے بعد تمنام علموں کو ایک کرے میں مقفل کرکے مہر بند کردیا جاتا تھا۔ اس مخصوص مجمع کی بریانی اور بڑ ہانی سے مدارات کی جاتی تھی۔ عاشورخانوں کی جابیوں کی نواب کو والیسی عزاواری کے دنوں کے اختیام کی اطلاع سمجھی جاتی تھی۔ اس کے بعد دہم، استم، اور چہلم، کی رسوم حیدرمحل میں اوا ہوتی تھیں جن میں سوانگ کے مظاہرے مرثیہ خوانی روضہ خوانی اور وعوت وغیرہ شامل ہوتی تھی۔

### انسانیت پر کربلاکے احسانات

انوار محم عظیم آبادی 🖈

کر بلا کا سانحہ تاریخ اسلام بی نہیں بلکہ تاریخ عالم کا ایک مشہور ومعروف واقعہ ہے۔ کر بلا میں محرم الحرام الا ھر ۲۸۰ء کی وس تاریخ تک کیا ہوا؟ ان باتوں کی ایک ایک تفصیل تواریخ واقعہ و سیر کی کتابوں میں محفوظ ہے اور بید کہنا غلط یا مبالفہ نہیں کہ اس خود فراموش و نیا نے اگر آج صدیوں سے کی کتابوں میں محفوظ ہے اور بید کہنا غلط یا مبالفہ نہیں کہ اس خود فراموش و نیا نے اگر آج صدیوں سے کیسال، شدت اثر کے ساتھ کر بلا کو یاد رکھا ہے اور اس کی اہمیت و افادیت کا مسلسل اعتراف کیا ہے تو اس کی وجہ صرف اور صرف یہی ہے کہ کر بلا اور دین و انسانیت میں بہت ہی گہرا اور اثوث رشتہ یا جاتا ہے۔

کربلا کے واقعہ کا اصولی اور تاریخی سبب، وہ ہے جے امیر معاویہ کے اعلان خلافت کے ساتھ بی اقتدار اعلیٰ کے'' اصولوں میں ایک بڑی تبدیلی آ جانا'' کہتے ہیں کہ امیر معاویہ سے پہلے خلافت انتخابی تھی، لیکن انھوں نے اسپے لڑکے بزیر کو جانشین بناکر خلافت کو موروثی کردیا۔ بہ الفاظ دیگر ان کے ایسے اقدام سے خلافت و ملوکیت کا بنیادی فرق بی جاتا رہا۔ ظاہر ہے کہ یہ بات دین و انسانیت کی حقیقی قدروں کے بموجب نہیں بلکہ سرتاسر اس کے منافی تھی چنانچہ حضرت امام حسین، حضرت عبداللہ ابن زبیر اور حضرت عبدالرحمٰن ابن ابی بکر نے باپ کے ذریعہ بیٹے کی اس جانشی کو تسلیم نہیں کیا اور یقینا ان کا بیمل، کی اور بات کے لئے نہیں بلکہ صرف اور صوف دین و انسانیت اور حق و کیا اور مقبل کی واقعہ کا وقتی یا ہنگای سبب یہ ہے کہ حضرت مسلم بن عقیل نے اہلیانِ کوفہ کی تاکید پر بھروسہ کرکے حضرت امام عالی مقام کو کوفہ بُلا بھیجا۔ اس مسلم بن عقیل نے اہلیانِ کوفہ کی تاکید پر بھروسہ کرکے حضرت امام عالی مقام کو کوفہ بُلا بھیجا۔ اس کین ای دوران بزید کے تکم پر، عبیداللہ ابن زیاد بھرہ سے کوفہ پہنچ گیا اور کوفہ کے باشندے اس کین ای دوران بزید کے تکم پر، عبیداللہ ابن زیاد بھرہ سے کوفہ پہنچ گیا اور کوفہ کے باشندے اس کین دوران بزید کے تکم پر، عبیداللہ ابن زیاد بھرہ سے کوفہ پہنچ گیا اور کوفہ کے باشندے اس کین دوران بزید کے تکم پر، عبیداللہ ابن زیاد بھرہ سے کوفہ پہنچ گیا اور کوفہ کے باشندے اس کین در کر اپنے وعدول سے پھر گئے اور کوفیوں کی اس بھیا تک غداری کے نتیج میں حضرت مسلم بن

<sup>🖆</sup> بسرا بلذنگ، عالم عنج ( گھیرا) پننہ۔ ۷

عقیل شہید کرویتے گئے۔ اثنائے راہ میں اگر چه حضرت امام عالی مقام کو کوفه والوں کا حال معلوم ہوا اور واپسی کے مشورے بھی ملے، مگر حفرت مسلم بن عقیل کے بھائیوں کے اصرار پر بہرحال سیسفر جاری رہا اور ۲ رمحرم الحرام کو دشت کر بلا میں ہے بینی قافلہ خیمہ زن ہوا۔ ۳ رمحرم کو حیار ہزار فوجوں نے اس قافلہ کو گھیر لیا۔اس فوجی دستہ کی کمان عمرو بن سعد کے باتھوں میں تھی۔قصہ مختصر عرجم مالحرام ے اہل بیت کے لئے دریائے فرات پر پہرے لگادئے گئے۔ حصرت امام حسین نے بزید کے یاس ومثق جانے یا کفارے جہا و کے لئے کسی اسلامی سرحد کی طرف نکل جانے، علاقت تغر کا زُخ کرنے یا پھر مدیندہی لوٹ جانے کا موقع طلب فرمایا، لیکن ان کی کوئی بات منظور نہیں کی گئی اور گویا اس طرح حضرت امام عالی مقام اور ان کے رفقاء کو جنگ بر مجبور کردیا گیا اور پھر بصورت شہادت کر بلا کی مختصر ی جنگ کا انجام مجی جانتے ہیں۔ بیٹک بایں صورت اور بایں حالت ندصرف تاریخی اسباب کے لحاظ ے بلکہ وقتی اسباب کے لحاظ سے بھی حضرت امام حسیق اور ان کے ساتھیوں نے کربلا میں اپنی جانول کا نذرانہ پیش کر کے دین وانسانیت پر ہمیشہ کے لئے احسان ہی نہیں بلکہ احسان عظیم فرمایا ہے۔ تاریخ کربلا کے متذکرہ واقعات جب سامنے آتے ہیں تو ازروئے تجزیہ بعض صحابہ کرام کے عمل کی مثالیں وے کر اکثر وبیشتر کھھ ایسے نکات اٹھائے جاتے ہیں جن سے بادی انتظر میں حضرت امام عالى مقام كا فيصله كسي ضدى اورخودسر انسان كا فيصله اورنعوذ بالله حضرت امام عالى مقام كالبي سفرمحض " خروج" بعنی سفر بغاوت معلوم ہوتا ہے اور بلصیبی میہ ہے کہ جب بات چلتی ہے تو اس موضوع پر ایک سے بڑھ کر ایک علمی وعقلی موشگافیاں ہونے لگتی ہیں۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ صحابہ کرام میں ہے کسی کو بھی حضرت امام عالی مقام کے اسلام اورانسانیت بدامان نظریے سے سرمُو اختلاف ندتھا بس بات تھی تو اتن تھی کہ اُس وقت کے حالات میں" رخصت" کی بھی متحاکش تھی اور" عزیمت" کا راسته بهي بند نه تها بس فرق به تها كه" رخصت" بر نه ثواب تها نه عذاب جبكه" عزيميت" مين ثواب اي تواب تھا، چنانچہ کر بلا کے مسافر نے اسلام و انسانیت اور حق وحریت کے تحفظ کی خاطر راوع عربیت پند فرمایا، بزید کی بیعت سے انکار کیا اور دین و انسانیت کی بقا کے لیے کسی بھی مکنسعی کومصلحت پندی کے نام پرموخرنہیں ہونے دیا۔ اس طرح ایک کھلے موقف کے ساتھ صرف نظریاتی لحاظ سے ہی نہیں بلکے ملی کاوشوں کو بروقت اہمیت دینے کے لحاظ ہے بھی کر بلا اور دین و انسانیت کے منورو متحکم رشتے کو سمجھنا اور کر بلا کے احسانات کا اعتراف کرنا چنداں دشوار نہیں۔ امام عالی مقام کے سفر کا حال

ہمیں معلوم ہے اور اس روشی میں کہا جاسکتا ہے کہ کر بلا کے مجابد آعظم نے صرف تحفظ حق وصداقت اور آزادی و انسانیت کے نظر ہے ہے ہی کام نہیں لیا، اصولی وعملی کاوش میں تا خیر کو ہی ناپیند نہیں فر مایا بلکہ اگر اس شم کی کوشش ہے، کسی طرح کی کوئی انسانیت مخالف غلط نبی ہو بحق تھی تو اپنے انداز کار اور اہتمام سفر سے حفظ مانقدم کے طور پر اس کا دروازہ بھی بند رکھا۔ اتنا ہی نہیں بلکہ دوران سفر، جیسا کہ واقعہ معلوم و مشہور ہے، قادسیہ کے مقام پر راستہ روکنے والے تر کے لشکر کو اپنے مشکیزہ سے پانی فراہم کیا۔ پھر کر بلا کے میدان میں جب آگی صبح، لڑائی بھینی ہوگئی تو جیسا کہ سبحی جانتے ہیں، عاشورہ کی راست امام عالی مقام نے، پردہ شب میں، اپنے ساتھیوں کو نہ صرف میہ کہ چھر کر بلا اور انسانیت کے دے دی بلکہ چراغ بجما کر گویا عملا ایک گونہ فہمائش بھی کی۔ بلاشہ سے سب پھھر کر بلا اور انسانیت کے دے دی بلکہ چراغ بجما کر گویا عملا ایک گونہ فہمائش بھی کی۔ بلاشہہ سے سب پھھر کر بلا اور انسانیت کی وہ دنیا ہے جس مشتوع اور شبت رشتہ ہی کا اشارہ بلکہ روش ثبوت ہے اور یقینا ہے کر بلا کے احسانات کی وہ دنیا ہے جس سے انسانیت وصدافت کی حقیقی قدر ہیں بھی مشرنہیں ہو سکتیں۔

کربلا کے واقعہ میں" کرداروں کی بھیز" نہ سہی لیکن مرد اور نسوائی کرداروں کی ایک خاص تعداد ضرور ہے اور بلاشہ ان میں مختلف زادیوں سے حق پری اور انسان دوتی کی قندیلیں روش نظر آتی ہیں۔ اس مقدس قافلہ میں بزرگ اور معمر صحابہ کرام بھی ہیں، تابعین عظام بھی ہیں، ممتاز ومنفر دمفسرین ومحد شین، اصحاب علم وورع اور شجاعان وقت بھی ہیں۔ ایسے کردار بھی ہیں جو ہمیشہ سے امام عالی مقام کے ساتھ تھے، ایسے کردار بھی ہیں جو ایک ہی ملاقات کے بعد وابستہ عزم ہوگئے اور ایسے کردار بھی ہیں جو عاشورہ کی صبح رفاقت امام کی سعادت سے بہرہ ور ہوئے۔ اس کا صاف مطلب یمی ہے کہ کی جو عاشورہ کی صبح رفاقت امام کی سعادت سے بہرہ ور ہوئے۔ اس کا صاف مطلب یمی ہے کہ کربلا کا دین و انسانیت سے جو رشتہ قائم ہو چکا تھا اور جو ہر صبح و شام زیادہ سے زیادہ مضبوط و مشحکم موتا چلا جارہا تھا اسے ہر عمر، ہر طبقہ اور ہر قسم کی نفسیات رکھنے والے بخوبی محسوس کر چکے اور بہ صبح موتا چلا جارہا تھا اسے ہر عمر، ہر طبقہ اور ہر قسم کی نفسیات رکھنے والے بخوبی محسوس کر چکے اور بہ صبح موتا چلا جارہا تھا اور ہر تھے۔ البتہ جنھیں حضرت امام حسین کی بات لاد کر بلا سے اسلام و انسانیت کا رشتہ قبول کرتے چلے جارہ ہوئے۔ البتہ جنھیں حضرت امام حسین کی بات لاد کر بلا سے اسلام و انسانیت کا رشتہ قبول نہ تھا وہ کل بھی پزید کی طرف تھے اور آج بھی مختلف عنوان سے یزید ہے ہی کے طرفدار ہیں۔

بیٹک حق و انساف اور دین و انسانیت کی پرورش و بقا کے لحاظ سے غور کریں تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ کربلا پکھ اور نہیں، حق وصدافت اور دین و انسانیت کے معمار اساتذہ کی ایک ایک ورگاہ ہے جہال سے حفظ انسانیت اور احترام انسانیت کا ایک سے بڑھ کر ایک سبق زبان حال و قال سے نشر

ہوتا رہا ہے۔ کسی شاعر کا لب و اہجہ مستعار لیا جائے تو کہا جاسکتا ہے کہ کربلا میں، انسانیت کے لئے مرخ کی ادا اگر شیر نے بتائی ہے تو انسانیت کے لئے جینے کی ادا بھی عابد بھار سے ملی ہے۔ بیشک کربل میں علی اکبر کی اذان نے انسانیت کو فلاح کی طرف پکارا ہے۔ یہاں حضرت عباس عملدار کا کردار اگر یہ بتاتا ہے کہ وین و انسانیت کے سچ ہادی کی مدد و رفاقت کا نام شرافت ہے تواس شرافت کی علامت ہاتھوں کی مختاج نہیں بلکہ جذبوں سے متاز ہے اور یہ کہ انسان کی انسانیت کا تعاف از بس حق کی حمایت بی میں ہے تو حضرت علی اصغر کا معصوم کردار، واقعات کے تناظر میں اپنی زبان از بس حق کی حمایت بی میں ہے تو حضرت علی اصغر کا معصوم کردار، واقعات کے تناظر میں اپنی زبان بے زبانی ہے یہ کہ کربلا کی جنگ نہ تو مسلمانوں سے تھی اور نہ بی انسانوں سے بلکہ یہ جنگ دراصل حال وستعبل کی ان طاقتوں ہے تھی جن میں انسانی وجدان کا فقدان ہے، ایسا فقدان کہ وہ جے ماہ کے بے زبان معصوم کا بھی خیال نہیں کرتے اور انسانی نسل کشی کے مرتکب ہوتے ہیں۔

امام عالی مقام نے جس طرح تہذیب کے ستون چہارگانہ کو عملی توازن سے آشا فرمایا، حکمت کو افراط و تفریط بینی چالاکی اور جہل سے بچایا، عدالت کے وصف کوظلم کرنے اورظلم سبنے کی منزلوں سے دور رکھا، شجاعت کو تہور اور بزدلی سے بچایا، نہ تو کوئی ایسی ترکیب استعال کی جو محض حوصلہ مندوں کی تاریخ شجاعت کا ایک ورق ہو، نہ کوئی ایسا راستہ اپنایا جس سے محض ارضیت کی بوآئے اور نہ ہی فیصلہ کے نازک سے نازک ترین وقت میں بھی کسی ایسے طریقہ کی تلاش کی جس سے عزیمت میں کوئی کی وکھائی وے اور نہ ہی عفت کو بھی کشی اینس پرتی جیسی افراط و تفریط کی باتوں کا شکار ہونے دیا اور بحثیثیت مجموعی ہے سب بچھ یقینا ہے بتانے اور بحضے اور سمجھانے کے لئے کسی طرح بھی کم نہیں کہ قہر مان کر بلاکا کردار، تہذیب و تمدن، حق پرتی اور انسان دوئی کی قدروں کو بچانے اور حال و مستقبل میں مشخکم، مفید اور متوازن بنانے کے لئے کسی احتیاط، کسے خلوص اور کیسی ہوشیاری و پامردی سے مسلسل کام لے رہا تھا۔

بینک کربلانے، اپنے سرخیل آعظم کے کردار اور ان کی شخصیت کے دوائے سے ونیا کو واضح طور پر بتایا ہے کہ مفید دین و انسانیت علم حقیق کس کو کہتے ہیں، عدالت کا اعتدائی راستہ اور عفت کی متوازن صورت عملی کیا ہے نیز یہ کہ بقائے انسانی کی خاطر کہاں تلوار اٹھانا ضروری ہے؟ کربلا کا واقعہ بلاشبہ تاریخ عالم ہیں، استخفاظ و انسانیت کے بے مثال معرکہ ہے۔ اگر یہ ذہبی واقعہ ہے تو کہنا چاہئے کہ اس کا رشتہ بصورت اسلام، انسانیت کے بچے ندہب سے ہے اور اس کے کردار مسلک انسان دوتی کا عملی وفکری نمونہ چیش کرنے والے ایسے کروار ہیں جنھیں ہمیشہ کے لیے محسنین انسانیت و صدافت کا مرتبہ عاصل ہے۔ کربلا میں نماز حسین کا حال کون نہیں جانا۔ یہ نماز صرف حق پرستوں کو عبادت کا مرتبہ عاصل ہے۔ کربلا میں نماز حسین کا حال کون نہیں جانا۔ یہ نماز صرف حق پرستوں کو عبادت کا حسین کا یہ تاریخی سجدہ ہمیشہ کے لئے اسانیت کی آبرہ بن چکا ہے۔ کربلا کا واقعہ اگر ایک تاریخی واقعہ حسین کا یہ تاریخی سجدہ ہمیشہ کے لئے انسانیت کی آبرہ بن چاہئے کہ یہ اللہ قدروں سے بی وابستہ ہے اور ان خلصانہ کوششوں سے ہجنھیں بقائے دین و آ دمیت کی کارگر مسائی جبلہ کا نام دیا جانا چاہئے۔ ای طرح اگر سے ایک بلند مرتبہ سیاست پر جنی ہے جس کے طرح اگر سے ایک سیاست پر جنی ہے جس کے طرح اگر سے ایک سیاست پر جنی ہے جس کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو ہمیشہ کے لئے اکھاز پھینکنا چاہتی ہے۔ یہ قطام کو خواہ کو ایکھانہ کی کھیں۔

مقام بیناء بیں حضرت امام عالی مقام کے خطبہ کا ایک ایک لفظ گواہ ہے۔ بلاشبہ، شہ کربلا کے کرار نے سیاست تدن کے باب میں جس طرح سوئی ہوئی تو م کو چونکا یا ہے، سوئے ہوئے ول ود ماغ میں صدافت و انسانیت کے جذبات کو جگایا ہے، غلامانہ تدن و معاشرت میں دلیرانہ اور مردانہ روح پھونک دینے کی جو کامیاب اور شجیدہ وہر جستہ سعی فرمائی ہے، اس راہ میں انسانیت اور فدہب کی بقاء وحفاظت کے لئے جیسا بے مثال استقرار و استمرار دکھایا ہے، جیسی ثابت قدمی اور جیسے استقلال وصبر کا مظاہرہ کیا ہے، جس طرح وقت کے تناظر میں، سدا کے لیے" آزاد اسلام" کی تاریخ لکھ دی ہے اور جس طرح خاموش انقلاب سے دنیا کو جگایا ہے وہ تاریخ انسانیت کا ایک ایسا روشن باب بابہ کلمات دیگر انسانیت کا ایک ایسا روشن باب بابہ کلمات دیگر انسانیت پر کر بلا کے احسانات عظیم کی ایسی کہائی ہے جو بھی بھلائی نہیں جاعتی۔

غم حسین اور یادحسین کا مرتبه اور اس کی برکت و فضیلت این جگه، کیکن کربلا کا واقعه بهرحال صرف رونے کے لئے نہیں بلکہ رونے اور راانے سے کہیں زیادہ سکھنے، سجھنے اور عمل کی دنیا بسانے کے لئے ہے۔ بقائے دین و انسانیت کی خاطر حریت بہندانہ، مزاج اورظلم کے خلاف مخلصانہ اور یرامن احتجاج کربلا بی کی وین ہے۔ کربلانے بشریت کوظلم واستبداد کا مقابلہ کرنا اور ذلت کی بیت زندگی کے بجائے عزت کی شاندار موت مرنا سکھایا ہے۔ اور حقوق انسانیت و صدافت کی راہ میں مصلحت اورخوف سے بیچنے کا مثالی درس دیا ہے۔ کر بلا کے واقعات گواہ ہیں کہ مکتب حق و انسانیت کا پیروکسی بھی مرحلہ میں اینے اصولول سے وستبردارنہیں ہوسکتا۔ وہ ای کے لئے جیتا ہے، ای کے لئے مرتاب اور اس کے لئے این نسل کی بقا و تحفظ کو اہمیت دیتا ہے۔ کربلا کی تاریخ بتاتی ہے کہظم برداشت كرنا، اصولول سے أتح اف كي صورتين ديكھتے رہنا اور ان كے خلاف آواز ندا تھانا صرف وين ے غداری نہیں بلکہ انسانیت سے بھی بڑی غداری اور اس کی مسلسل یامالی کے مترادف ہے۔مشرب اسلام و انسانیت کے ماننے والوں اور اس کے تقاضہ پر چلنے والوں کی شان یہ ہوتی ہے کہ وہ پست ترین ماحول میں رہ کربھی اپنی عالی ہمتی اور اینے فرائف منصبی کوبھی اور کسی حال میں بھی بھولتے نہیں ہیں بلکہ بہمہ صورت وہ حق و انسانیت کی بقا و فلاح کے لئے باطل کے چہرے سے سچائی کی جموثی نقاب اتار دینا جائے ہیں اور بیروان حق و انسانیت کے لئے اینے کردار کا روش نمونہ پیش کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ ایک ایک کرے ان کے سرتن سے جدا کردیئے جاتے ہیں۔ وہ جنگ میں ظاہری مورجہ بوری طرح ہار جاتے ہیں لیکن ان کا خلوص اور ان کی مقصدیت اضیں ابدی فاتح بنادی ہے

اور ان کی بیقربانی حق وصدافت، آزادی وحریت، امن و انسانیت، امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کی راه مین نبهایت بی عظیم الثان اور بے بدل انسانی قربانی بن جاتی ہے۔

كربلاكى لزائى اگرچه كينے كومحض چند گھنٹول كى لزائى ہے ليكن اس ميں بہرحال دورائے نہيں ہوسكتی کہ کر بلانے راہ دین و انسانیت میں ایک ہے بڑھ کر ایک مثالیں قائم کی ہیں۔ کر ملا اور امن و انسانیت کا رشته بهمه لحاظ امدی و لا نیفک ہے۔ میدان کربلا میں اگر اعز ہ و ا قارب اور رفقائے سغر کی شہادت برصرف مبر کا مظاہرہ ہی نہیں ہوا بلکہ شکر کے سجدے بھی بجالائے ممتے ہیں تو وہ یہ بتانے کے لئے کافی ہیں کہ حفظ وین وانسانیت کی راہ میں جان و مال کا خسارہ مصیبت نہیں بلکہ اگرمقبول مارگاہ ہوجائے تو ایک بڑی نعت ہے اس میدان میں اگر حضرت امام حسین بعض روایت کے بموجب خطبہ کے لئے اونٹ پرتشریف فرما ہوئے جو کہ اس دور میں'' امن و آشتی کی سواری'' تھی تو یہ بھی امن و انسانیت سے کر بلا کے رشتہ کا ایک بین ثبوت ہے اور اگر یہ روایت متفقہ نہ ہو اور امام عالی مقام نے گھوڑے سے ہی کام لیا ہوتو اس سے نفس مطلب پر فرق نہیں آتا کہ اسے تو خطبہ امام کے معمون کا حرف حرف پوری طرح روثن کرویتا ہے۔'' تاریخ کامل ابن اثیر'' میں جوعمارت آئی ہے اس کا ایک مكرًا يبهم ب كدفرمايا "وانا احق من غير" يعني انسانيت اور ندجب ومن فضاكو بدلنے كاسب سے زیادہ حق میں رکھتا ہوں۔ کی بات یمی ہے کہ امام عالی مقام نے خصوصیت کے ساتھ یہ ذمہ داری قبول کرکے انسانیت پر جومنت و احسان فر مایا ہے اور اس طرح کر بلا نے انسانیت کی حفاظت و بقا کا جو پیغام دیا ہے۔ وہ یقیناً نافراموش شدنی ہے۔ کربلا نے دنیا کوسکھایا ہے کہ مذہب اور انسان ووسی کی راہ بقامیں یقین کی قوت سب سے بڑی قوت ہوتی ہے۔ جونفوس عالیہ حق پیند اور انسانیت دوست ہوتے ہیں وہی اسم باسمیٰ ہوتے ہیں۔ وہ ذلت کی زندگی سے عزت کی موت بدر جہا بہتر سمجھتے ہیں۔ وہ افراد کی کثرت اور مادی وسائل پر بجروسہ نہیں کرتے بلکہ ان کا بھروسہ اس ذات پر ہوتا ہے جس نے یہ کائنات بنائی ہے۔ بنی نوع انسان کو پیدا کیا ہے اور اپے اشرف المخلوقات بنا کر وین و انسانیت کے تحفظ کی ذمہ داری سونی ہے۔ واقعی یہ کربلا کے شہیدوں کا بڑا احسان ہے کہ وہ رہتی دنیا تك كے لئے ہميں اسنے كردار سے روثن نمونہ دے گئے ہں۔

کر بلا کے صرف، مرد کرداروں کا ذکرنہیں بلکہ کربلا میں اورخصوصاً کربلا کے بعد، راہ انسانیت و صدافت میں عورتوں کا کردار بھی بہت ہی اہم نظر آتا ہے۔ انھوں نے حالت اسیری میں کر بلاسے کوفہ اور کوفہ سے ومٹن تک سینکروں میل کی طویل مسافت طے کی اور بزیدیت کو جس نے مورچہ جیت لیا تھا، جنگ ہارنے کا یقین دلادیا۔ بزید کی پچی ہوئی حکومت ختم ہوگئی اور حسین کی بچائی ہوئی افسانیت اور ان کا بچایا ہوا اسلام زندہ رہا۔ خواتین کربلا نے اپنے کردار سے ثابت کردیا کہ تحفظ انسان نیت کی سرگرمیوں میں صرف مرد ہی نہیں بلکہ عورتوں کا بھی اہم حصہ ہے۔ انسانیت اور انسان دوئی صرف مردوں کی جا کیرنہیں ہے اور وہ تہذیب سخت غلط فہیوں کی شکار ہے جس نے انسان کا لفظ صرف مردوں کے لئے ہی مخصوص کردکھا ہے۔ کربلا کے بعد، خواتین کربلا نے جو کردار اوا کیا، پیشک اس کے نتیج میں بزید اور بزیدی فوجوں کی انسانیت دشنی بازار سے وربار تک عام ہوئی۔ گراہ کن برو پیگنڈ سے سے مناثر ومرعوب ہوجانے والے دل و دہاغ میں انسانیت کے جذبے جاگ الھے۔

بیشک داستان کر بلا میں عورتوں کے انسانیت بداماں کردار کی اہمیت و اثر کے اعتراف سے انکار کا موال ہی نہیں اٹھٹا کہ کربلا میں مردوں کی شہادت کے بعد، اس بات کو ایک فوری زمی حقیقت کے طور پر،عورتوں نے ہی اپنے کردار سے سامنے لایا ہے کہ حقیق فتح مقصد کی فتح ہے۔ تاریخ گواہ میہ کہ کر بلا کی کہانی صرف مردوں تک نہیں بلکہ عورتوں کے ذریعہ عورتوں تک پنچی اور اس طرح پنچی کہ خود بزید کی بیوی اس سے قطع تعلق پر آمادہ نظر آئی اور بزید کے بیٹے نے وقت آنے پر باپ کا تخت محکرادیا۔ بظاہر وہ چندعورتیں تھیں لیکن وین و انسانیت کے شحفظ کی خاطر انھوں نے بزید کی بنائی ہوئی دنیا میں آگ گادی، اموی حکومت نے انقلاب کی تعلیم دی، انسانیت کا بھولا ہواسبتی یاد دلایا، بزید کی پھیلائی ہوئی غلط فہنی دور کی اور جو ہزاروں کتابوں سے نہ ہوتا وہ انھوں نے اپنی روئیداوسٹر سے ممل کر محمایا اور گویا کر بلا اور انسانیت کی کہانی اس طرح عام ہوئی کہ اسے صرف موجودہ نسلوں نے می نہیں نا بلکہ آنے والی نسلیں بھی کسی وقفہ کے بغیر، اسے نہ جانے کب تک اسپنے اس پہلے کمتب میں سنتی رہیں گی جس کا نام ماں کی گود ہے۔

یہ انسانیت پر کر بلاکا احسان نہیں تو اور کیا ہے کہ اس کے بقاو تحفظ کی خاطر خوا تین کر بلا نے اپنے عزیز از جان رشتوں کی کچھ بھی پرواہ نہ کی۔ اپنے شوہر، بھائی، بیٹے اور بھیبیوں کو میدان جنگ میں بھیا، کے بعد دیگرے ان سب کی شہادت کے بعد، بہ حالت اسیری ایک دوسرے انداز سے لڑائی کی کمائ سنجانی اور وقت کے ساتھ ساتھ مدینہ، کوفہ اور شام کی عورتیں وین و انسانیت کے تحفظ کی راہ میں امام عالی مقام کے مشن سے متاثر اور اس کی جمایتی نظر آنے لگیں۔ کہا جاتا ہے کہ عورت کمزوری

کا دوسرا نام ہےلیکن انسانیت اور وین کی صانت کے باب میں خواتین کر بلانے اس مقولے اور اس مفروضے کو سرتاسر غلط ثابت کردیا۔ وہ کربلا اور اس کے معاً بعد، مردول کی نفساتی قوت اور وشمن انیانیت بزیدیوں کے لئے نفساتی امتحان بن گئیں۔ دین و آ دمیت کی خاطر بزیدیوں کی تلوار کا مقابلیہ اگر مردوں نے کما تو انسانیت ہرخواتین کر ہلا کا یہ ایدی احسان ہے کہ انہوں نے حضرت زینب کی سر براہی میں مزید کے دربار کا سامنا کیا اور ایک بڑی مثال قائم کردی، یقیناً دین و انسانیت کی تاریخ کربلا کےنسوانی کرداروں کا یہ احبان بھلانہیں سکتی کہ انھوں نے اس کی حفاظت وسربلندی کے لئے مصائب وآلام برصبروضبط کی انتہا کردی، این کسی عمل سے نہ تو جانبازوں کے لئے کمزوری کا کوئی نفساتی ماحول بیدا کیا اور نہ ہی ان کے رخصت ہوجانے کے بعد، ان کے مثن برکوئی حرف آنے وہا بلکہ حوصلہ مندانہ شعور دتوازن کے ساتھ ان کے مشن کو آ گے بڑھایا اور اس کی معنویت اور مقصدیت ان کے درمیان بھی بخو نی مشتہر ادر واضح کردی جو باطل بروپیگنڈے ہے گمراہ یا مشکوک ہورے تھے۔ ملاشہ اس طرح یہ حیثت مجموعی کر ہلا کے بلند م تہ نسوانی کرداروں نے جس انداز سے خدا تری، ر ہزگاری، خدمت گزاری، وفا شعاری، بے خوفی و بے غرضی، انسان دوتی اور صبرو استقلال کے جولا فانی نمونے چیش کئے ہیں وہ وین وانسانیت بر کربلا کے احسانات کا روثن اور موثر ثبوت ہیں۔ دین وانیانیت کی بقاء اوراس کے فروغ وتحفظ کے سلسلہ میں کربلا کے احسانات واثرات کواگر وسیع علمی وفکری اور ساست عملی کے تھلے ہوئے کینوس پر رکھ کر دیکھا جائے اور انسان دوئتی اور اس ہے متعلقہ مختلف النوع ساسی و ساجی اور نظریاتی اصطلاحات کی روشنی میں سمجھنے کی کوشش کی جائے تو ازردے تواریخ و افکارسب سے پہلے جو بات سامنے آتی ہے وہ یمی ہے کدوین وانسانیت کے دشمن یز بد اور اس کے جامیوں اور حوار بول کے رعب و دیدیے کی عام فضا جواس وقت کے اسلامی ماحول پر حھائی ہوئی تھی۔ کم ہے کم وقتوں میں ختم ہوئی اور اس کے خاتمہ میں کر بلا کے نسوانی کرداروں کا حوصلہ خصوصیت سے کام آیا۔ اس طرح کر ہلا نے دین و انسانیت کی مخالفت اور معاندت میں الاھر • ۲۸ ء سے پہلے جو کچھ ہوا تھا اور اس کے بعد جو کچھ ہوا اسے عوام وخواص تک پہنچادیا۔ تاریخ گڑھنے ک کوشش نا کام ہوئی۔ بزید کی خلافت نما ملوکیت کے راز کھلنے لگے اور بزید کا وہ شخصی اور ساسی کردار بھی د نیا کے سامنے آ گیا جس نے انسانت کے بہی خواہوں کو تا دیر غلط قیمیوں میں مبتلا رکھا تھا، اس مات کا ثبوت دشمنان حسین کے بھانک انجام ہے ہی نہیں ماتا ہے بلکہان باتوں ہے بھی ماتا ہے کہ بزید کے

خاندان میں اس کے بعد ہی حکومت خم ہوگی اور تھوڑی مدت کے بعد سمی بہر حال اموی حکومت بھی ختم ہوگی۔ بیٹک آگر کر بلاکا انسانیت دوتی سے موضوعاتی و مقصدی رشتہ نہ ہوتا تو اس نوعیت کے فیضان ہمارے سامنے ندآتے۔

بدمحض ایک دعویٰ نہیں بلکہ کھلی ہوئی حقیقت ہے کہ کربلا نے دین و انسانیت کے حق میں ذہن سازی کے برے برے کارنامے انجام دیتے ہیں۔ اس نے"آ قائیت پندی" کا رجمان ختم کیا ے۔ اس روش کا خاتمہ کیا ہے جے " من موجی رجان" کوتھوینا کہتے ہیں۔ بدامام مسین اور شہیدان کر بلاکا احسان سے کہ انھوں نے بزید کے من مانے بن کا انجام دکھایا، انسانیت کومن مانے بن کی تاہی ہے ہوشار کیا۔ اور حصول مقصد کے لئے سنجدگی، اصول برتی اور ثبات قدمی سکھایا ہے۔ کربلا نے بتایا ہے کہ امن و آ دمیت اور توموں کی آ زادی کے لئے مشکم اور معتبر روبہ کس کو کہتے ہیں اور نہ صرف ہے کہ ندہب کو، حکر انوں کے استحصال کار طبقے اور استحصالی نظام کے تحفظ کی خاطر استعال ہونے سے بچایا ہے بلکہ طفیلیت ، خود پیندی، کیربرازم، کردارکشی اور لا کی کے خلاف سخت اور ابت قدم رویہ اینانے کی مثال بھی قائم کی ہے۔ کر بلانے فاشزم اور جارحیت کا قلع قع کیا ہے، نازک ترین حالات میں بھی صنف نازک کو کئی ہے معنی الزامی مفروضوں سے نحات دلایا ہے اور ائے عامہ کو عمراہ کرنے کے لئے استعال شدہ ذرائع کوعورتوں کے ذریعے ناکام بنایا اور ان کی طاقت کا احساس ولایا ہے، کربلانے برسر افتدار قوت کی دہشت بیندانہ ڈکٹیٹرشپ کا خاتمہ کیا ہے۔ کربلا کے مابعد واقعات بتاتے ہیں کہ بزیری دربار میں جو ایک قشم کی شادنیت پیندی پنی رہی تھی اور دوسرول کی بتک ونفرت کا جو برجار ہورہا تھا، اس کا خاتمہ ہوا ہے اور مغروریت بدامال ساجی لفاظی کے حد سے زیادہ بڑھ جڑھ کر استعال برروک گئی ہے۔ کربلانے جمہوری آزادی کا پیغام یاد دلایا اور اس کی بحالی کا راستہ کھولا ہے، انسانیت کوساسی غلامی سے نحات بانے کا ذہن دیا ہے، بین الاقوامی اختلافات اورمسائل و معاملات کو طاقت کے استعال کی دھمکی ہے نہیں بلکہ بات جیت ہے دور کرنے باطل کرنے برآ مادگی اور اس کے لئے آخری کوشش کی واضح مثال قائم کی ہے اور مذاکرات کی اہمیت وضرورت کا احساس ولایا ہے، بلاشبہ بیسارے اثرات، انسانیت بر کربلا کے وسیع و دقیع احسانات ہی کی نشاندہی کرتے ہیں۔

کر بلاکا یہ احسان یقیناً ایک بڑا احسان ہے کہ اس نے نری سامراجیت اور شہنشاہیت کو پنینے کا راستہ مسدود کردیا یہ اور زمانے کے فکری بحران، ذہن کے انتثار اور لامرکزیت کے ماحول میں، فکر

کے بکھراؤ اور الجھاؤ لیتن'' خواہشات'' ہے فکر کی مرکزیت لیتنی دین اور انسانیت کی طرف لایا ہے جو تہذیب افکار کی تاریخ میں بھائے خود ایک مثال ہی نہیں بردی عمدہ مثال ہے۔ کر بلانے وہشت گردی اور دہشت پہندی کا راستہ بند کیا ہے، بزیدیت یعنی طیطنیت کے غرور کی شان کو خاک میں ملاویا ہے۔ کر بلا نے سکھایا ہے کہ دین کے بابند بنو، انسانیت کی باسداری کو اپنا شعار بناؤ اور بیسب نہ سہی تو م ہے کم دنیا میں آزادی پیند اور انبان ووست بنو اور بہرهال ووسول کے ایسے غلام نہ بنو کہ این ساری غیرت وحمیت کھو دو۔ بینک کر بلا کی معنویت مسلم ہے کہ کر بلا نہ ہوتی تو حکومت کی اس شکل کو جو ازمل حاتا جوموروثی اورمطلق العنان بادشاہت کہلاتی ہے۔ ای طرح '' انفرادیت برسی'' یعنی فرو کے حقوق کومطلق قرار دینے اور اسے ساج کا مدمقابل بناکر پیش کرنے کے نظریہ کو اسلامی تاریخ ہے۔ جواز مل جاتا، دولت کی حرص،غرور، خودغرضی، اجتماعیت کی مخالفت و ناقدری جیسی وه برائیاں پھیلتیں جو انفرادیت کی باقیات ہیں۔ جشک کر ہلا نہ ہوتی تو محاہدین اسلام و انسانیت کے لئے اسلامی تاریخ میں یہ انداز خاص حوصلہ افزائی کے لئے کوئی عملی نمونہ نہ ہوتا، جہاد اور انسانیت وصداقت کی خدمتوں ہے۔ حان جرانے والوں کو تلاش سکون کا عمرہ بہانہ ہاتھ آ جاتا۔ اسلام اُسی وقت سے عرب میں محدود ہوجاتا، دین و آومیت کے لئے تبلیغی عزم و ہمت ختم ہوجاتی، اظہار حق وحریت میں بے باکی رخصت ہوجاتی، کلیات اسلام اور علی الخصوص اسلام کے نظریۂ امن وحربیت اور انسان دوستی پریانی پھر جاتا۔ بشک کربلا نہ ہوتی تو حسین کا خاندان نہ لتیا، ان کے جانباز ساتھیوں کا خون نہ بہتا، مگر انسانیت نوازی کے لحاظ ہے،عوام کے دلوں ہے و نی فکروعمل کی وقعت ختم ہوجاتی، دین کی آ برولٹ جاتی، انسانیت کی قدروں کا خون ارزاں و عام ہوجاتا۔ کر بلا نہ ہوتی تو آج دنیا کا نقشہ ہی بدل چکا ہوتا، حق و صداقت اور دین و انسانیت کی آ واز دبتی اور دبتی ہی چلی حاتی اور دین و انسانیت کی خدمت وحفاظت ے مواقع کو،مصلحت کے نام پر موخر کردیے کی مستقل روایت قائم ہوجاتی۔ بلاشیہ کربلا کے، دین و انسانیت پر احسانات، ہماری تو قعات اور حدود شار ہے کہیں زیادہ ہیں گر ان کے اعتراف کی حقیق راہ ایک ہی ہے اور وہ یہ کہ کر ہلا کے پیغام حق و انسانیت برصدق ول ہے عمل کیا جائے۔

## امروہه میں عزاداری: تاریخی پس منظراور صورت حال

سيد غلام حيدر

امروبہ کو اگر امروبا کھا جائے تو کربلاکا ہم عدد (۲۵۳) ہوتے ہوئے وہاں کے عزاداروں کو ایک ادر باعث افتخار خصوصیت حاصل ہوجاتی ہے اس لئے یہاں عزاداری کے بارے میں ۲۰۰۳ء میں راقم الحروف نے لکھا تھا:

" غالبًا یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ امروہہ کی آبادی کی پوری معاشی، ساجی زندگی عمومی طور پر، اور شیعہ آبادی کی خصوصی طور پر، محرم مے محور پر یا اس کے چاروں طرف گھومتی ہے ..... عام طور پر شادیاں تک ذی الحجہ کے مہینے (کے آخری دنوں) میں ہوتی ہیں تاکہ ..... شرکت کے فوراً بعد ..... باہر سے آئے ہوئے لوگ محرم میں بھی آسانی سے شریک ہوسکیں ..... ان دس دن میں ایسے عزیز و اقربا سے ملاقات کی صورت پیدا ہوجاتی ہے جنہیں برسوں پہلے بھی دیکھنا نصیب ہوا تھا" لے

یوں تو ہندوستان کے گوشے گوشے میں عزاداری کی جاتی ہے اور ہر ہر قریے تک میں اپی مخصوص رسوم، پابندیاں اور ضوابط ہیں، اور ہر جگد کے عزادار اپنے ہی طریقوں کے عادی ہیں، جو وصدت میں کثرت کا ایک غیر معمولی مظہر بھی ہے۔ مگر امرو ہدکی عزاداری کی پچھ خصوصیات دوسری جگہوں سے قدرے مختلف محسوس ہوتی ہیں۔ نیچے بیان کی گئی اجمالی تفصیلات سے اس کا پچھ اندازہ لگایا حاسکتا ہے۔

یروفیسر عزیزالدین کے اس بیان ہے کہ:

''جہاں تک اس قصبے کا تعلق ہے، شالی ہندوستان میں عزاداری کے سلسلے میں بدلکھؤ کے بعد اگلے دریعے برآتا ہے''۔ لے

یہاں کی عزاداری کی اہمیت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے:

تاریخ واسطیه (تاریخ امروبه،مطبوعه ۸۰ ۱۳ هه) میس با قاعده امام بازول کی تعداد ۵۰ بتائی گئ

۱-مطبوعه کمایچ بعنوان امروبه کی عزاداری، وبهیت اورستعتبل کی فکرا، غلام حیدر ۳۰ - ۲ ووص ۲

۳ - يروفيسر تزيز الدين فسين Medieval Towns-A Case stUdy of Amroha & Jalali 1995 مل ۳۳ - يروفيسر تزيز الدين فسين

ہے۔ اِجو ۲۷-۱۳۲۱ھ میں ۲۷ یا ۷۲ ہوگئے۔ تا ہو وہ امام باڑے ہیں جو قدیم ہیں اور شیعہ وقف بورڈ میں با قاعدہ رجشر ڈ ہیں۔ ان میں وہ چھوٹے امام باڑے شام نہیں ہیں جو بہت ی خواتین محرم کی جاند رات سے ۸ رہے الاول تک پابندی سے اپنے گھروں میں ہجاتی ہیں اور روزانہ وقت مقررہ پر نوحہ خوانی اور ماتم کرتی ہیں۔ مولان محمد سیادت، موجودہ امام جعہ و جماعت کے بیان کے مطابق امام باڑوں کی کل تعداد تقریباً ۱۰۰ تک پہنچ گئی ہے۔ سالک قصبے کے چھوٹے بڑے ۱۳ محلوں میں رجشر ڈ امام باڑوں کی اتن بڑی تعداد غالبًا پورے ملک میں مانا مشکل ہے۔

تاریخ

یے قصبہ، جو اب پچھ عرصے سے ضلع میں تبدیل ہو کر جو تیبا پھولے گر ہوگیا ہے، کو کہ اس سے امروہہ خاص کے نام، تبذیبی نقوش اور عام رہن ہن میں بہت کم فرق رونما ہوا ہے، دیلی سے شال مغرب میں ۱۳۱۱ کلو میٹر کی دوری پر بڑی قدیم بہتی ہے۔ محمود احمد عبای نے مراد آباد گریٹر کے حوالے سے ۲۳، اور پرد فیسر عزیز الدین حسین نے امپیریل گریٹر آف انڈیا (کلکتہ ۱۹۰۸ء) کے حوالے سے ۱۹۸ مورہ ہے کی وجہ سیمیہ بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ اسے بنسی خاندان کے راجہ جودھ نے جو ۲۵ می ق م میں تخت نقیل ہوا تھا، آباد کیا تھا۔ سالار مسعود غازی نے ۱۹۹۳ء میں امروہ کو فتح کر کے مسلمانوں کا تسلط قائم کیا۔ آبا غیاف الدین تعلق (۱۳۲۵–۱۳۲۱) کے دور میں سہروردی سلطے کے ایک بزرگ سید شرف الدین حسین شاہ ولایت (جن کی اولاد وہاں ابھی تک نقوی سید کی حیثیت سے آباد ہے) امروہ تشریف لائے۔ ابن بطوطہ نے اپنے سفرنامہ میں اسے ایک 'جھوٹا خوبصورت شہر' کے کہا امروہ تشریف لائے۔ ابن بطوطہ نے اپنے سفرنامہ میں اسے ایک 'جھوٹا خوبصورت شہر' کے کہا برے منصبدار اور جا گیردار ہوئے اور سید محمد میر عدل قاضی القعنات جسے عہدے پر فائز نظر آگے۔ بہت بری تعداد میں بری بری مافیبات اور جا گیریں عطا ہوئیں اور اس بستی میں علم وفضل، دولت و بہت بری تعداد میں بری بری مافیبات اور جا گیریں عطا ہوئیں اور اس بستی میں علم وفضل، دولت و شروت، شعر وخن، تبذیب و تدن کا جہ چا رہا، جس میں عزاداری کا خصوصی دخل بعد کے شواہد سے صاف محموں ہوتا ہے۔

۱- تاریخ واسطیه، رجیم بخش ۸۰ ۳۱۰ هه، ص ۲۰ ۲ - امرو بهه کے عزاخانے ( تاریخ واسطیه ) بلی عباس نقوی برس سے ۱۵- ۱۵

٣- اييناً ، ص ٢٢ 💎 ١٠ - تاريخ امروبه ، محمود احمد الهاشي العباس ، مطبوعه ١٩٣٠ ووسرا ايثريش ٢٠٠٥، ص ٢٦

۵- پروفیسرعزیزالدین حسین ،ص ۱۱ ۲۰ ایشا،ص ۱۱ ۵۰ محود احرعبای ، مس ۳۵،۴۶

#### عزاداری کی ابتدا

گوکہ کسی بنیادی ماخذ سے امروبہ جس عزاداری کی ابتدا کی کوئی تاریخ متعین کرنا ممکن نہیں ہے گر موجودہ رسوم و روایات اور سینہ بسینہ نتقل ہونے والی عام روایات سے اندازہ ہوتا ہے کہ امروبہ کی عزاداری کی جڑیں کئی صدیوں پیچے تاریخ جس ملیں گی۔عزاداری کے دو اہم ترین مظاہر، بجالس عزا اور علوس عزا لیعن علموں اور تعزیوں وغیرہ کے جلوس میں سے جزو اولی کی ابتدا بلکہ اس روایت کی مستقل موجودگی تو غالبًا سید شرف الدین شاہ والایت کے دور میں بھی رہی ہوگی چونکہ صوفیا حضرات اس شم کی موجودگی تو غالبًا سید شرف الدین شاہ والایت کو دوسویں امام حضرت علی نتی علیہ السلام کی نویں بہالس میں خصوصی ولچیں لیتے تھے اور شاہ والایت خود دسویں امام حضرت علی نتی علیہ السلام کی نویں ہوا۔ امروبہ کی تاریخ سے متعلق دو تین پرائی کتابوں (تاریخ واسطیہ، تاریخ اصفری اور نخبۃ التواریخ) ہیں عزاداری کی ابتدا ایک درویش شاہ مسکین سے منسوب کی گئی ہے جنہیں ڈاکٹر امام مرتضی نقوی نے محمود احمد عباس کے حوالے سے گیارہویں صدی بجری کی شخصیت بتایا ہے، جو اورنگزیب عالمگیر کا دور احمد عباس کے حوالے سے گیارہویں صدی بجری کی شخصیت بتایا ہے، جو اورنگزیب عالمگیر کا دور اداری کی ابتدا ایک ۱۱۹۵ تا ۷۰۱ء) تھا۔ ایامروبہ کے سب سے قدیم '' جا ان مطابق ۱۱۵۸ تا ۷۰۱ء) تھا۔ ایامروبہ کے سب سے قدیم '' جا انہ باڑے (محلّہ قاضی زادہ) باڑہ'' میں ایک قبر بھی انہی بزرگ سے منسوب ہے۔ چاندسورج کے امام باڑے (محلّہ قاضی زادہ) امروبہ کے متعلق تاریخ واسطیہ نے تکھا ہے:

" بیدامام باڑہ قدیم ہے جوسید ناہر اورسیدقیض کے نام سے مشہور ہے۔ بیدامام باڑہ عہد جلال الدین اکبر باوشاہ کا پایا جاتا ہے۔ اول امروہ میں یہی امام باڑہ بنا ہوا تھا۔ زمانۃ ماضیہ میں کل شہر کے سادات و دیگر اشخاص ند ہب شیعہ مجتمع ہوکر ای امام باڑے میں تعزید واری اور ماتم داری کرتے تھے"۔ ت

علی عباس نقوی صاحب نے بھی اپنے شواہد اور زبانی روایات کی روشی میں اس امام باڑے (ادارے) کی عمر ۱۰۵۲ھ مطابق ۱۲۳۲ء سے (جحری سال کے اعتبار سے) لگ بھگ بونے چارسو سال بنائی ہے جس کے لیے مندرجہ ذیل قطعہ تاریخ کا حوالہ دیا ہے:

چون ناہر و فیضِ ذی مراتب این بیتِ عزا قیام دادہ کل اہل محلّم بعدِ صد سال بنیادِ عمارتش نہادہ

٢- منتي رحيم بخش ، تاريخ واسطيه ، من ٣٨٧

ا- امروبدكى عزادارى مضمون واكثر المام مرتضى نقوى، بابناسدة ج كل، وتعبر ١٩٤٩م

# تاريخ بنا بگفت باتف اين باب نجات بركشاده له

ان بیانات سے اور امروہ کے بزرگوں کی بیان کردہ روایات سے بید ثابت نہیں ہوتا کہ امروہ ہد کے وہ مخصوص علموں کے جلوئ (جن کا ذکر بعد میں آئے گا) ای دور سے شروع ہوگئے تھے۔ اگر ایسا ہوتا تو صاحب تاریخ واسطیہ جنہوں نے امروہ میں ہونے والی عزاداری اور امام باڑوں کا تفصیلی ذکر کیا ہے وہ اس کا ضرور اظہار کردیتے۔

#### مجالس عزا

جیسا کہ اوپر ذکر کیا گیا ہے ہندوستان میں عام طور پر عزاداری کے دوطریقے رائے ہیں۔ مجالس عزا اور تعزیوں اور علموں وغیرہ کے جلوس۔ دنیا کی تاریخ عزاداری میں ابتدائی اور بنیادی نکتہ مجلس عزا کا قیام ہے۔ الیمی روایات موجود ہیں کہ واقعہ کربلا سے پہلے بھی جناب رسول خدا، جناب فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا، اور حضرت علی نے واقعہ کربلا کا ذکر اور اس پر گریہ فرمایا ہے۔ بہرطور، مجلس عزا کے عنوان سے سب سے پہلی وہ مجالس ہیں جو اس سانچ کے ظہور پذیر ہونے کے بعد جناب زینب نے شام میں برپا کیں جن میں شروع میں صرف افراد خاندان اور پھر کچھ اور خوا تین شامل ہو کیں۔ اس کے بعد چوتھے امام، مظلوم کربلا حضرت امام زین العابد۔ بی مردانی مجالس کی ابتدا کی اور پھر محمومین، اور اس کے بعد گھرانوں، بہت سے غیر شیعہ حضرات، بلکہ تمام ائمہ معصومین، اور اس کے بعد لگ بھگ عام شیعہ گھرانوں، بہت سے غیر شیعہ حضرات، بلکہ غیر مسلم حضرات نے بھی اس سلط کونہاں یا عیاں صورت میں جاری رکھا۔

امروہہ میں ہر چھوٹے بڑے امام باڑے میں اپنے اپنے مقررہ وفت پرمحرم کی مجلسیں منعقد ہونا عزاداری کا لازمی بڑو ہیں۔ ڈاکٹر امام مرتضٰی نے لکھا ہے کہ ۲۵ ذی الحجہ سے ۸ رہے الاول تک ۲۷ دن مجاس کا یہ سلسلہ جاری رہتا ہے جن میں ۲۵ سے رویت ہلال تک کے دنوں میں عام طور پر زنانی مجالس ہوتی ہیں ہے۔ ۱۰ محرم تک کی مجالس میں چھوٹے امام باڑوں میں محلے کے چندگھروں کے افراد مثال ہوتے ہیں جبکہ شہر میں لگ بھگ ایک درجن امام باڑے ایے ہیں جبال بڑی مجالس ہوتی ہیں اور ان میں خاصی بڑی تعداد میں مؤمنین شرکت کرتے ہیں۔ علموں کے جلوسوں کے اوقات کی پابندی کی وجہ سے ان مجالس میں، جوضبح نو بیج سے پہلے یا رات کو ہوتی ہیں، مجمع کافی ہوتا ہے لیکن دن اسل میں نقی ہیں، مجمع کافی ہوتا ہے لیکن دن اسل میں نقی ہیں، جوشبح نو بیج سے پہلے یا رات کو ہوتی ہیں، مجمع کافی ہوتا ہے لیکن دن اسل میں نقی ہیں، جوشبح نو بیج سے پہلے یا رات کو ہوتی ہیں، مجمع کافی ہوتا ہے لیکن دن

کے باقی جصے میں جو مجانس ہوتی ہیں، ان میں اس لیے کم لوگ شرکت کرتے ہیں کہ علموں کے جلوس میں شرکت کو زیادہ اہمیت دی جاتی ہے۔

دس محرم کو دن میں بہت سے امام باڑوں میں مجانس ہوتی ہیں اور لوگ اکمال عاشورہ سے پہلے اور بعد میں، جہاں موقع ہوتا ہے، مجلس میں شرکت کرتے ہیں۔ روز عاشورہ کو چونکہ تمام امام باڑوں کی آرائش و زیبائش صبح ہوتے ہوتے ہو مادی جاتی ہے اس لیے امام باڑوں کے کم وہیش بے فرش و شامیانہ ماحول میں بید مجانس بہت پراثر ہوتی ہیں اور ان اجڑے اجڑے امام باڑوں کو دیکھتے ہی خود بخود آتی ہیں۔ نماز ظہر اور عصر کے درمیان مختلف امام باڑوں میں بہت سے مججزہ نما قدیم شرکات کی زیارت، جس کے مختلف دانے سرخ شرکات کی زیارت ، جس کے مختلف دانے سرخ ہوجاتے ہیں، خصوصی اجمیت رکھتی ہے اور شہر اور بیرون شہر کے مؤنین بڑی تعداد میں اس کی زیارت ہوتے ہیں۔ اس موقع پر سوزخوانی اور منبر پر بیان ددنوں بے صدمتاثر کن اور حزن افزا ہوتے ہیں۔

شب عاشور، اول وقت، شہر میں کئی مجلسیں شام غریباں کے عنوان سے ہوتی ہیں جن میں پورا ماحول کم و ہیش بالکل تاریک ہوتا ہے۔ اعمال عاشورہ، تعزیوں، تربتوں، ضریحوں کے جلوسوں میں دن مجر شرکت، تیرکات کی زیارت سے پیدا ہوئی حزن و ملال کی کیفیت، فاقد کشی کے بعد دن مجر کی تھکادٹ اور واقعۂ کربلاکی جزوی تفصیلات کے تصور کے ساتھ دسویں رات کی ناہمل می چاندنی میں میں مجالس بے حد پُراثر ہوتی ہیں اور دل اتنا بجھا بجھا سا ہوتا ہے کہ طبیعت خود بخود مائل بہ گربیہ ہوتی ہے۔ محرم کی مجالس میں تیرک ضرور تقسیم ہوتا ہے اور اس کی مالی ذمے داری محلے کے خاندانوں پر منقسم ہوتی ہے۔ دوسرے مسلکوں کے نبتا کم مایہ خاندانوں کے بیچ خاصی بڑی تعداد میں ان مجالس میں شریک ہوتے رہے ہیں اور ان کی شرکت سے پیدا ہونے والے تھوڑے بہت غیرضرور کی شور وغوغا کو ہمیشہ برداشت کیا جاتا ہے۔

چہلم تک اور ربی الأول کے پہلے عشروں میں امروبہ میں بہترین مجالس ہوتی ہیں۔ ان کی چند خصوصیات میں، پورے ملک سے بلائے گئے بہت اچھے ذاکرین اور علماء کے علمی اور و بنی خطابات، بری تعداد میں مونین کی شرکت، تبرک کا تقیم نہ کیا جانا وغیرہ شامل ہیں۔ ڈاکٹر امام مرتضی صاحب نے اپنے متذکرہ بالامضمون میں ان مجالس کی محلّہ وارتفصیلات دی ہیں جن سے اندازہ موتا ہے کہ

11 محرم تا ۲۰ صفر گیارہ محلول میں یہ مجانس ہوتی ہیں اور برمجلس میں سیکروں سے زیادہ مؤمنین شرکت کرتے ہیں۔ چونکہ ان مجانس کا ماحول خالص علمی، وین یا ادبی ہوتا ہے اس لیے ان سے لوگ زیادہ سے زیادہ مستفید ہونے کی کوشش کرتے ہیں۔ 19 اور ۲۰ صفر کی لگ مجلگ صبح تک مجلس، نوحہ خوانی اور ماتم میں گزرتی ہے۔

#### علموں کے جلوس کی ابتدا

کوکہ کی ماخذ سے علموں کے جلوس کی ابتدا کا تعین کرناممکن نہیں ہے پھر بھی پچپلی نسل کے بزرگوں کا خیال یہی تھا کہ اس کی ابتدائی شکل غیر منظم اور غیر منظم ہیں تھا کہ اس کی ابتدائی شکل غیر منظم اور غیر منظم می رہی ہوگی مگر رفتہ رفتہ اس قدر منظم ہوتی چلی گئی کہ اب اس کی معمولی سے معمولی بڑئیات بھی ایک پختہ روایت کی شکل اختیار کرچکی ہیں۔ متفقہ رائے یہی ہے کہ امر وہہ میں تعزیوں کے جلوس سے قطع نظر جو کسی نہ کسی صورت میں اس سے پہلے بھی رہا ہوگا، علموں کا جلوس سب سے پہلے محلہ قاضی زادہ، مسکن و ہذن مسکین شاہ سے ۸ محرم کو شروع ہوا۔ امر وہہ کے علموں کا جلوس تعزیوں کے عمومی جلوس سے معرفی جلوس تعزیوں کے مقومی جلوس سے خوبی لگایا جاسکتا ہے۔ مقومی جلوس سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے۔ راتم الحروف نے ماصر محترف میں این خوبی کا اندازہ نینچ میں اس جلوس کے بار سے میں مندرجہ ذیل تا شر قلمبند کیا تھا:

'' اگر ہم پورے جلوس کے ایک ایک جزو پر نگاہ ڈالیس تو ہمیں اندازہ ہوگا کہ اسے پچھاس طرح منظم کیا گیا تھا کہ دیکھنے والے کے ذہن پر اظہار غم کے باوجود کسی قتم کی بلچل، گہا گہی یا اضطراب و بے چینی کا تاثر نہ پیدا ہو بلکہ ایک خاموش گر گہرے حزن و ملال کا اثر پڑے، کسی قتم کے تماشے یا فاہر داری (شو) کی می کیفیت پیدا نہ ہو'۔ ا

علموں کا جلوس مندرجہ ذیل حصوں پرمشتل ہوتا ہے:

۱- اونوں کی قطار، ۳- پہلا ماتمی باجا، ۳- آرائش، ۴- حیینی باجا، ۵-علموں کی جوڑیاں، ۳- تخت، ۷- سلامی علم، ۸- وُلدل، ۹- دورہ، ۱۰- رضا کاروں کی صف، ۱۱- پانی، طبی امداد کی گاڑی اور ایمولینس

ان حصول کے مختصر تعارف کے بغیر جلوس کی اس مجموعی کیفیت اور تاثر کو سمجھنا مشکل ہے جو اس

سے مجموعی طور پر پیدا ہوتا ہے چونکہ ان میں بعض نام اب اصطلاحی معنوں میں استعال ہوتے ہیں، ان اصطلاحوں کی مختصر تفصیل حسب ذیل ہے:

ا - اونوں کی قطار: یہ کر بلائی قافلے کی یاد تازہ کرتی ہے اور پندرہ بیں اونوں پرمشمل ہوتی ہے۔
سب سے آ گے والے اونٹ پر ایک سیاہ عماری ہوتی ہے جو کر بلا کے سفر کی ابتدا میں خواتین کے
پردے کے انظام کی یاد دلاتی ہے۔ اس کے پیچے اونوں پر جو بچ یا نوجوان بیٹھتے ہیں وہ دن جمر نان
یا بسکٹ وغیرہ بطور 'توشہ' تقسیم کرتے ہیں۔

۲- پہلا باجہ: یہ دو تاشوں اور ڈھول پرمشتل ہوتا ہے اور اسے پیشہ در لوگ یا ان کے بچے بجاتے ہیں۔ وقت کے ساتھ ساتھ اب بیٹل موروثی سابن گیا ہے اور بیلوگ اجرت سے زیادہ عقیدت کے جذیبے کے تحت باجاتے ہیں۔

ہے۔ ہو ہے۔ ہو ہے۔ ہو ہے۔ ہیں یہ لفظ محرم کے ساق میں خالص اصطلاح بن چکا ہے اور کی باہر کے مخص کے لیے پورے جلوس میں یہ سب سے زیادہ متاثر کرنے والا حصہ ہوتا ہے۔ اس میں کم سے کم دو یا تین روشن چوکیاں لے ہوتی ہیں اور جس محلے کی طرف سے یہ علم اٹھائے جاتے ہیں اس کی مالی کہ یہ کہ علی ہوتے ہیں ہیں تک دوسرے خوبصورت عدد ہوتے ہیں جو دستکاری کی یہ اور اظہار عقیدت کے مطابق لگ بھگ بارہ سے ہیں باکیس تک دوسرے خوبصورت عدد ہوتے ہیں جو دستکاری اور اظہار عقیدت کے بہترین نمونے ہوتے ہیں۔ ان میں ضرح نماتخت، پالکیاں، نالکیاں، گہواروں کی معنہ ہیں، پھولوں، یا تازی ہری گھاس سے بنے ہوئے تخت، بہترین خرادی وستکاری کے نمونے (جس کے لیے امروبہ صدیوں سے مشہور ہے) قیمی کیڑوں اور کڑھائی، بنائی کے لاجواب نمونے وغیرہ شامل ہوتے ہیں۔ روشن چوکی کے علاہ ہر تخت کو کم سے کم دو، چاریا اس سے زیادہ کہار اٹھاتے ہیں۔ روشن چوکی ان میں سب سے بھاری عدد ہوتا ہے۔ اس میں دو افراد ایک یا دو مخصوص تالوں کی نوبت بجاتے ہوئے اور ایک شخص نفیری پر کسی پُرسوز نو سے کی معروف دھن بجاتے ہوئے پورے شہر نوبت ہوئے وار تی ہیں۔ کسی ایک روشن چوکی میں رکھی ہوئی دیگ سے بلاؤ تقسیم کیا جاتا ہے۔

ا- روش چوک: وہ جار آ دمیوں کا گروہ جو دو لھا یا بادشاہ کی سواری کے ساتھ نغیری بجاتے ہوئے .... نوشہ کے قریب چانا ہے۔ (فرہنگ آ صغیہ)، ایک فتم کی باج والوں کی چوک ( نور اللغات)

یہ بھی اسے غیرمعولی مونائی کے دو بانسوں پر رکھ کر معبوط جم والے کم ہے کم بارہ کہار کندھوں پر اٹھائے لیے چلتے ہیں۔ روثن چوکی کو معبوط کلڑی کا اشکا ہے جب میں یعنی بات اور اوپر چھ یا آ ٹھو محراب واروں والی کلڑی کی و بواریں معبوط کلڑی کا اشکاری کی و بواریں ہوئی ہیں جو تی جہ کی ہا ہاتا ہے۔ اے کلڑی کے تازک فراد کی کام سے مزین مجی کیا جاتا ہے۔

۳- حینی باجا: اس میں وو تاشے کی و هول اور کی جھائے ہوتے ہیں اور وی دی، پندرہ پخدرہ ہجانے والے دو رویہ آگے برصے ہیں۔ اس باج کی دو یا تین مخصوص تالیس ہیں صرف انہی کو بجایا اور ان کا احترام کیا جاتا ہے۔ اب اس میں بہال تک نزاکت پیدا ہوچک ہے کہ کس جگہ، اور امام باڑے میں جلوس کے داخلے اور والیس کے وقت کون کی تال بجائی جائے گی۔ یہ بات بالکل طے ہے اور اس سے سر موفرق ممکن نہیں ہے۔ گو کہ حینی باجا بجانے والے عام طور پر بالکل موسیقی ناشناس افراد ہوتے ہیں گر بجپن میں لگ بھگ ہر بچہ اسے سے سے کوشش کرتا ہے اور دس بارہ برس کی عمر تک اکثر نوخیز اس بیس مہارت حاصل کر لیتے ہیں۔ متوار اور چشم دید روایات بتاتی ہیں کہ اب سے سوسواسو برس پہلے میں مہارت حاصل کر لیتے ہیں۔ متوار اور چشم دید روایات بتاتی ہیں کہ اب سے سوسواسو برس پہلے کے بیاتے سے ) بجاتے سے کی بیاتے میں بات پر ان بن ہوئی تو شیعہ عزاداروں نے تاشے اپنے گلوں میں ڈال لیے، پچھ بعد میں معانی تانی بیان بر پہلا باجہ آئیس واپس کردیا گی مگر بیا ہم 'حینی باجا' اپنے یاس ہی رکھا گیا۔

۵-علم: امروب میں خاص جلوس کے علم صرف دو طرح کے ہوتے ہیں ایک ، پھریے کا علم اور دوسرا ، تلواروں کا علم ۔ پھریے کا علم ایک او پی چیز اور سفید چادر سے بنایا جاتا ہے اور چادر پرخون سے مشابہ رنگ کے جھوٹے بڑے چھیٹے دے دیئے جاتے ہیں۔ پچھ دور سے دیکھنے پر لگتا ہے جیسے سفید چادر پر تازے خون کے وجے پڑے ہوں۔ او پر ایک جھوٹی می سوتھی مشک اور تیر بھی باندھا جاتا ہے اور سب سے او پر بھالے جیسی دھات کی ایک چیک دار 'بوری' (پھل) ہوتی ہے۔ یا معفرت عباس علمدار کے علم کی شبیہ ہوتا ہے۔ 'تلواروں کا علم' پانچ جھ میٹر او پچی ایک مضبوط چھڑ ہوتی ہے جس کے او پری سرے پر ایک کمان (کمٹھا) بندھی ہوتی ہے۔ کمٹھے کے دونوں سروں پر دو تلواریں لگی ہوئی ہی ۔ کمٹھے کے دونوں سروں پر دو تلواریں لگی ہوئی ہیں۔ سب سے ہوئی ہیں۔ کمٹھے کے دونوں سروں پر دو تلواریں لگی اور پر دو تکواریں کئی جوڑیاں آ گے بیچھے قطار میں ہوتی ہے۔ یہ پھیلے دور کے ہتھیاروں کی شبیہ ہے۔ جلوس میں ان دونوں علموں کی گئی جوڑیاں آ گے بیچھے قطار میں ہوتی ہیں۔

۲- تخت: اصل میں بیرتبت یا قبر کی شبیہ ہوتی ہے جسے امروہہ میں 'تخت' کہا جاتا ہے۔ اس پر سفید چادر منڈھ کر اس پر خون جیسا رنگ چھڑک دیا جاتا ہے اور سر ہانے کی طرف ایک عمامہ رکھ دیا جاتا ہے۔ اسے چار افراد کندھوں پر اٹھائے ہوتے ہیں اور بیرا تنا ہلکا ہوتا ہے کہ جب اسے گھروں میں خواتین کی زیارت کے لیے لیے جایا جاتا ہے تو اسے محلے کے سات آٹھ سال کے بچے اپنے

کندھے پر اٹھاتے ہیں، ماکیں اپنے چھوٹے بچوں کو ان کی زندگی اور صحت وسلامتی کے لیے اس کے بندو حضرات بھی بڑی عقیدت سے نیچ سے نکالتی ہیں اور شیعہ حضرات سے زیادہ سی حضرات اور پچھ ہندو حضرات بھی بڑی عقیدت سے معمل انجام دیتے ہیں۔

2- ولدل: بي خوبصورت، صحمتند، بالكل سفيد كهورًا بوتا يهد امروب سيل بيك وقت دو يا نين مھوڑے، جنہیں لوگ منت کے طور پر نذر کرتے ہیں، مستقل پالے جاتے ہیں اور ایک اچھا مھوڑا یالنے کے تمام لواز مات عقید تمندی کے ساتھ پورے کیے جاتے ہیں۔علموں کے لیے وُلڈ ل کو ایک سرخ رمگ وچھود کی ہوئی جادر، ایک عمامہ، تمام ساز اور زبور وغیرہ سے سجایا جاتا ہے۔ بھی مجھی اس کے ایک طرف تلوار اور ڈھال بھی لئکائی جاتی ہے۔ ۲۵ ذی الحجہ سے گھوڑے پرصرف ایک حادر ڈال کر تمام امام باڑوں، ڈیوڑھیوں اور صحنوں میں گشت کروائی جاتی ہے تاکہ دوران جلوس اے لگ مجل ١٥٠ مختلف جَكُبول ير جانے ، چھوٹے جھوٹے دروازوں میں داخل ہونے ، ایک دوسٹر هیاں پھلا تُکنے ، یتلے میلے موڑوں میں مڑنے اور گھومنے کی عادت ہوجائے۔ عام طور پر سی گھوڑے اسنے نرم مزاج ہوجاتے ہیں کہ چھوٹے جھوٹے بچے، جوان میں بے حد دلچیں لیتے ہیں، انہیں کوئی نقصان نہیں يہنجاتے۔ راقم الحروف كى لگ بھگ ساٹھ پنسٹھ سال كى ياد ميں كوئى قابل ذكر حادثة نبيس ہوا۔ البته ايك عصورًا بوڑھا اور بہار ہوکر جب اا محرم کومرا تو اس کے مردہ جسم کوشہر میں گشت کے بعد دفن کیا گیا۔ ۹- دورہ: یہ لفظ ان عزاداروں کے لیے ایک اصطلاح بن گیا ہے جوعلموں کے جلوی میں شرکت كرتے ہيں۔ امروب ميں محرم كے تمام جلوسوں ميں شامل تمام عزادار، خواه كى حيثيت كے ہول، نظم سر اور نکھے پیر اور بہت سے لوگ سیاہ کرتے وغیرہ میں ملبوس ہوتے ہیں، صرف بہت بوڑھے لوگ، بھار یا مولوی حضرات کسی قدر احساس خفت اور عذر خواجی کے انداز میں بہت معمولی سے چپل سنے بالكل يجهيديا ايك كنارك برطية جيل يور عشريس ان ونول مين ميرصاحبان كي بدشناخت بن چی ہے کہ وہ نگلے سراور نگلے پیرنظر آتے ہیں۔شہر کے عام لوگوں براس کا ایک عجیب سا تاثر بیدا ہوتا ہے کہ فوج کے کرنل، ایئر فورس کے پائٹ، بوے بوے رؤسا، مشہور شخصیتیں (جیے کمال امروہوی، صادقین آ رشد، رئیس امروہوی، جون ایلیا مرحومین وغیرہ) شہر میں ننگے ہیر، ننگے سرنظر آتے ہیں۔ اس روایت میں جمادینے والی سردی، شدید پہتی بھنتی گرمی، اچھی بری سر کیس، اور برسات کی کیجڑ اور گندگی کوئی فرق پیدانہیں کرتیں۔

دروہ، جس کی تعداد خصوصاً مج و شام کے وقت تین چار بزار اشخاص سے بھی تجاوز کرجاتی ہے وہ پائچ سے سات آٹھ عزاداروں کی علاصدہ علا صدہ صفول پر مشمل ہوتا ہے جس کا ہر مخض یا کیں ہاتھ سے اپنے باکیں ساتھی کی کمر پر کرتے یا شیروانی کو بکڑے رہتا ہے تا کہ صف کی تنظیم قائم رہے۔ آج بھی پچھ بزرگ کمر پر کالا یا ہرا رومال بائد ھے نظر آجاتے ہیں جو پچھ عرصے پہلے تک محرم کی لباس کا ایک جزو مانا جاتا تھا۔ اس طرح عزاداروں کی سیکروں صفیں ایک دوسرے کے پیچھے ایک خاص درمیانی فاصلہ بنائے آگے بڑھتی ہیں جن میں جوان، بوڑھے، پچے اور بزرگوں کی گود میں بہت چھوٹے پچھوٹے دوجوان فاصلہ بنائے آگے بڑھتی ہیں جن میں آگے کی ایک یا دوصفوں میں بہت بلند آوزوں والے پچھوٹو جوان اور بزرگ ایک بہت آسان فاری نوح ہے کہ خضر سے مصرعوں کو او چی آ وازوں میں پڑھتے ہیں جس اور بزرگ ایک بہت آسان فاری نوح ہے کہ خضر سے مصرعوں کو او چی آ وازوں میں پڑھتے ہیں جس مرتبہ ہرمصرے کے بعد ایک مقررہ وقت کے ساتھ 'حسین حسین حسین میں کہ جہا یا جانے ہو تو ہے کہ پچھے مرتبہ ہرمصرے کے بعد ایک مقررہ وقت کے ساتھ 'حسین حسین حسین میں کہ جاتے ہو اور ان کے جواب بینے وہ دہرائے جارہے ہیں:

ا-شهيد كربلاهسين حسين حسين حسين ۲- رئيس كريلاهسين حسين حسين مسين هسين حسين حسين حسين ٣- امير كربلاهسين ٣- راكب دوش مصطفى هسين مسين هسين هسين هسين ۵- ماي دين مصطفى حسين حسين حسين حسين ٧- فدية وين مصطفى حسين حسين حسين حسين ۷- عاشق كبريا حسين حسين حسين حسين ۸- بےمونس و آشنا حسین حسين حسين حسين 9- تشنهٔ کربلاحسین حسين حسين حسين ١٠- كشة نخفر جفا حسينًا حسيونا حسدة حسدت

میرے خیال میں ۳ محرم ہے ۸ محرم تک روزانہ گیارہ بارہ سی کے جلوس میں اوسطا دو ڈھائی ہزار افراد کے منص سے جتنی بار حسین کا نام لیا جاتا ہے، شاید اتنا پوری ونیا میں پورے محرم میں نہ دوبرایا جاتا ہو۔

جب جلوس شہر کے لگ بھگ سوامام باڑوں ہیں ہے کی امام باڑے پر پہنچتا ہے تو کچھ مقررہ عمل بیک وقت انجام دیے جاتے ہیں۔ 'سلای علم' کو منبر ہے مس کرے امام باڑے کو سلائی کی روایت پوری ہوتی ہے۔ چونکہ اس ماتم کا طریقہ عام ماتموں ہے گائی مختلف ہوتا ہے اس لیے اس کی تفصیل مختفراً بیان کرنا ضروری ہے۔ محلے کے بنچ ، نوجوان، جوان، اور ادھیر اور شہر کے ماتم وار تیزی سے ایک طلقہ بنا لیتے ہیں اور با کی باتھ ہے اپ ساتھی کی کمر پر کپڑے کو گوڑ لیتے ہیں۔ محلے یا شہر کے سوزخواں کی مرھے کا پُرسوز بند پڑھتے ہیں۔ اس پر ماتم کرنے والے تھوڑا جھک کر دوبار بلکے ہاتھ سوزخواں کی مرھے کا پُرسوز بند پڑھتے ہیں۔ اس پر ماتم کرنے والے تھوڑا جھک کر دوبار بلکے ہاتھ ایک مقررہ توازن کے ساتھ مرھے کے پہلے چارمھڑوں پر پھھ آ ہتہ ماتم کے ساتھ چانا ہے۔ پھر چھے ایک مقررہ توازن کے ساتھ مرھے کے پہلے چارمھڑوں پر پھھ آ ہتہ ماتم کے ساتھ چانا ہے۔ پھر چھے ہیں اور خوانوں کی جھکنا اور زوردار ہاتھوں کے لیے سید ھے ہونے کا سلسلہ بدستور جاری رہتا ہے ۔ اب سوزخوانوں کی جھکنا اور زوردار ہاتھوں کے لیے سید ھے ہونے کا سلسلہ بدستور جاری رہتا ہے ۔ اب سوزخوانوں کی حصے تک بہت زور کا باتم ہوتا ہے اور جھے تی چھٹا معرعہ تم ہونے والا ہوتا ہے کوئی بزرگ فورا حسین حسین حسین کہنا شروع کر دیتا ہے اور جھے تی چھٹا معرعہ تم ہونے والا ہوتا ہے کوئی بزرگ فورا حسین حسین حسین کہنا شروع کر دیتا ہے اور ایم ہاکا ہوجاتا ہے۔ اسکلے بند کے پہلے چارمھڑوں تک باتم پھر ایم ہوتا ہے۔ اسکا بند کے پہلے چارمھڑوں تک باتم پھر ایم ہوتا ہے۔ یہ ماتم اتنا سخت ہوتا ہے کہ دویا تین بندوں میں تی ماتم واروں کے سینے مرخ ہوجاتے ہیں اور کھال پر خون جملکے لگا تیں بندوں میں تا می واروں کے سینے مرخ ہوجاتے ہیں اور کھال پر خون جملکے لگا تیں بندوں میں تا تا خوت ہوتا ہے کہ دویا تین بندوں میں تا م

امام باڑے کے صحن میں ہے ماتم ہوتا رہتا ہے اور اس دوران تخت اور گھوڑا محلے کے زنانہ امام باڑوں اور مخصوص گھروں میں بوڑھوں اور معذور مونین کی زیارت کے لیے لے جایا جاتا ہے۔ بھی بہت معذور بزرگوں کو چار پائی پرلٹا کر امام باڑوں میں زیارت کے لیے لے آتے ہیں۔ گھوڑا اور تخت اپنی مقامی گشت ہے ہی اپنے مقررہ مقام پر وینچتے ہیں، ڈ نے (تاشے) پر چوٹ پڑتی ہے، ماتم کرنے والے اور دوسرے لوگ تیزی سے مفیل بناتے ہوئے جلوں میں شامل ہوجاتے ہیں۔ اسی دوران بہت سے امام باڑوں میں عوام کے لیے چائے، شربت، نیاز نذر اور حاضری کے کھانوں وغیرہ کا سلسلہ بھی جاری رہتا ہے، جس کی وجہ سے بہت سے بیچ، نوجوان اور باہر سے کھانوں وغیرہ کا سلسلہ بھی جاری رہتا ہے، جس کی وجہ سے بہت سے بیچ، نوجوان اور باہر سے آئے ہوئے لوگ کھانے یا چائے کے لیے اپنے گھرنہیں آتے، میج نکل کرشام کوعلم پہنچا کر ہی گھر تیں۔ لوٹتے ہیں۔

صدیوں کی طویل مثق ہے اب یہ روایات نسلاً بعد نسل ایک فطرت ٹانیے ی بن گئی ہیں اور جلوس کا سارا نظام ایک خودکار مثین کی طرح کسی ہدایت یا کمانڈ کے بغیر سکون سے برابر چاتا رہتا ہے۔ ہر تاریخ کے راستے، گلیاں، کویے، موڑ اور اوقات دو ڈھائی سوسال سے متعین ہیں اور ان کی تختی سے پابندی بھی ہوتی ہے۔ اس لیے اگر کسی شخص کو ہندوستان کا وقت معلوم ہوتو وہ خواہ دنیا ہے کسی کو نے میں بیضا ہو یہ یاد کرسکتا ہے (اور فی الحقیقت یاد کرتا بھی رہتا ہے) کہ کس تاریخ کے علم اس وقت کس موڑ یا کس امام باڑے سے گزرے ہوں گے۔

دیریند روایات کی پابندی، صدیوں کے آپسی روادارانہ گہرے مراسم، بہت حد تک عقیدت اور این شہر کی ایک دیریند مقدس روایت کے احرّام کے قابل قدر جذبے کے تحت شہر میں آباد ہر فرقہ، ہر مسلک اور ہر فدہب کے لوگ محرم کی تمام رسوم میں کمل تعاون دیتے ہیں اور ایٹار و قربانی اور خاطر و مدارات کے بہت خوبصورت اور ہمت افزا نمو نے دیکھنے کو ملتے ہیں۔ مثال کے طور پر جلوس کے راستوں پر لوگ اپنی خوشی کی تقریبات، یہاں تک کہ ہندو حضرات اپنے دسمرہ وغیرہ کے جلوسوں کو اس وقت تک ملتوی کرنے کے لیے بہ خوشی تیار رہتے ہیں جب تک علموں کے جلوس ان راستوں سے پوری طرح نہ گزر جا کیں۔ جب جگہ جگہ تی المذہب حضرات، بھیلوں اور چائے کا انظام کرتے ہیں۔ بہت کے غیر شیعہ حضرات شرکت بھی کرتے ہیں۔ بہت سے غیر شیعہ حضرات شرکت بھی کرتے ہیں۔ ہندو حضرات جلوس گزرتے وقت اپنی دکانوں میں ادب سے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ بیکی کھروں کے رخ دورہ کی طرف موڑ دیتے ہیں۔ اپنے بالا خانوں اور سرئرک کے کنارے اپنے رہائش گھروں کے رخ دورہ کی طرف موڑ دیتے ہیں۔ اپنے بالا خانوں کردیتے ہیں کہ وہ وہاں سے علموں کی زیارت کریں۔ غرض ان دی دنوں میں عام طور پر ایک تقدی کردیتے ہیں کہ وہ وہاں سے علموں کی زیارت کریں۔ غرض ان دی دنوں میں عام طور پر ایک تقدی واحرام کا ماحول بورے شہر پر جھایا ہوا محسوں ہوتا ہے۔

#### ٣ تا ١٠ محرم، تاريخ وارتفعيلات

امروہدی عزاداری میں پہلی اور دوسری محرم کوکوئی جلوس نہیں لگتا، مگرضج کو آئکھ کھلتے ہی نوبت اور نفیری کی آوازی محرم شروع ہونے کی یاد دہانی کرتی ہیں۔ ہرامام باڑے میں ضبح وشام اور اس وقت نوبت بجانے نوبت بجانے والے خاندان نسلا بعدنسل اس روایت کو پورا کررہے ہیں۔

٣ محرم: "كوكه تمام شوابد سے يه بات طے ب كه امروبه بين علموں كا ببلا جلوس محلّه قاضى زادوں

ے ۸ محرم کو برآ مد ہوا تھا اور ان کی تاتی میں رفتہ رفتہ دوسرے امام باڑول سے جلوس برآ مد ہوئے، گر موجودہ صورت سے ہے کہ پہلا جلوس محلّہ میچدرہ میں ولیا کے امام باڑے سے لکاتا ہے۔ اس کے بارے میں تاریخ واسطیہ کا بیان ہے:

".....عرصة قريب جإليس سال كا گزراك بيدامام بازه مسمى شيخ ولى في باستعانت وامداد سادات امروبه تغيير كرايا تفار بعد چند سال كا انتقال موگياتها تيسرى تاريخ كواس امام بازے كے علم الشخت ميں "بل

امروبد کے ایک عالم دین مصنف و محقق مولوی صفی مرتضی صاحب کا بیان ہے:

" ..... اس کا اصلی نام ولی محمد تھا، توم کا پٹھان ..... معمولی آ دمی اور غریب تھا۔ امام حسین علیہ السلام سے بہت عقیدت رکھتا تھا۔ مختلف تاریخوں میں نثان اور علم نکالیا تھا، مگر ۱۳ محرم کو جلوس ضرور نکالیا تھا۔ یہ جلوس بچوں اور اہل سنت کے عوام پرمشتنل ہوتا تھا۔ اپنی ساری کمائی عشرہ محرم کے لیے محفوظ رکھتا تھا اور شہر میں بصورت غلہ چندہ بھی حاصل کرتا تھا جس میں ساوات کا خاصہ حصہ ہوتا تھا ۔ اس کے انتقال کے بعد اس کی والدہ (کھونچی) جلوس نکالتی رہی۔ اس وقت تک یہ جلوس تمام تر اہل سنت پرمشتل تھا۔ رفتہ رفتہ یہ جلوس شیعوں کا ہوگیا"۔ یہ

م محرم: محلّم مجمر بقر سے سم محرم کا جلوس نکلتا ہے اور امروب کی متفقد روایات کے مطابق مولوی صفی مرتفی صاحب کا بیان ہے:

"..... بیر حرمت شاہ کا امام خانہ کہلاتا ہے۔ حرمت شاہ ایک عورت تھی جو توم کی فقیر تھی اور اپنی مریدہ رجب شاہ کے ساتھ رہتی تھی ..... چونکہ (بید دونوں) عزاداری سید الشہداء کی شائق تھیں اس کیے سید جمال علی صاحب نے حرمت شاہ کے لیے بیر عزاخانہ تغیر کیا جو صرف زنانہ امام باڑہ تھا..... اس حساب سے ۱۲۷ء دہ پہلا سال ہے جس میں عزاخانے سے پہلا جلوس برآ مد ہوا'۔ سے

اس کا مطلب ہے قمری سال کے اعتبار سے بیجلوس لگ بھگ ۱۵۷ سال برانا ہے۔

محرم: محلّہ سدّ و سے ۵ محرم کوعلم نکلتے ہیں۔ سدوکا محلّہ امروبہ میں سب سے برانی مجدک عمارت کی وجہ سے مشہور ہے جہال معزالدین کیقباد (۹۰-۱۲۸۷ء) کے دورکی ایک معجد کافی شکستہ حالت میں ابھی موجود ہے۔ بروفیسرعزیزالدین نے اس کا سنتمیر ۱۲۸۷ء بتایا ہے سے۔ ۵ محرم کے

المنتى رجيم بخش رجاريخ واسطيه رص ١٩٣ ٢٠ على عباس نقوى، ١٣٠٧٣ ٣٠ اليناً، ص ٢٩ ١٩٨ ٢٠ - يرونيسر عزيز لدين حسين، ص ١١٠

علم جس امام باڑے سے نکلتے ہیں اسے رفاقی سقے کا امام باڑہ کہا جاتا ہے۔ رفاقی اور اس امام باڑے برعلی عباس نقوی کے مندرجہ ذیل جملے کچھ روشی ڈالتے ہیں:

'' .....رفاقی رسولِ متبول اور ان کی آل پاک سے روحانی عقیدت کی بناء پرعزاداری امام مظلوم علیہ السلام میں عملی طور پر حصہ لینے کا آرزومند تھا ..... رفاقی فدکور نے اپنے چھوٹے سے مکان کو عزا خانہ قرار دیا۔ اس نے اپنی برادری اور دیگر لوگوں کو اکٹھا کرکے ۵ محرم کو جلوس نکالا ..... ۵ محرم کے اس جلوس کا آغاز ۱۲۳۰ ھیں ہوا تھا یہ ایک سوساٹھ سال (۲۰۰۲ء میں ۱۲۲ سال) پرانا جلوس آج بھی ستوں کے علم وجلوس کے نام سے مشہور ہے'۔ ا

اس کے بعد اس امام باڑے کے تمام اخراجات اور ذمہ داریاں امروہہ کے ایک بہت جانے پہانے کہوہ خاندان نے اینالیں۔

۳ - محرم، محلّه کالی مکری: مساة نورن کا امام بازه امروبه کے عزاخانے کتاب میں دی می اتفصیلات کے مطابق:

"مساق نورن بنت عبدالله زوجه سردار خال، شاجبال آباد سے آکرسکونت پذیر ہوئیں .....
۱۲۲۱ هیں وہ امام باڑہ بنواکر به کمال عقیدت و احترام، عزاداری ..... میں صبح و شام معروف رہنے لگیں "-ع

ای امام باڑے ہے ۲ محرم کے علم اٹھتے ہیں۔

ع محرم: مخلّه كثره فلام على ، المم بازه سيد مظير على خال مرحم

اس امام باڑے اور یہاں سے اٹھنے ولے علموں کے بارے میں امروہہ کے عزا خانے میں دی می اللہ است کے عزا خانے میں دی می اللہ تفصیلات کے مطابق:

''سید مظہر علی خال ..... فرخ شاہ باوشاہ دبلی کے عبد سے احمد شاہ کے عبد تک بڑے بڑے مناصب اور عبدول یر فائز تھے۔ یہ امام باڑہ انہی کا قائم کردہ ہے''۔سع

اس امام باڑے کو تقریباً دوسوسال پرانا بتایا گیا ہے۔ یہیں سے عصم مے علم نکلتے ہیں۔اس علاقے کی ایک خصوصیت بی بھی ہے کہ ایک عرصة دراز سے اس امام باڑے کے گرد و پیش زیادہ تر ہندو حضرات کی آبادی ہے، گنتی کے چند گھر شیعہ خاندانوں کے ہیں گر یہاں کی تمام آبادی اس محلے

<sup>: -</sup> على عباس نقر ك ، ص ۵ - ۱۰۳ - ايينا ، ص ۱۲۹ - ۱۳۳ - ايينا ، ص ۱۳۳

کے علموں اور دوسر سے علموں کو بہت احترام اور تعاون دیتی رہی ہے جو امرو ہد کی پوری بہتی کی ویریند روایت رہی ہے۔

#### ٨ محرم: محلَّم قاضى زاده، جا عرسورج كا امام بازه

جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا یہ امام باڑہ امروہہ کا قدیم ترین امام باڑہ ہے اور یہاں سے اشخے والے علموں کا جلوں امروہہ میں سب سے پہلامظم جلوں ہے۔ امروہہ کی پچھلی سے پچھلی سل کے ایک عالم اور محقق علامہ شفق حسن نے اپنے شواہد سے یہاں سے علموں کے پہلی بار اشخے کا سال ۱۲۱۲ھ متعین کیا ہے۔ لے چونکہ یہاں کے علم سب سے پرانے اور پہلے علم جیں اس لیے اس میں سب سے زیادہ آ رائش اور ان تمام پانچ امام باڑوں کے علموں کی ایک ایک جوڑی ہوتی ہے جہاں ۳ سے کے تک کے علم اٹھتے جیں۔ ہندوستان کے ہرکونے میں آ باد امروہہ کے شیعہ اور بہت سے سی حضرات، یہاں تک کہ پاکستان، آ سڑ بلیا اور مغربی ممالک میں سکونت پذیر امروہہ کے شیعہ حق المقدور کم سے کم اس تاریخ کو امروہہ ضرور آ تے ہیں یا آ نے کی حسرت آئیں پورے دس دن اداس کے رہتی ہے۔ جولوگ دن کے ابتدائی جے میں کی مجبوری کے تحت شریک نہیں ہو پاتے وہ بالکل آ خری جے علموں کی واپسی میں شرکت کو بھی غنیمت تصور کرتے ہیں۔

مندرجہ بالا تاریخی شواہد اور روایات کی روشی میں کچھ دلچیپ حقیقتوں اور ان سے پیدا ہونے والے اثرات کا اظہار ہوتا ہے۔ علموں کے کل چھ جلسوں میں سے جار کی ابتدا صوفی قتم کے فقیروں نے کی، ایک خاتون امروہہ سے باہر کی تھیں، صرف ایک صاحب امروہہ کے سید خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ امروہہ میں شیعہ سی اور ہندو حضرات محرم کی رسوم کو اپنا آبائی ورشہ بچھ کر اس میں شرکت کرتے ہیں۔ مجھے یاو ہے کہ بہت می ذاتی وجوہات کی بناء پر ایک عرصے تک میں محرم میں امروہہ جانے کو نانے کرتا رہا۔ ایک موقع پر میرے مقررہ پان سگریٹ والے نے، جوشی المذہب میں امروہہ نہیں گئے؟ یہ اچھی بات نہیں ہے۔ تعلیم کا اس کی بارتم محرم میں امروہہ نہیں گئے؟ یہ اچھی بات نہیں ہے۔

یوں تو 'حاضری' کے کھانوں کا سلسلہ کم وبیش ۳ محرم سے ہی شروع ہوجاتا ہے لیکن بیسلسلہ تاریخ بہ تاریخ بردھتا جاتا ہے اور آ ٹھویں تاریخ کو تو شاید ہی کوئی محلّہ ایسا بچتا ہو، جہاں شیعوں کی قابل شار آبادی ہو اور وہاں ایک دو حاضریاں عوامی سطح پر نہ ہوتی ہوں۔ ۸ محرم سے ہی دوپہر کے بعد سے

ا - علی عباس نفوی میں ۲۳ - ۱۳۲

مختلف امام باڑوں میں زنجیروں کے ماتم کا سلسلہ شروع ہوتا ہے جو علموں کی والیسی تک چاتا ہے۔ زنجیروں کا ماتم ۱۰ محرم کو بھی ہوتا ہے۔ ۸ محرم کی بہت زیادہ گہما گہمی کے بعد شام ہے ہی ایسا محسوس ہونے لگتا ہے جیسے امروجہ سے محرم رخصت ہوگیا گوکہ اگلے دو دن بھی کافی پروگرام ہوتے ہیں اور مختلف محلوں میں چھوٹے جیسوٹ مقامی جلوس نکلتے رہتے ہیں جن میں دمنتی علم چڑھانا' نیاز نذر وغیرہ شامل ہیں۔

۹ مجرم: بنیادی طور پر مجلوں کا دن ہوتا ہے۔ آئ کی مجلسیں نبتنا تاخیر سے شردع ہوتی ہیں اور طویل ہوتی ہیں کیونکہ آئ علموں میں شرکت کا مسئلہ نہیں ہوتا۔ شام کو مغرب سے کچھ پہلے دربار کلال کے امام باڑے سے نشانوں کی جوڑیاں برآ مہ ہوتی ہیں جن کے ساتھ موشین چھوٹے چھوٹے گروپوں میں مناقب پڑھتے ہوئے چلتے ہیں۔ بیان کیا جاتا ہے کہ اس امام باڑے میں حضرت شہید کے نیزے کی 'بوری' اور تکوار کے تیم کات موجود ہیں۔ 'بوری' کو ایک نشان میں لگایا جاتا ہے۔ نشانوں کا بیجلوس جگہ جگہ رکتا ہوا رات کے شردع جے میں کلوئی کے امام باڑے پہنچتا ہے جو ۱۸ اھی تقمیر ہے۔ لے جگہ جگہ رکتا ہوا رات کے شردع جے میں کلوئی کے امام باڑوں کی گشت شروع کرتے ہیں۔ ہرامام مخرب کے بعد سے لوگ الودائی سلام کے لیے امام باڑوں کی گشت شروع کرتے ہیں۔ ہرامام باڑے میں روشن کی جاتی ہو ہوں یہ اس و تی ہیں، ماتم کرتی ہیں اور اگر بتیاں اور موم بتیاں باڑے ایک امام باڑے ہوئی آگے بڑھ جاتی ہیں۔ چونکہ لگ بھگ سو امام باڑوں کی گشت ہوتی ہے اس لیے سے سلسلہ جلائی ہوئی آگے بڑھ جاتی ہیں۔ چونکہ لگ بھگ سو امام باڑوں کی گشت ہوتی ہے اس لیے سے سلسلہ لگ بھگ صبح کل چاتا رہتا ہے۔

• ا محرم: عاشورہ محرم کی رسوم میں اعمال عاشورہ 'تر بتوں' کے مختفر جلوس اور دو پہر بعد تعزیوں کے برے جلوس کم و بیش ای انداز کے ہوتے ہیں جیسے ہندوستان کے دوسرے شہروں میں ہوتے ہیں۔ امرو بہ میں تعزیہ صرف ایک بنتا ہے جو محلّہ شفاعت پوتوں کا ہوتا ہے اور بہت او نچا اور بھاری ہوتا ہے۔ باتی محلوں کے امام بازوں کی بہت خوبصورت ضر بحسیل اٹھائی جاتی ہیں۔ آس پاس کے پکھ گاؤں سے بھی تعزیے آ کر شامل ہوجاتے ہیں اور یہ سب دو پہر سے شام تک شہر کے مقررہ راستوں سے گزرتے ہوئے اپنا امام باڑوں میں واپس ہوجاتے ہیں۔ جیسا اوپر بیان کیا جاچکا ہے شروع میں شام غریباں کی مجلوں کے ساتھ محرم کا یہ عشرہ ختم ہوجاتا ہے اور اگلے دن سے چہلم کے رات میں شام غریباں کی مجلوں کے ساتھ محرم کا یہ عشرہ ختم ہوجاتا ہے اور اگلے دن سے چہلم کے

عشروں کی مجالس کی ابتدا ہوجاتی ہے۔

لگ بھگ بچاس سال سے ان تمام امور کومنظم اور مرتب رکھنے کے لیے ایک تنظیم 'انجمن تحفظ عزاداری' پوری ذمے واری سے کام کررہی ہے۔ ای طرح روزانہ کے انتظامات کی و کھ بھال اور اس سلسلے کی تمام مشقتیں اور پریٹانیاں جمیلنے والے اور ہر وقت مدد کرنے والے با ہمت اور بے لوث افراد کی ایک انجمن' رضا کاران' ہے۔ یہ لوگ راستوں کی صفائی ستحرائی، اوپر گئے ٹیلی فون اور بجل کے تاروں سے علموں اور تعزیوں کے بچائے رکھنے، جلوس کی رفتار کو وقت کا پابند رکھنے، پانی کی فراہمی، فوری طبی امداد، ایمبولینس وغیرہ کا کام آئی جاں فشانی اور مستعدی سے کرتے ہیں کہ جلوسوں میں بھی کوئی رکاوٹ یا رخنہ بیدانہیں ہوتا۔

اس طرح امروہہ کی کل آبادی کی زندگی کے ساجی، معاشی، دینی اور عقید تمندانہ رخ کا ایک مظہر یہاں کی عزاداری ہے جو کئی صدیوں سے امروہہ کے لیے ایک نعمت کی طرح سائی آئن ہے۔

# سادات گرویزی خدام وگدی نشینان حضرت سیدنا خواجه معین الدین کے معمولات عزاداری محرم الحرام

ماحبزاده سيدليات حسين معيني 🖈

نائب الرسول الله في الهند بيران بيرخواجه خواجگان سيدنامعين الدين حسن چشتى المعروف به غريب نوازً كا مركز برقوم وملت بالخصوص جنوبي ايثيا مين ايك ممتاز ومنفرد زيارت گاه كا درجه ركهتا ہے۔

نجیب الطرفین حضرت خواجہ کا اصل نام حسن جائے پیدائش خر (ایران) تھی بنشو ونما خراسان میں ہوئی۔اوائل عمر میں بیتی ہے داغ اور منگولوں کے ظلم وستم کا مشاہرہ قلب خواجہ پر اثر انداز تھا کہ اچا تک حضرت ابراہیم قدوزی کی ملاقات اور ایک نگاہ کے ساتھ ایک نوالہ کھل نے قلب میں پنبال سوز و گداز کو اجا گر کردیا۔ علائق دنیاوی کو راہ خدا میں تقلیم کر کے حصول علم کے لیے اس دور کی ممتاز دانشگاہوں، نم ہی ثقافتی مراکز سے خود کو سیراب کیا منازل سلوک کی حلاش میں روال دوال بلا خر بغدا دمیں سلسلہ چشت کے جید بزرگ حضرت خواجہ عثان مروئی کے ہاتھوں پر بیعت کی۔ مدمت مرشد میں سالہا سال مجاہدے کیے، روحانی تربیت حاصل کی۔ بہت سے سفر کیے دوران طواف کعبہ انلہ بارگاہ اللی میں مقبول ہوئے اور دربارِ مصطفوی سے مشائخ بحروبرکا طرم انتیاز اور طواف کعبہ انلہ بارگاہ اللی میں مقبول ہوئے اور دربارِ مصطفوی سے مشائخ بحروبرکا طرم انتیاز اور دلیت بند سے سفر کے فرایا۔

ووران سفر متعدد اولیائے کرام سے شرف ملاقات کیا اور بے شار بزرگانِ دین کے آستانوں و مزارات پر حاضری دی۔ ہمدان رفر قان راصفہان ہرات رچشت رسبز وارر غزنی ر لاہورر ساندر دیلی ر نارنول میوات ہوتے ہوئے ہوئے 119۰ کے آس پاس اجمیر القدس نزول فرمایا ۔عام روایت کے مطابق دس محرم بروز عاشورہ یہاں پنچے۔ آپ نے اپنی پاکیزہ زندگی، تعلیمات اور مثالی کردار سے عوام الناس کو متاثر کیا اور سلسلۂ چشتہ کوفروغ دیا۔ آپ کی نگاہ میں طاعب عظی یہ ہے کہ ''درماندگان رافر رسیدن وحاجت بے چارگان رواکرون وگرسنگاں راسیر گردانیدن' آپ کے نزد کی قرب حق

<sup>🖈</sup> كدى نشين خواجه صاحب، درگاه شريف اجمير، ريدر شعبه تاريخ مسلم يوندري على كرّه بلي كرّه

کی علامت ہے۔'' اول سخاوتی چوں سخاوت دریا ، دویم شفقتی چون شفقت آ قباب، سویم تواضع چون تواضع جون تواضع دریا ، دویم شفقت کی دیدیم تواضع دریا ، دریالم تو حید یکست''۔ یعنی دریالم تو حید یکست''۔

حت حسین کے سلسلہ میں بیمشہورر باعی آپ سے منسوب ہے۔

شاه است حسین ، دین پناه است حسین دین است حسین ، دین پناه است حسین مرداد، نداد دست در دست بید ها که بنائ اللهٔ است حسین

کی معزات اس پرشک کا اظہار کرتے ہیں کہ بیربائی حفزت خواجد اجمیری کی ہے لیکن کلام خود بوان ہے کہ کس کا ہے۔ آخری مصرعہ میں لااللہ (لااللہ) پھتوں کا خصوصی وظیفہ ہے۔ اور اس کوشعر میں اس طرح خواجہ صاحبؓ کا ادا کر کئے تھے۔ اس شعر سے نبی کریمؓ کی اس حدیث کی طرف بھی ذہن نتقل ہوتا ہے کہ:

حسين منى و انامن الحسن: حسين مجهسه اور مل حسين سے مول

علاوہ ازیں آپ کی پہلی شادی شہر کے مشہور سادات گھرانہ میں بحکم سرکار دو عالم اور بہ اشارہ حضرت امام جعفر صادق ہوئی۔ سید وجیہ الدین مشہدی جو کہ شہید میران سید حسین خنگ سوار کے چپا تھے ان کی دفترِ نیک آپ کے نکاح میں آئی۔ حضرت خواجہ اجمیری کی اہل بیت اطہار سے نبست اور محبت کا اس سے بڑھ کر اور کیا ثبوت ہوسکتا ہے۔

اجمیر میں تارا گڑھ پہاڑ پر ( مجنج شہیدان و میران سید حسین شہید کا مزار ) اور آس پاس کی پہاڑیوں پر اور دامن کوہ میں اڑھائی دن کے جھونیرہ اور درگاہ خواجہ کے آس پاس لاتعداد شہیدوں کے مزارات ہیں جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ یہ خطہ شہداء کا مرکز وسکن رہا ہے اور یہال باو محرم میں عزاداری اور دیگر مراسم ہوتے رہے ہیں۔

تاریخی شواہد کے اعتبار سے قدیم ترین حوالہ محرم شریف سے متعلق پندرھویں صدی کے نصف آخر کا ہے ۔ ۱۳۵۵ء میں محمود خلجی نے اجمیر کو راجپوتوں سے حاصل کیا اور تب شیخ حسین ناگوری (اولاد صوفی حمیدالدین ناگوری) نے سالہا سال یہاں آستانہ عالیہ اور خدام خواجہ کی خدمت کی۔ ان کے ایک خلیفہ شیخ احمد مجد شیبانی نے جو عالم دین بھی تھے تکھا ہے کہ '' بروز عاشورہ رنج وغم کا پیکر نظر آتے تھے اور پادِشہدائے کر بلا میں شربت تیار کر کے منکوں میں اپنے سر پر رکھ کر سادات (خدام) کے محلے

میں لے جاتے جہاں نوحہ خوانی میں شریک ہوتے''۔ لگتا ہے کہ سادات گردیزی اور خدام خواجہ صاحب، اپنے جد حفرت خواجہ سید فخر الدین گردیزی کے زمانے سے ہی جو خاوم خاص اور مم زاد براور خواجہ کے تھے اور ان کے ہمراہ ہندوستان تشریف لائے تھے، ان کے زمانہ سے ہی بیہ معمولات ادا کرتے رہے ہیں۔

دور مغلیہ میں بھی اکثر حوالے محرم شریف کے متعلق ملتے ہیں۔ مغل بادشاہوں نے جب درگاہ وتف کو متحکم کیا تو آستانۂ عالیہ پر ہونے والی مختلف تقاریب و مجالس کے لیے روزینہ مقرر کیے ۔اور اس میں محرم شریف کے لیے ایک مخصوص رقم وقف ہوتی۔ ایک مرتبہ اورنگ زیب نے دورانِ قیام اجمیر کچھ شوروغل سنا معلوم ہوا کہ صد ہے (علم و نشان) کا جلوس نکل رہا ہے (جو آج بھی کے محرم کو نکان ہے)۔ اورنگ زیب نے اس پر تنبیہ کے لیے کہا۔

یوم و شب عاشورہ کی تاریخی اہمیت اسلام میں واقعۂ کربلا سے قبل بھی تھی۔ انہی روز و شب میں اللہ تعالیٰ نے اکثر اپنے انہیائے کرام کو آ فات و بلیات سے نجات دی تھی۔ ادائیگی نوافل، روزہ، تبدیلی غلاف کعبہ، کے مراسم انہی روز و شب میں انجام پذیر ہوتے تھے۔ واقعۂ کربلانے اس دن کی اہمیت کوا ور بڑھا دیا۔ ای لیے صوفیوں خاص کر ہندوستان میں چشتیوں کے آستانوں اور خانقا ہوں میں دونوں دھنار سے اس دن کو اہمیت دی جاتی ہے۔

تقسیم ہند ہے قبل اجمیر ہیں مختلف اقوام اپنے محلّوں ہیں تجزید داری کرتی تھیں اور امام باڑوں میں سوزخوانی۔ شہر میں گندیول شخ زادوں، نبی کرانوں، لوہاروں، گھوسیوں، بنجاروں وغیرہ کے تعزید بوم عاشورہ پر نکلتے تھے۔ ان کے محلّوں میں ان کے اپنے امام باڑے تھے۔ تازہ گرائ پر جہاں اب شیعہ حضرات آباد ہیں وہاں ماہ محرم میں عزاداری اب بھی ہوتی ہے گر ان سب میں نمایاں عزاداری سادات گردیزی غدام خواجہ کے محلّے نزد درگاہ ہوتی تھی جو اب بھی ہوتی ہے بلکہ اب تو صرف بھی سادات گردیزی غدام خواجہ کے محلّے نزد درگاہ ہوتی تھی جو اب بھی ہوتی ہے بلکہ اب تو صرف بھی ال جانس تعزیہ میں لگاتا ہے۔

تعزیہ داری کا بیسلسلہ ان حضرات میں کب سے جاری ہے یہ بتانا تو مشکل ہے گر کہا جاتا ہے کہ اشارویں صدی کے اداخر میں جب گوالیار کے مبارز خان المعروف سندھیا مرا شے سردار نے ۵۵۵ میں اجمیر پر قبضہ کیا تو چونکہ اس کے اپنے علاقے میں تعزیہ داری میں وہ خودشریک ہوتا تھا، اس کے زیر اثر یہ روایت یہاں کے لوگوں میں بھی آئی۔ میرعظیم اللہ متولی درگاہ مقرر ہوئے۔ یہ خود بھی ایک

خادم خاتدان سے تھے۔ انھوں نے موجودہ تعزیہ کی بنیاد ڈالی۔ اور چند سال اس کو ذاتی رکھ کر، اس وقت کے خدام کی پنجایت کے حوالے کر دیا۔

تعزیہ تین حصوں برمشمل ہوتا ہے۔ اول تخت شریف ،چوکور ،کھلا گر جہار طرف کیے بینارے۔ دوسرا حصہ بنگلہ شریف کہلاتا ہے جوکعیہ کی شکل میں ہوتا ہے مگر اویر سے کھلا ہوا اور جہار طرف جھونے بینار۔ آخری حصہ گنیدشریف، جو کم و بیش گنید خضراء کی عکاسی کرتا ہے اور اس سے کافی مماثلت رکھتا ے۔ مینوں حصوں کو یکھا کر کے مضبوطی ہے اندرونی "نبند" باندھے جاتے ہیں اور تخت شریف کے نیچ لیے موٹے بانس کو لگاتے ہیں تا کہ کاندھا دینے میں زیادہ لوگ حصہ لے سکیں۔معمولی بانس کی " مجیجیاں " تعزیه کے بنانے میں استعال ہوتی ہیں۔ اس پر ابرک اور رنگ برنگی بنی کا استعال ہوتا ہے۔ ماو ذی الحجہ مے محمود خلجی کے بنائے ہوئے بلند دروازے کے نیچے دالان اور صحن میں تعزیبہ بنتا شروع ہوتا ہے اور بعد میں اس کو جھالرہ کے کنارے آستانے کے جنوب میں واقع مقبرے میں (جسكوشا قلعي محرم امير (عبد اكبرى) نے اين تدفين كے ليے بنوايا تھا گر وہ وہال فن نہ ہوسكا اور بعد میں اس میں نوابان رام پور نے جمروں کی توسیع کی) لے آتے میں اور کے محرم تک وہیں براس کو آ خری شکل دی جاتی ہے۔

### معمولات محرم الحرام

ا- ٢٩ ذى الج يعنى حاند رات كو" چوكى وهلائى" كى رسم بوتى ہے ايك چوكى و نيم (سفيد غلاف مبارک مزار) آناسا گریا دیگر باؤلی میں وحوکر بعد نماز عصر تنگرخانہ آستانۂ عالیہ میں رکھ دیا جاتا ہے اور بھراس مقام بر مرشیہ وسلام ادا کر کے نیاز و نذر شربت اورمشائی برکی حاتی ہے۔

۲- کیم محرم تا ۷ محرم روزانہ بعد نمازِ عشاء مزار مبارک کے معمول بورے ہونے کے بعد چھتری وروازے کے باہر والان، راستہ، اور نعل اکبری کے سامنے مجالس کا انعقاد ہوتا ہے جن میں اول سوز وخوانی، منقبت و سلام کا بدیه شهدائ کربلا اور ایل بیت کو پیش کیا جاتا ہے۔ بعد اس کے واعظ ا بنی تقریر میں تاریخ اسلام اور شہدائے کر بلا کے واقعات بیان کرتے ہیں۔ بیسلسلہ رات ڈیڈھ بج تک رہتا ہے۔ ان محالس کے جملہ اخراجات برائے روشنی ، شیر نی وغیرہ انجمن خدام سیدزادگان کے زرگرانی ہوتے ہیں۔ مرثیہ حضرت خدام خواجہ کے ہی لوگوں کی یارٹیاں پڑھتی ہیں جن کو انجمن کی

جانب سے مدعوکیا جاتا ہے۔ دورانِ مجالس پورے عشرے تک انفرادی طور پر خدام جماعت کے لوگ تقسیم شیر بنی وتبرک وغیرہ بڑے خشوع وخضوع کے ساتھ کرتے رہتے ہیں۔

انیس و دبیر، جوش اور مقامی شعراء خاص کر خدام شعراء کے مراثی بڑے احترام وانہاک اور بھنیک کے ساتھ پڑھے جاتے ہیں خاص کر وہ بند جن میں اہل بیت اطہار کی عظمت و شان بہادری، کردار، مظلومیت کا اظہار ہوتا ہے۔ چھتری دروازے کے اندرونی جھے پر پردہ لگا کرخواتین کے لیے خصوصی انظام ہوتا ہے۔

۳- چند سال ہے احاطہ نور کے روبرو درگاہ شریف میں کے اور ۸ محرم کو بعد نماز ظہر محفل ومجلس شہادت منعقد ہوتی ہے جس میں سلام اور منقبتیں پیش کی جاتی ہیں۔

۳- ماو محرم کی اول جعرات کو'' نوچندی'' کہا جاتا ہے اس دن سید صاحب کے گھر نے مٹی کے کونڈوں میں مٹھائی، پھل خشک میوہ جات وغیرہ بھر کر حضرت عباس علمدار کی نذر فاتحہ ہوتی ہے اور شربت پر امام عالیمقام کی نذر منجملہ اہلیویت و شہدائے کر بلا کو ایصال ثواب ہوتا ہے عطر، بری پی، پھول موم بی وغیرہ دستہ پر رکھی جاتی ہے۔

۵-۵ محرم الحرام کو'' چھوٹی ریوڑی'' پر اور ساتھ میں ہرے کپڑوں میں سکہ باندھ کر رنگین کھے پر نذر سید الشہد اء کی جاتی ہے۔ اس سکے والے ہرے کپڑے کواما م ضامن کہتے ہیں ۔ای دن حضرت بابا فرید سنج شکر خلیفہ خواجہ قطب الدین کا گل (خلیفہ اعظم حضرت خواجہ اجمیری) کا عرس ہوتا ہے گر قوالی احر ام شہدائے کر بلا میں نہیں ہوتی صرف میٹھی کھچڑی پر بابا کی فاتحہ دلاکر درگاہ میں الحکے چلے کو کھول کر زیارت کرادی جاتی ہے۔ ۲ محرم الحرام کوضح ۹ بجے بیکی دروازہ اعاطہ نور میں حب دستور مابانہ چھٹی شریف اور رہم شجرہ خوانی ہوتی ہے اور دعا کے بعد تبرک تقسیم ہوتا ہے۔

۲- ۷ محرم الحرام كوصد (الم نشان) كا جلوس كى حضرات نكالتے بيں اى دن بعد نماز عصر خدام سادات چھترى گيث سے نشان لے كر ذهول تاشہ جھانجھ كے ساتھ امام باڑہ (اندرون) محلّهٔ نصب كرتے بيں اور مخضر بديد سلام مرشه بيش كرتے بيں۔

ای رات کو بعد نماز مغرب تعزیے پر مہندی چڑھائی جاتی ہے۔ دراصل اس رات کو تعزیے کو ممل کرکے مقبرے میں رکھ دیا جاتا ہے اور رہم مہندی بیاد حضرت قاسم ابن حسن اوا کی جاتی ہے۔ ہرگھر سے خدام ساوات کی تیار کردہ مہندی میں مالیدہ، مہندی موم بنی وغیرہ رکھ کر تعزید کے سامنے نذر

کرے دعا ہوتی ہے اور منت اوا کیجاتی ہے۔ بیسلسلہ دیر شب تک چلنا رہتا ہے بید صاف ہندوستانی رسم ہے۔ ۸ محرم کوتعزیے کے تنیوں حصوں کو پھر علاحدہ کرکے بعد ظهر مقبرے سے بلند دروازے کے پاس لے جایا جاتا ہے جہاں بعد عصر اسے دوبارہ کیجا کرکے آخری شکل دے کر بعد مغرب سبروں اور باروں پھولوں سے لادکر آستان عالیہ پر رکھ دیا جاتا ہے۔

ک- ای شب میں بعد معمول آستانہ (۱۰ بجسردیوں میں ساڑھے پانچ بج) پہلی سواری تعزیہ کی اس مقام سے روانہ ہوتی ہے (آنے والی تینوں شبول میں جلوس ای دفت لکاتا ہے) سواری کے ساتھ ہی سوز خوانی کاسلسلہ ہوتا ہے۔ اول شب سے ایک مقامی بزرگ کا سلام پڑھا جاتا ہے جومنکر تعزیہ کے گر ایک کرامت سے معتقد ہوئے۔

#### تری جناب میں کیونکر سلام ہو یا شاہ کٹا کے سر کو کیے لااللہ اللہ اللہ

اس کے بعد خواجہ اجمیری کی رہائی شاہ است حسین، پھے مرجے اور آخر بیل مرھیے" رخصت کا زمانہ ہے جرم میں ہے سواری" پڑھا جاتا ہے۔ قریب ۱۲ بج تک جلوس لنگر خانہ گلی ہے ہوتا ہوا چھتری گیٹ پر لے جایا جاتا ہے۔ ماتم ہے قبل" دیکھوتو کر بلا میں عجب زلزلہ پڑا" نظم پڑھی جاتی ہے جستری گیٹ پر لے جایا جاتا ہے۔ ماتم ہے قبل" دیکھوتو کر بلا میں عجب زلزلہ پڑا" نظم پڑھی جاتی ہے ۔ ماتم وھول نقارہ بجاکر کیا جاتا ہے اور خادموں کی یہ جماعت" حو بلی متونی" کی جانب کی جاتی ہواتی ہے کہ کل کے چبوتر ہے ہی ہم محرم کو بعد عصر اطراف کے گھروں سے تھی روثی شکر شربت لایا جاتا ہے اور فاتھ نذر ہوتی ہے۔ اسی شب کواسی انداز سے بعد معمول آستانہ فار شریف یعنی تعزیہ کو چھتری درواز ہے ہے اس شب ماتم کے ساتھ رکھ دیا جاتا ہے۔" جنازہ درواز سے ساتھ رکھ دیا جاتا ہے۔" جنازہ بوتی ہے۔ سیدوں اور پچھتری درواز سے پر ہی رہتا ہے۔ اسی شب امام باڑ سے میں بعد ماتم پیڑوں پر نذر ہوتی ہے۔ سیدوں اور پچھتری درواز سے بیادی اور ہتھکڑی پہنی جاتی ہے۔ بیاد امام زین العابدین اور منت سے بھی ادا ہوتی ہے۔ بیاد امام زین العابدین اور منت بھی ادا ہوتی ہے۔ بیاد امام زین العابدین اور منت بھی ادا ہوتی ہے۔ بیاد امام زین العابدین اور منت بھی ادا ہوتی ہے۔

ای شب ڈھائی دن کے جمونیزے کے پاس'' ڈولہ' نکلتا ہے اور سوزخوائی ہوتی ہے۔اس وقت عجب کیفیت ہوتی ہے۔اس وقت عجب کیفیت ہوتی ہے آس پاس مجالس ذکر حسین ہوتی رہتی ہیں ای شب میں خدام درگاہ شریف میں نوافل عاشورہ ادا کرتے ہیں اورد گرعبادات کرتے ہیں۔

يوم عاشوره

وس محرم علی الصبح ساڑھے آٹھ بجے احاظۂ نور میں نزو جنازہ وکر بلاشریف''شہادت نامۂ' پڑھا جاتا ہے جس میں واقعات کر بلا اور قربانی وشہادت حسین کا پُرسوز تذکرہ ہوتا ہے اور مجلس میں گریہ و زاری ہوتی ہے۔ ساڑھے بارہ بجے اس کے ختم ہونے پر نزد جنازہ شریف چھتری گیٹ پر''بشز'' مرشیہ پڑھا جاتا ہے۔ ساڑھے بارہ جب میں شہادت علی اکبراور در دِ امام حسین کا ذکر ہوتا ہے۔

آستان عالیہ پرمجلس قل وعرس مجالس سبھی کا مضاتمہ دن میں ایک یا ڈیڑھ بیجے ہوتا ہے۔ بدیخصوص رسم اس درگاہ کی ہے۔ اس طرح یوم عاشورہ کا خاتمہ ہوتا ہے۔

رات میں تعزیے کی سواری امام باڑہ ہے ہوکرخادم محلّہ لنگر خانہ گل ہے گزر کر مین گیٹ پر ۲ بج بجنی ہے اس سے قبل یہ جلوس شہر کے باہر قبرستان جاتا تھا جہاں ضبح تعزیہ سیراب کر دیا جاتا تھا۔ گر اب حالات و تعیرات شہر کی وجہ ہے اس جلوس کو اندرونِ محلّہ ہی کردیا گیا ہے ۱۲ بج تعزیہ جب چستری گیٹ پہنچتا ہے تب جنازہ شریف کی سواری اس کے آگے کرکے نوحہ پڑھا جاتا ہے۔ کر بلا کے مسافر نہ آئے ،بعد اس کے دیگر مراثی پڑھے جاتے ہیں۔ مین گیٹ پر ماتم کیا جاتا ہے اور" منزل" (چاروں طرف سے تین مرتبہ طواف) تعزیہ و کر بلا شریف کو دی جاتی ہے اس کے بعد کمانی گیٹ سے نکل کر یہ جلوس سولہ تھمبایس پہنچاتے جہال تعزیہ پر آخری سلام پیش کرکے پھر اس کو دوحصوں میں کردیا جاتا ہے اورقبل ازضبح جھالرہ میں سیراب کردیا جاتا ہے۔ جنازہ شریف کو ڈھا تک کر واپس حو لمی موقع پر بنتا ہے اورقبل ازضبح جھالرہ میں سیراب کردیا جاتا ہے۔ جنازہ شریف کو ڈھا تک کر واپس حو لمی موقع پر بنتا ہے) نذر کر کے تقسیم کی جاتی ہے۔

تیجہ (تیسرے دن) ۱۲ محرم کو کھیر اور توشہ کی روئی نذر کے بعد رشتہ داروں میں تقسیم کی جاتی ہے اس شب آخری محفل چھتر کی دروازے پر ہوتی ہے جس میں مابعد کر بلا کے واقعات کے بیان کے بعد دیر شب میں سلام نذر کے بعد فاتحہ ہوتی ہے۔ حال ہی میں گیارہ، ہارہ محرم کی شب میں بزمِ منقبت ہونے گئی ہے وگر نہ اس سے قبل یہ رات خالی جھوڑ دی جاتی تھی تاکہ کئی روز کی شب بیداری کے بعد آرام ہو سکے۔

خصوصیات محرم سیدزادگان

ا- تیرہ دن یعن ۱۳ محرم تک محفل توالی موقوف رہتی ہے تاکہ چہلم تک ہونے والی مجالس و سوز خوانی ہوتی رہتی ہے تاکہ چہلم تک ہونے والی مجالس و سوز خوانی ہوتی رہے اور میلا و شریف بھی نہیں کیا جاتا ہے کہ یہ خوشی کا اشارہ ہے۔ اس دوران شادی میاہ تو در کنار حج ہے آنے والے حضرات کو بھی بھولوں کے ہار وغیرہ نہیں بہنائے جاتے ہیں، صرف عطر پیش کردیا جاتا ہے۔ وسویں اور بیسویں کے موقعہ پرمجالس کا اہتمام اور نذر نیاز کی جاتی ہے۔

۲- تعزید کی سواری میں از حد اوب اورخشوع و خضوع ملحوظ رکھا جاتا ہے۔ کندھا یا سواری دینے والے خدام خواجگان ہی ہوتے میں۔ برہند سر و برہند پا، باوضو، آس پاس کوئی بے ادبی یا گستاخی سامنے نہیں آتی۔ مشعل روشن رکھی جاتی ہے۔ اور مرثید خوال مرثید پڑھتے چلتے ہیں۔ تیمرکا لوگ کندھا دیتے ہیں اور مرثید خوال حفرات کو نذر۔

تعزیے کو عام طور پر'' آثار شریف' کہا جاتا ہے اور اس پر چاروں طرف سے پھول ، میوے ،
نوٹ اور سنہری کاغذوں کے سہرے اور ہارڈالے جاتے ہیں۔ بیسب عام طور سے خدام کرتے ہیں۔
گرشہر کے دوسرے مسلمان بھی کرتے ہیں۔ سواری کے راشتے میں جگہ جگہ جائے کافی شربت وغیرہ
تقسیم ہوتا ہے۔ اہل ہنود حضرات بھی اس کے نیچ سے نکلتے ہیں کندھا دیتے ہیں اور ہار پھول پیش
کرتے ہیں۔

۔ چہلم تک اکثر وہیشتر گھروں میں مجالس ہوتی ہیں اور '' حلیم'' متواتر پکائی جاتی ہے اور عام دعوت ہوتی ہے۔

سی کھے چھوٹے تعزید ازر اہ عقیدت و منت نئی نسل کے بیچ بھی بناتے ہیں اور جلوس نکا لتے ہیں ایک باور چی کا'' چا ندی کا تعزید'' بھی لنگر خانے میں نکالا جاتا ہے اور سوز و سلام پیش کیا جاتا ہے۔ چہلم پر جھوٹے پیالوں میں بارہ اماموں کی نذر کھیر پر ہموتی ہے اس روز ایک'' پھول پیالہ'' چو کورشکل کا نکالا جاتا ہے۔ اور شب میں مراثی و سوز خوانی کے ساتھ سیراب کردیا جاتا ہے۔

اس طرح ایک عظیم صوفی مرکز پر اہل بیت اطہار، اولادِ رسولو علی و امامین امت شہدائے کر بلاشہدائے ساوات کی یاد تازہ کی جاتی ہے اور بے پناہ عقیدت کا اظہار ہوتا ہے۔ ہرے کرتول کے بہننے کا رواج عام ہے۔ عاشورہ تک زمین پرسونے کا بھی رواج ہے۔

اجمیرے اکثر شعرانے اہل بیت اطہار اور شہدائے کر بلاک شان میں قصیدے منقبتیں سلام پیش

کے ہیں۔ ان میں عبد الباری لعن کا سلام بہت مقبول ہے جو ہرمجلس کے بعد پڑھا جاتا ہے۔

اے محمد کے جگر پارے سلام

اے علی کی آ کھ کے تارے سلام

تو نے اے دانائے رمز کا گنات دے جال ہلادیا راز حیات

دست فاسق میں دیا تو نے نہ ہاتھ تا ابد او ٹجی رہے گی تیری بات

#### عزاداری محرم اور ۱۸۵۷ء کی پہلی جنگ آ زادی رونیسر سیورمزیزالدین حسین \*

ہندوستان ہیں عزاداری کی بنیاد تیرھویں صدی عیسوی میں صوفیا ہے کرام نے ڈالی۔ صوفیا عزاداری محرم اپنی خانقا ہوں میں انجام دیتے تھے اور بیعزاداری بہت سادہ طریقے پر ہنی تھی۔ وعظ ہوتا تھا اور پھر دس محرم کوعلم و تعزید کا جلوس کر بلا جاتا تھا۔ آج بھی صوفیاء کی درگا ہوں میں عزاداری محرم ہوتی ہے۔ خواجہ غریب نواز کی درگاہ، اجمیر، خواجہ قطب الدین بختیار کاکی کی درگاہ، مہرولی، دبلی اور حضرت نظام الدین اولیاء کی درگاہ، دبلی میں امام باڑے ہیں جہاں عزاداری محرم ہوتی ہے اور دس محرم کو جلوس کر بلا جاتا ہے۔ خانقاہ اور امام باڑے کا مزاج کیساں ہے۔ دونوں کے دروازے تمام لوگوں کے لیے تھلے ہو کے ہیں، چاہے ان کا تعلق سی تھی ندہب سے ہو۔ میرے جداعلی سیدعلی ہدانی جنھوں نے ہندوستان میں کرویہ سلیلے کی بنیاد ڈالی اور ایک کتاب '' مودة القربی'' کے عنوان ہو تی بیس کی نسل سے تعلق رکھنے والے میر کمال الدین ہمدانی نے جلائی ضلع علی گڑھ ہے تحریر کی، انہیں کی نسل سے تعلق رکھنے دالے میر کمال الدین ہمدانی نے جلائی ضلع علی گڑھ ہر پرویش میں کبرویہ سلیلے کی بنیاد ڈالی امام سین کو فروغ دیا۔ سید شاہ خیرات علی نے از پرویش میں کبرویہ سلیلے کی بنیاد ڈالی امام سین کو فروغ دیا۔ سید شاہ خیرات علی نے ہو سید میں ایک امام باڑہ بھی تغییر کیا تھا جو آج بھی موجود ہے۔

دیلی کے سلاطین نے بھی عزاداری محرم کی بنیاد اپنے طور پر ڈالی۔ منہاج السراج نے طبقات شاعری میں لکھا ہے کہ جب مش الدین انتش (۱۲۳۱–۱۲۱۰) موالیر کے قلع کا محاصرہ کئے ہوئے تھا تو محرم کا چاندنظر آ گیا۔ انتش نے منہاج کو تھم دیا کہ اب دس محرم تک رات میں ان کو وعظ دینا ہوگا۔ ای طرح کے اور شواہد اس دور کے تاریخی آخذ میں ملتے ہیں۔ مغل بادشاہ بھی اہل بیت سے عقیدت رکھتے تھے اور عزاداری محرم کے فروغ کے لیے خانقا ہوں اور درگا ہوں کو مدد دیا کرتے تھے۔ دوسرے مغل بادشاہوں کے رقعات اور احکامات ملتے دوسرے مغل بادشاہوں کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات ملتے ہیں۔ اور تگ زیب کے رقعات اور احکامات میں۔

الله شعبة تاريخ، جامعه لميداسلاميه، ني والي

نامہ بھی بارہ نکات پر رکھا۔ اپنے رقعات میں مادات کے احترام کے سلسے میں آیت کریم۔ قل لا استلکم علیہ اجرآ الاالمودۃ فی القربی کا بھی حوالہ دیا ہے۔ اورنگ زیب نے تحریر کیا ہے کہ "مادات سے محبت اورعزت کرنا ہمارے ندہب کا حصہ ہے اور ان سے نفرت اور دشمنی رکھنے والے کے لیے جہنم ہے' مخل باوشاہ باہر سے بہاورشاہ دوم تک سب ابلی بیت سے مودت کرنے والے تھے۔ کہ ۲۰۰۷ء میں ہم کہ ۱۸۵۵ء کی جگہ آزادی کی ۱۵۰ ویں سائگرہ منانے جارہے ہیں۔ اس دوران کی محرم بھی آیا۔ اس سے متعلق وستاویزات بھی بیشنل آرکا ئیوز آف انڈیا میں اور اردو زبان میں ہیں لیکن ہم سے موجود ہیں۔ یہ دستاویزات تعداد میں ہیں ہزار ہیں جو تمام فاری اور اردو زبان میں ہیں لیکن ہم نے ابھی تک ان کا مطالعہ نہیں کیا۔ میں کم ۱۸۵۵ کے فاری و اردو دستاویزات پر کام کر رہا ہوں اور اس میں مجھے محرم اور امام باڑوں سے متعلق بھے دستاویزات ملیں تو میں نے سوچا کیوں نہ اس پر ایک مضمون لکھ دوں تا کہ عام لوگوں تک یہ معلومات بھنے سکیں۔ یہ دستاویزات اس دور کے نظام کی عکای کرتی ہیں۔

NAI Document No.73 - F.I. dated 20th May, 1857

ایک درخواست '' حضرت جہاں پناہ سلامت (بہادرشاہ) کے نام ہے کہ مخل بادشاہ اکبر دوم نے اپنے ششم جلوس میں ایک ز مین تعیر امام باڑہ کے لئے عشرت علی خال ناظر کو دی تھی اورانہوں نے امام باڑہ تعیر کرایا اور (دہاں) مجالس محرم ہوتی تھیں لیکن حیدرعلی نے اس پر قبضہ کرلیا ہے۔ بادشاہ کے تھم سے حیدرعلی کو برخاست کیا گیا۔ درخواست کنندگان میں نورالدین، خواجہ غلام علی، محمد بخش معمار ادرسید حیدرحسین ہیں'۔

NAI-Document No.B, 130 F.185 dated 24th April, 1857

ایک تکم جاری ہوا'' بخدمت جمیع تھانہ دار صاحبان مبربان دوستان تھانہ داران شہر دبلی بعد سلام آئکہ اس وقت جرنیل طالع یارخال صاحب بہادر کوتوالی میں تشریف فرما ہوئے کہتم تاکیدا رقعہ بنام تھانہ داران شہر لکھ دو کہ محرم میں باجا بجنے نہ پادے'۔ یہ تکم ظاہر کرتا ہے کہ محرم کی حرمت کی خاطر مغل بادشاہ نے اس طرح کا تکم جاری کیا۔

NAI- Ducoment No.B 102, F.103 undated

دراصل اٹھارویں اور انیسویں صدی عیسوی میں محبت اہلِ بیٹ واضح طور پرتھی۔ مثال کے طور پر

شاه ولى الله فيوض الحرمين مين لكهت مين "ميري طبيعت اور ميري فكركو جب اينے حال ير جهور ويا جائے تو دونوں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو فضیلت دیں'۔ ان کے مینے شاہ عبدالعزیز نے سر الشہادتین ککھی۔ اس کتاب کی بنیاد پر بعض لوگ شاہ عبدالعزیز کوشیعہ تصور کرتے تھے۔ آپ کے درس میں مختلف لوگ آتے تھے آپ لکھتے ہیں'' حافظ آ فتاب میرے درس میں شامل ہوتے تھے ایک ردز ک حضرت علی کا ذکرشروع ہوا ، میں نے حضرت علی کے مناقب بیان کرنے شروع کردیئے۔ اس روہیلہ یٹھان نے (مجھے)شعبہ سمجھ کر درس میں آنا موقوف کردیا''۔ اس کے بعد شاہ عبدالعزیز نے 9- ١٤٨٩ء ميں تحفه اثناء عشريد لکھي۔ اس كے دياجه ميں شاہ عبدالعزيز لکھتے ہيں كه 'اس كتاب كى تالف کی غرض اور ضرورت ایں لیے محسوں کی گئی کہ جس دور ہے ہم گزر رہے ہیں اور جس زمانے میں ہم زندگی گزار رہے ہیں اس میں اثناءعشر یہ کا غلبہ اور شہرہ اتنا بڑھ گیا ہے کہ بہمشکل کوئی گھر ایسا ہوگا کہ جس میں کوئی نہ کوئی تحف اس مذہب کو افتیار نہ کر چکا ہو یا اس سے متاثر نہ ہوا ہو''۔ ای طرح کی ایک دستاویز Mutiny Papers میں ملی ہے۔ مغل بادشاہوں کو اہل بیت سے عقیدت تھی اور بہادر شاہ ظفر بھی ای فکری روایت کا حصہ تھے۔تو جس طرح شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کے بارے میں خیال بنا کہ وہ شیعہ ہو گئے ہیں ای طرح بہادر شاہ ظفر کے لیے بھی عوام میں یہ بات مشہور ہوگئی کہ بهاور شاه في شبعي ندبب اختيار كرليا بي "- حقائق آ گابان معارف وستگاه ، سالكان مسالك حقيقت ، نا بجانِ مناج طريقت حضرت علام نظام الدين وسيدعبدالله ومولوى محمد سالم وعلاؤ الدوله سيدمحي الدين خاں وسد حسن عسکری و میاں نیاز احمر صاحبان معلوم نمایند که تبهت ترک مذہب الل سنت و اختیار هیعت بحضور بسته ..... از راه حسد برای بدنام ساختن حضور کرده اند..... که این محض دروغ ولی اصل و بآنان كه استفسار اين إمراز ابشان نموده باشند ازين معنى اطمينان خاطر نموده ومهند بدين وسيلت تكذيب مدعمان ابن دعویٰ باطل نمایند'' به بهادر شاه ہے متعلق ۱۸۵۷ء میں اس طرح کی افواہ کھیلانا ایک سیاس حال تھی اور ہوسکتا ہے کہ جمیں میں ہے کوئی انگریزوں کے ایجنٹ کی حیثیت سے کام کر رہا ہو۔ ١٨٥٤ء ميں شاہ جہاں آباد كے زيادہ ترعوام جن ميں ہندومسلمان ادرسى وشيعه سب شامل تھ، بیادر شاہ کے ساتھ تھے۔لیکن تھوڑی ہی تعداد ایسے لوگوں کی بھی تھی جو انگر ہزوں کے ساتھ تھے۔ ہم و کھیتے ہیں کہ برٹش فوج کے کشمیری گیٹ کے اڑانے کے بعد برٹش فوج کو لال قلعے تک پہنچنے میں پانچے دن لگے۔ یہ اس مات کی دلیل ہے کہ شاہ جہاں آ باد کےعوام کی بڑی تعداد انگریزوں کے خلاف تھی۔

اس افواہ میں جال بیتی کہ اگر بہادر شاہ اس کی تردید نہیں کرتے تو سی مسلمان ان سے علاحدہ بوجا کیں گریز اور اگر بہادر شاہ تردید کرتے ہیں تو شیعی مسلمان ان سے علاحدہ بوجا کیں گے لیکن انگریز اور ان کے ایجنٹ اپنی چال میں کامیاب نہیں ہوسکے۔ دراصل محبت اہل بیت تو اللہ کے حکم قل لا استلکم علیه اجرآ الا المودۃ فی القربیٰ کا جزو ہے۔ اس میں سی وشیعہ کا کوئی سوال بی نہیں۔ محبت اہل بیت تو اجر رسالت حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے اس کے بغیر اسلام پر ممکن نہیں ہے۔

جب اگریز ۱۸۵۷ء میں مولوی کفایت علی کوسولی پر چڑھانے کے لیے لے جارہ تھے تو وہ سی شعر پڑھ رہے تھے:

کوئی مجل باتی رہے گا نہ چمن رہ جائے گا پر رسول اللہ کا دینِ حسن رہ جائے گا نامِ شابانِ جبال مٹ جاکیں سے لیکن یہاں حشر تک نام و نشانِ رہج تن رہ جائے گا

## ہندوستان میں عزاداری کی روایت اور مسلکی تناز ہے سیوان ل(بہار) کا ایک خصوصی مطالعہ

\$27.794

اس مقالے میں انیسویں اور بیبویں صدی میں ہندوستان کی سیاسی صورت حال میں عزاداری کی روایات خصوصاً اس سلسلے میں سنی، شیعہ مسلکی نکراؤ کے حوالے ہے، کچھ تجزید کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ہندوستان میں عزاداری کی روایت صرف شیعوں تک ہی محدود نہیں ہے، اسے بہت تقدی و احرام کے ساتھ سنی لوگ بھی مناتے ہیں۔ ملک کے کچھ حصوں خصوصاً بہار، از پردیش تجرات، دکن وغیرہ میں عزاداری کے سلسلے میں نظر آنے والی جذباتی شدت قابل توجہ ہے اور اس نے پچھ عالموں (محققوں) کی توجہ کو مبذول بھی کیا ہے۔

بنو امیہ اور بنوعباس کی طرف سے ایڈا رسانی کے ہراس (Persicution complex) اور بے جا جا نبداری کے اپنے خیالی تصور (Perceived discrimination) کے تحت شیعوں نے دنیا کے مختلف حصوں کی طرف ہجرت کی۔

انہیں ہندوستان میں کسب معاش کے لیے بہترین سیاس ماحول نظر آیا اس لیے یہ ایک ایک، دو دو کرکے یا گروہ کی شکل میں آ ہتہ آ ہتہ ادھر بڑھ آئے۔ یہ ہندوستان میں اس دور میں چھلے بجو لے جب ایران میں صفوی خاندان کی حکومت تھی۔ اپنے ایرانی رشتوں کے اثر سے شیعول نے جلد ہی، خصوصاً جنو لی ہندوستان میں، خود کو متاز حکر ال طبقے میں بدل لیا۔ یہیں بھنی سلطنت کے انتثار کے بعد کئی شیعہ حکومتیں وجود میں آئیں۔ یہ

گوکہ مغل زیادہ ترسنی ہی تھے مگر ان کے درباروں میں سیاسی تقاضوں ادر کسی حد تک ایرانی ثقافتی اثرات کی وجہ ہے، شیعہ اثرات کا مرتب ہونا بالکل ناممکن بھی نہیں تھا۔ براؤن،ای۔ جی۔ نے لکھا ہے:

١٠٠٠ شعبة تاريخ على مؤهمهم يونيورش على مزه

ا بیوان علی بهاد کا ایک ضلع بے جے سارن ضلع ہے الگ کر کے ضلع بنایا حمیا ہے۔ یبال مسلمان آبادی کی تعداد کافی ہے۔ کو کدان می سنیول کی اکثریت ہے محربعض جگد شیعہ بھی غالب حیثیت ریکھتے تیں۔

٣- موجان سين : اين انفروذ كشن فوشيقي اسلام، دى بسترى ايند و وكثر ائنس آف ثولورشيعي ازم، ص ١٢٠٠

'' خواہ عقیدے، خواہ پالیسی کے تحت باہر نے شیعوں کے لیے کافی طرفداری کا مظاہرہ کیا جس کے بیچے میں اس کی وسط ایشیائی رعیت میں بہت بیزاری بیدا ہوئی' بیا

اپنی چھنی ہوئی ریاست فرغانہ کو دوبارہ حاصل کر لینے اور ہندوستان کو فتح کرنے کی جدو جہد میں ایران کے حکمراں شاہ اساعیل نے باہر کی حمایت کی تھی۔ اس اثر کے تحت اس نے اپنے دربار میں بچھ شیعہ روایات شروع کی تھیں۔ ی ہایوں اور اکبر کی مائیں، دونوں ایرانی انسل تھیں، ہایوں جب ہندوستان سے نکا اور اس کے بھائیوں نے بھی اس کا ساتھ چھوڑا تو اس نے ایران کے شاہ عباس کے دربار میں بھی بہت سے با اثر امراء جو کم عمر بادشاہ کے ذہن پر گہرا اثر ذال سکتے تھے شیعہ تھے۔ بیرم خان بھی ان میں سے ایک تھا۔ ابوالفضل، اس کا باپ شخ مبارک اور بھائی فیضی وہ ممتاز شخصیتیں تھیں جو اس کے دربار کی زینت تھیں۔

جس وقت اورنگ زیب کے دور میں دکن کی شیعه سلطنتیں تیزی سے رو بہ تنزل تھیں۔ شالی ہندوستان میں اودھ، جس کا مرکز لکھؤ تھا، شیعی مراکز میں اہم ہوتا جارہا تھا۔ کچھ بعد میں بیمرکز ترتی کرکے ان کلچرل مرکزوں کی حد تک بہنچ گیا کہ اس کی زندگی کے ہر شعبے اور رخ میں شیعیت کا عکس نظر آنے لگا۔ شیعہ شنی مسلکی جھڑ ہے بھی کبھی لکھؤ میں چھوٹ پڑتے تھے۔

ان دو فرقوں میں جھڑے کی جڑ سالا نہ محم کی رسومات ہوتی تھیں، جے ڈونالڈین نے شیعوں کی سب سے امتیازی اور سب سے زیادہ جانی بچپانی روایتوں میں سے ایک روایت کہا ہے۔ ۱۰ محم جسے عاشورہ بھی کہتے ہیں، جس دن بزیری فوج کے ہاتھوں حسین کی شہادت ہوئی، شیعوں کا اس سے گہرا عقید تمندانہ تعلق پیدا ہوگیا۔ پوری دنیا میں، خصوصاً شیعوں میں محرم کے پہلے دی دن سوگ کے رن مانے جاتے ہیں۔ ابوبویہ کا معز الدولہ (۵ ۹۳ تا ۱۹۲۰) جو بغداد میں عباسیوں سے مخرف ہوا، اس نے ۹۳۵ء میں محرم کی روایات منانے کی ابتدا کی۔ جب محرم شروع ہوتا تھا تو ''بازار بند کردیے جاتے تھے، قصائی اپنا کاروبار بند کردیتے تھے، بادر چی کھانا پکانا جھوڑ دیتے تھے، فنکیاں (Cisterns) جاتے تھے، فنکیاں پہنا تھا، گھڑوں پر نمدے کے ڈھکن ڈھک دیئے جاتے تھے، عورتیں بالوں کی لئیں گرادی تحسیں، چیو پرانے کپڑے پہنی تھیں، اپنے عورتیں بالوں کی لئیں گرادی تحسیں، چروں پر سیابی لگالتی تھیں، پھٹے پرانے کپڑے پہنی تھیں، اپنے عورتیں بالوں کی لئیں گرادی تحسیں، چروں پر سیابی لگالتی تھیں، پھٹے پرانے کپڑے پہنی تھیں، اپنے

۱۰ پراؤن وای بی بی اے لئریری بسٹری آف پرشیا آلاء ص ۴۵۱، ۱۷، ص ۶۳ میل سٹر جیمے این وسابقہ حوالہ (؟) می ۱۲۵ میل سے ڈونالڈس کے کیدایم وی هیعائن بلیجن وم ۲۵۷

چروں برطمانی مارتی تھیں اور حسین برروتی تھیں۔'ل

شیعت کے فروغ کے ساتھ محم کی روامات دنیا کے دوسرے حصوں میں پہنچیں۔ برطانوی ہندوستان محرم کے سلسلے میں سب سے اہم مرکز ہوگیا جہاں اس کی رسوم و روایات بڑے منظم انداز میں منائی جانے لگیں۔ کچھ اور بعد میں تو ان روایات کی شناخت لکھنؤ سے وابستہ ہوگئی اور یہ روایات بہت ہے لوگوں کی توجہ کا مرکز بن گئیں۔ بورے ماہ محرم میں مجلسیں ہوتی تھیں جن میں حسن اور حسین کی وفات پر مرجمے پڑھے جاتے تھے۔ (مجلس کے آخر میں تیز ایڑھا جاتا تھا)۔ تیزے کی سَی مخالفت كرتے تھے، چونكدان كے نزديك يميلے حار خليفه محترم تھے اور انہوں نے اسلام كى بہت خدمت کی تھی۔ ان اختلافات کے باوجود ہندوستان میں سنی مسلمان بعض جگہوں پر جیسے دکن، بہار، اتر ردیش، بنگال میں شیعوں ہے زیادہ محرم مناتے تھے، جو غالبًا ایران سے متاثر مسلمانوں کا اثر تھا۔ اسٹینس مین نے اطلاع وی کہ: '' وہلی میں مجلسوں میں شیعہ سنی بلکہ ہندو بھی شرکت کرتے میں'۔ ع بولسر نے لکھا ہے: '' اگر مجلس میں بہت سے شیعوں نے شرکت کی تھی تو ان سے زیادہ ہندوشریک تھے'۔ سبریہ بھی قابل ذکریات ہے کہ محرم کی روامات میں مسلمانوں کے مختلف خیالات رکھنے والے لوگ شریک ہوتے ہیں، گو کہ یہ تعداد محدود ہے۔ بہار میں حسن ادر حسین کو بہت محترم اور معزز مانا جاتا ہے۔ بے اولاد ہندوحسن اورحسین کے نام پر منت مانتے ہیں کہ اگر ان کے یہاں لڑکا پیدا ہوگا تو وہ محرم میں ' بیک' کی خدمت انحام وے گا۔ بتاما جاتا ہے کہ در بھٹگا میں ہندو بری خواہش کے ساتھ محرم کی رسوم کومنظم کرنے کی ذمے داری لیتے ہیں۔ سے برودہ کے کیکواڑ اور گوالیار کے سندھیا محرم کی رسومات میں حصہ لیتے تھے اور ان کی سر برش میں مجلس ہوتی تھی۔ ۵۔

بہرطور، ستی شیعوں کے درمیان جھڑے کی اصل جڑ وہی مدح صحابہ، یعنی پہلے تین خلفاء کی تعریف کرنا اور تیز الیتی شیعوں کی طرف ہے ان پر عام لوگوں کے سامنے لعن کہنا ہی رہی ہے۔

۱۹۰۴ء سے ۱۹۰۹ء تک جگہ جگہ یہ فسادات ایک مستقل سا سلسلہ بن گئے جس کے لیے ہو پی کی حکومت کو اس صورت حال کا جائزہ لینے اور اصلاحی اقدامات تجویز کرنے کے لیے ایک کمیٹی تشکیل

ا بیش ایس فدا، دی ریناسانس آف اسلام (ls. cul. II) ص ۴۳۳ م دی انتینس مین، دینی، ایر بل ۴۳۰ ۱۹۳۳ م ۳ برانشر سے این ، سابقه حواله هم ۱۷ کار مین ۱۹۳۲ مین ۴۵۲ مین ۴۵۲ مین ۱۹۳۲ مین ۱۹۳۲ مین ۴۵۲ مین ۴۵۲ مین ۴۵۲ مین

۵۔ اومان بے بیء دی برتمنس جمیس، ایند مسلمس آف اغریا، پارت Ch.l. III نیز دیکھیے سلمین ان اور دو، وبلیو-ایج سیلمین ک سماب، اے جرفی تحرو دی کنگذم آف اور دان 50-1849 (1971)

کرنی پڑی۔ نیتجا ۱۹۰۹ء میں حکومت کو احتیاطی تدبیر کے طور پر مدح صحابہ اور تر ادونوں کوعوام میں کہنے پر پابندی لگانی بڑی۔ یہ پابندی تین موقعوں پر عائد کی عمی جس میں عام طور پر جھرے ہوتے تھے۔ لیعنی عاشورہ، چہلم اور ۲۱ رمضان۔ ان تین موقعوں کے علاوہ اگر اس رسم کو ادا کیا جاناہوتا تو انظامیہ سے پہلے سے اجازت لینی بڑتی تھی تا کہ نقضِ امن کا مسئلہ نہ پیدا ہو۔

۱۹۳۵ء میں اس مسکلے نے اس وقت پھر سر ابھارا جب دوستی مسلمانوں نے عام لوگوں کے سامنے مدح محابہ پڑھنی شروع کردی، بہرحال حالات کو گبڑنے ہے اس طرح بچایا عمیا کہ ان دونوں کو گرفتار کرلیا گیا۔ پھر ای سال سنی مسلمانوں نے 'بارہ وفات' کا جلوس نکا لنے کی اجازت مانگی لیکن حکام نے دونوں فرقوں میں بڑھتے ہوئے تناؤ کے مذنظر اجازت نہیں دی۔ اس کے بعد پھر یہ کوشش کی گئی کہ کسی قتم کی آبسی صلح و صفائی ہے یہ مسئلہ دونوں فرقوں کے درمیان دوستانہ انماز میں طے کرکے اس تناؤ کوفتم کردیا جائے، گریہ کوشش ناکام ہوئی۔ آخر حکومت نے الہ آباد ہائی کورٹ کے ایک جج السوپ (Allsopp) کی سربراہی میں ایک عدالتی انکوائری سمیٹی تشکیل دی تاکہ وہ اس مسئلے کا بغور مطالعہ کرے اور موجودہ حالات کی معلومات حاصل کرے۔

سکیٹی نے مدح صحابہ اور تر سے پر پابندی کے احکامات کو جاری رکھنے کی سفارش کی۔ وقتی طور پر قو حکام فسادات کوروکنے میں کامیاب ہوگئے گر ۹ ۱۹۳۹ء میں فسادات کھر شروع ہوگئے کیونکہ فریقین مطمئن نہیں تھے۔

1979ء میں یو پی کی حکومت نے مدح صحاب اور بارہ وفات پر جلوس نکالنے کی اجازت دے دی۔
اس سے پھر پر بیٹانیاں کھڑی ہوگئیں اور دونوں فرقوں کے درمیان پھر فسادات ہونے کے امکانات
بہت واضح ہونے لگے۔ اس کے بعد سے یہ جھڑے ایک مستقل سی صورت اختیار کرگئے اور ہرموقع
پر بچھ اموات بھی ہوجاتی تھیں۔ اس صورت حال میں بچھ اور اطراف سے سیاسی مداخلت نے حالات
کو اور بگاڑا۔ یا احرار، جو ایک سنی قوم پرست (نیشنلٹ) ربحان رکھتے تھے انہوں نے سنیوں کی حایت کی۔ اس کے ساتھ بی ساتھ خاکساروں نے اس قضے کا دوستاند انداز میں فیصلہ کرنے کی

ا بدونوں فرقوں ، خصوصاً شیعد فریقے کے لوگ ، از پرولیش کے مختف علاقوں سے ان قسادۃ وہ علاقوں بیں بڑی تعداد بیں آتا شروع ہوئے تاکہ اینے اپنے فرقوں کی مدد کرسیس دی انٹینس بین ، جولائی ا ، ۱۹۳۹ء ص ۱۰ ، دی انٹینس مین ، اگست ۸۶ ، ۱۹۳۹ء ، اطلاع دی گئی ہے کہ لگ بھگ ۲۰۰۰ء شیعوں نے اس ملیلے میں گرفتاری دی۔ دی انٹینس مین ، اگست ۱۹۳۹ء ۱۹۳۹

پیش کش کی۔ ۱۹۳۵ء میں مدح صحابہ پر پابندی کو توڑنے کے سلسلے میں بتیں سنی مسلمان گرفتار ہوئے۔ جان ہولسٹر کا خیال تھا کہ''مستقبل میں دونوں فرقوں کے صرف ان رہنماؤں سے پچھ امید کی جاسکتی ہے جنہوں نے متواتر صبر وخل ہے کام لیا ہے اور ایک وقتی یا جزوی فتح کے مقابلے میں کل کی بہتری پر نگاہ رکھی ہے۔ صرف ای روح اور جذبے کے ساتھ بڑی اکا تیوں کی بہترین کامیابی حاصل کی جاسکتی ہے''۔ بی

1911ء کی مردم شاری ہے ہمیں سنی اور شیعہ مسلمانوں کا شار بھی ملنا شروع ہوجاتا ہے۔ 1911ء کی مردم شاری میں آ سام میں سب سے کم شیعہ تھے اور سب سے زیادہ پنجاب اور وہلی میں تھے۔ برودہ میں مسلمان آ بادی میں شیعوں کا تناسب سب سے زیادہ تھا۔ سے حیدرآ باد، لکھنو ، فیض آ باد، جون پور، میں مسلمان آ بادی میں شیعوں کا تناسب سب سے زیادہ تھا۔ سے حیدرآ باد، لکھنو ، فیض آ باد، جون پور، رام وہد، احمد آ باد، ہگلی اور مرشد آ باد وغیرہ وہ چند جگہیں ہیں جہاں شیعہ کی قدر زیادہ تعداد میں بیں۔ اس لیے یہاں سنی شیعہ فساد ہونے کا امکان زیادہ ہوسکتا تھا۔

شیعہ ستی جھڑ پوں کے علاوہ خود سنیوں میں بھی جھڑ وں کی کچھ مثانیں نظر آتی ہیں۔ بہار میں ستی برے جوش وخروش اور جذباتی ایجان کے ساتھ محرم مناتے ہیں۔ میرے آبائی وطن سیوان اور اس کے قرب و جوار کے اصلاع جیے گوپال گنج، چھپرا وغیرہ میں جہاں زیادہ ترسنی آباد ہیں، وہاں کے سنی مسلمان محرم کی رسومات کو بری اہمیت ویتے ہیں۔ جب میں نے محرم کی اہمیت کے بارے میں پوچھا تو لوگوں نے برے جذباتی اور ممگین انداز ہیں جواب دیا کہ: '' یہ اسلام کا سب سے اہم واقعہ ہے اور یہ ہماری زندگی میں سب سے اہم حثیت رکھتا ہے''۔ پچھ لوگوں کے لیے یہ اسلام کے ستونوں یہ ہماری زندگی میں سب نے اہم حثیت رکھتا ہے''۔ پچھ لوگوں کے لیے یہ اسلام کے ستونوں (ارکان) جتنا اہم ہے۔ یہ بھی بتایا جاتا ہے کہ سیوان اور آس پاس کے علاقے میں پچھ گاؤں ایسے ہمی ہیں جو عیدالفطر یا عیدالاضیٰ منانے سیوان نہیں آتے لیکن وہ محرم، یعنی عاشورہ منانے ہر سال بلا ناغہ آتے ہیں۔

جب میں نے ایک بزرگ سے پوچھا کہ محرم آپ کے لیے کیوں اہمیت رکھتا ہے تو انہوں نے بواب دیا: '' اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کر بلا کے بعد'۔ اس کے بعد انہوں نے کہا کہ: '' ہمارے لیے الل بیت سے زیادہ کوئی اور عزیز اور اہم نہیں ہے، کیونکہ انہوں نے اسلام کی عظمت کو بچانے کے لیے اپنی جانیں قربان کردیں۔ اس لیے وہ ہمارے لیے نمونہ بن گئے'۔

جب میں نے استے بڑے بیانے پرمحرم کے جلوں کو منظم کرنے کے لیے ذرائع کے بارے میں سوال کیا اور پوچھا کہ جب ہرگاؤں اس کو الگ منظم کرتا ہے تو اس کے بہت زبردست اخراجات ہوتے ہوں گے تو بتایا گیا کہ: '' ہم آپس میں چندہ کرتے ہیں اور اس سلسلے میں خاص طور پرعورتیں اتی جذباتی ہوجاتی ہیں کہ وہ اپنے زیور تک چندے میں دے دیتی ہیں۔ اس کے لیے شہروں میں رہنے والوں ، بلکہ غیر ملکوں میں رہنے والوں سے بھی چندہ لیا جاتا ہے۔ یہ بیسہ عام طور پرتعزیر، سرب ولذل، علم اور جلوں کو منظم کرنے میں خرچ کیا جاتا ہے'۔

بچین میں میں نے خود یہ سب کچھ دیکھا ہے بلکہ اس کے بارے میں کچھ جانے سمجھے بغیر بڑے انہاک ہے اس میں حصہ بھی لیا ہے۔ مجھے یاد ہے برخض اس وقت یا علی یا حسین ایک خاص انداز میں دوہراتا تھا کہ اس سے خود بخو دایک مملین سا ماحول بن جاتا تھا۔ بیشیعہ ماتم سے بالکل مختلف ہے۔ ایسے گرم جذباتی ماحول میں جارحیت بیدا ہونے کے امکانات ہوجاتے ہیں، خاص طور پر جب اس میں آنا، شناخت اور انتماز کا جذبہمی شامل ہوجائے۔

شیعہ سنی فساد سے نیچنے کے لیے اور الگ الگ گاؤں میں رہنے ولے سنی گروہوں میں، جو فرقہ وارانہ تشدد کے ولیے ہی شکار رہنچ ہیں، ان کی آپسی چپقلشوں پر قابو رکھنے کی غرض سے انظامیہ متواتر احتیاطی اقد امات اٹھاتا رہتا تھا۔ جیسے جلوس کے راستے مقرر کرنا، علاقے کے مقتدر اور جانے پہچانے لوگوں کی کمیٹیاں بنانا جن میں شیعہ، سنی اور انظامیہ کے افراد کے ساتھ ہندو بھی ہوتے ہے۔ ید دیکھا گیا کہ عام طور پر جھڑوااس آنا پیندی کی وجہ سے شروع ہوتا ہے کہ کسی خاص گاؤں کا علم اور جلوس آگے رکھا جائے۔ جلوسوں کے راستے لگ بھگ طے ہو چکے ہیں۔ اِن میں ذرا می تبدیلی بھی جھڑے کا سب بن جاتی ہے۔ پھر شاخت کا مسلہ ہے، مثال کے طور پر مختلف گاؤں والوں کو اس بات پر جھڑے نے دیکھا جاتا ہے کہ ہمارے علم کو پہلا اور بہترین مانا جانا چاہیئے۔ اس میں ذات پات کا شاخسانہ بھی بھی بھی بھی بھی بھی تھا۔ اس میں ذات بات کا طرح بہار، بنگال اور ائر پردیش میں شہیدوں کو یاد کر کے خراج عقیدت پیش کر سکتے ہیں جس سے آئیں شہیدوں کو یاد کر کے خراج عقیدت پیش کر سکتے ہیں جس سے آئیں قواب ملے گا۔

محرم کوروایت کے ایک حصے کے طور پر منایا جاتا ہے۔سیوان اور اس کے اطراف کے ضلعول کے

کھے گاؤں جیے حسن پورہ، بالیٹھا، میر تیخ، بر ہاریہ وغیرہ، جبال عزاداری کے جلوس جس بڑے پیانے بر نکلتے ہیں وہ ایک طرح سے طاقت کا بھی مظاہرہ ہوتا ہے۔ ہیں نے بالیٹھا کے شمشاد صاحب سے اس طاقت کے مظاہرے کی بابت پوچھا تو وہ کائی جذباتی ہوگئے ادر انہوں نے جواب دیا: ''ٹھیک ہے یہ غم کا موقع ہوتا ہے، لیکن اس کے ساتھ ہی یہ ہمیں ہمت و جرائت، بہادری، صدق دلی، لگن، دین سے محبت اور اسلام کے لیے قربانی کا جذبہ جس کا مظاہرہ اہل بیت نے کر بلا میں کیا، یہ سب پھے بھی سکھا تا ہے، حالانکہ امام حسین بریدی فوج کی تعداد اور طاقت کو اچھی طرح جانتے تھے۔ اس لیے ہمیں بھی کسی مقصد کے تحت طاقت کا مظاہرہ کرتے رہنا چاہیے''۔

سیوان میں سنی مسلمان اکثریت میں ہیں اور وہ امام حسین کی یاد میں بڑے جذبے اور جوش و خروش کے ساتھ عزاداری کرتے ہیں۔ میں نے پوچھا کہ اتنے مقدس موقع پر خود اپنے ہی فرقے کے درمیان تشدد اور جھڑوں کی کیا وجہ ہے؟ ابوائحن صرف جلوس کی تنظیم میں ہی بہت زیادہ منہمک نہیں رہتے بلکہ وہ پورے سلیلے کو شروع سے آخر تک منظم کرتے ہیں۔ اگر بھی کوئی تحرار یا تشدد پھوٹ پڑتا ہے تو ترجمان یا خالف کی حیثیت سے انہی کی سب سے زیادہ ما تک ہوتی ہے۔ انہول نے میرے سوال کے جواب میں کہا: ''جذبات کی اتن انہا میں پھے بھی ہوناممکن ہے۔ جوش عقیدت ایک وجہ ہے''۔

ای سوال کے جواب میں ایک مقامی اسکول کے استاد نے کہا: '' محرم کا جوش و جذب، غیرتعلیم یافتہ طبقے میں قابو سے باہر ہوتا ہے۔ اس کی وجہ سے آپس میں کلیش ہوتا ہے'۔

میں عزاداری کومنظم کرنے والے بہت سے لوگوں سے طا۔ جب میں نے سوال کیا کہ بہار میں محرم اتنا مقبول کیوں ہے؟ تو ان کے جواب کم و بیش انہی خطوط پر تھے۔ پہلی بات بید کہ محرم ہماری روایت کا حصہ ہے، دوسر سے بریلوی اثر بھی اس کا ایک اہم عضر ہے، تیسر سے خوش حالی جو پیٹر و ڈالر کی دین ہے، چونکہ وسط ایشیا میں کافی تعداد میں لوگ اچھے پیسے کمار ہے ہیں اور بید لوگ محرم کی روایات کی تنظیم میں دل کھول کر مالی مدد دے رہے ہیں۔

ملک کے نوآ بادیاتی دور میں شیعہ اور سنی دونوں کو، عزاداری روایات میں کچھ علامتی اہمیت بھی سکھی۔ عرم خود ایک علامت ہے امام حسین کی طرف سے برائی کی طاقتوں، ناانصافیوں اور سب سے زیادہ حق اور ناحق کے درمیان جنگ کی۔ امام حسین نے اسلام کی حفاظت میں امجرتی ہوئی باطل ک

طاقتوں اور خصوصاً خلافت کو ملوکیت میں تبدیل کردینے کے خلاف جنگ کی اور شہاوت پائی۔ مولانا محمعلی جو ہرنے ایے مشہور شعر میں یہی کہا ہے:

قتلِ حسین اصل میں مرگ یزید ہے اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کر بلا کے بعد

ہندوستان ہیں انیسویں صدی کے دوسرے نصف جھے ہیں برطانوی حکومت کی ناانصافیوں اور غلط پالیسیوں کے خلاف ایک جد و جہدشروع ہوئی۔ برطانوی حکومت ہے اس جنگ کے دوران غالبا محرم کے جلوسوں ہیں بلاتغریق ذات، نسل اور غربی خیالات، کا کچھ ورشہ متحدہ طور پر اپنایا گیا تھا۔ محرم کے جلوسوں ہیں بلاتغریق ذات، نسل اور غربی خیالات، معاشرے کے عام طبقے شریک ہوتے تھے۔ اس ہے ایکتا کا ایک احساس پھولا پھلا۔ امام حسیق کے نام ہے کم سے کم ایک نقطۂ اتحاد حاصل ہوا۔ اس نے عارضی طور پر مسلمانوں کے تمام مسلکوں اور ہندووں کو ایک پلیٹ فارم پر لے آنے کے لیے اتحادی طاقت کا کام کیا۔ یہ ملک میں برطانوی تسلط کے لیے ایک خطرہ بھی ثابت ہوسکتا تھا، اس اتحاد کا اظہار ۱۸۵۵ء کی بعنادت میں ہوچکا تھا، اس لیے حکومت برطانیہ کے لیے یہ ضروری ہوگیا کہ وہ غرب، ذات پات، نسل اور مسلکوں کے نام پر اختلاف و نفاق کا نیج بودیں۔ یہ کام انہوں نے انتہائی کامیابی کے ساتھ انجام دیا، جو ۱۸۵۵ء کی بعاوت کے بعد رونما ہونے والے فرقہ وارانہ اور مسلکی فسادات میں نظر آتا ہے۔

محرم کی پچھ علامتی اہمیتوں میں آیک بہت خاص اہمیت کی حال '' آکھاڑے'' کی روایت ہے جس نے بنیادی تربیتی میدان کا کام انجام دیا۔ آکھاڑے کی تیاری مہینوں پہلے سے شروع ہوجاتی تھی۔ یہ جنگ کے بڑے پرانے طریقوں، لاتھی، بھالے، آلواروں وغیرہ سے لڑنے کی تربیت فراہم کرتی تھی۔ ان اکھاڑوں سے فوجی قتم کے کھیلوں میں تربیت یافتہ لوگ ۱۸۵۷ء کی بغاوت میں شامل ہوئے تھے۔ انہوں نے فرائھی شورش، اور برطانویوں سے وہابیوں کی جنگ میں محرم میں حاصل کیے تجربات کی بدولت ہی بہادری کا مظاہرہ کیا تھا۔ محرم کی علامتی اہمیت اور اس کے مملی، یا تجربے کے رخ سے برطانوی حاکم جونگ گئے اور انہوں نے اپنی '' باننو اور راج کرو'' کی پائیسی کو بروئے کار لانا شروع کردیا۔ اس کے بینچہ میں صاف طور پر نظر آتا کردیا۔ اس کے بینچہ میں مسلکی اور فرقہ وارانہ فساد کھڑے ہوئے۔ چنانچہ ہمیں صاف طور پر نظر آتا کے کہ بیسویں صدی میں شیعہ تی اور ہندو مسلم فسادات کے واقعات میں اضافہ ہوا۔ یہ نگراؤ آزادی کے بعد بھی جاری رہے۔ لکھئو اور دوسری جگہوں پر ہوئے بچھ بہت تھین فسادات کی رپورٹیں بھی

موجود ہیں۔ شیعوں اور سنیوں میں اس تناؤکو کچھ کم کرنے کا واحد راستہ تعلیم ہی ہے۔
شاہ عبدالعزیز نے اپنی مشہور کتاب'' تحف' میں جس کی تالیف ۱۷۸۹ء میں ہوئی تھی، شیعوں کی تاریخ اور عقائد اور تعلیمات کو بیان کیا ہے۔ انہوں نے بتایا ہے کہ یہ کتاب اس وقت کھی گئی جب شیعیت ہرسنی گھر میں سرایت کرگئی تھی۔ ان کا بیان ہے کہ مشکل سے ہی کوئی گھر ایسا بچا ہوگا جس میں پچھ افراد شیعہ نہ ہوگے ہوں اور اس دور میں بہت سے مسائل پر شیعہ شی علاء کے درمیان بہت خت مباحث چل رہا تھا۔ سنی شیعہ فرقوں میں اختلافات اتی شدت اختیار کرگئے سے کہ بھی ہمیں شادی اور فرقہ دوسرے فرقے کو دائر کا اسلام سے خارج مانے گئا تھا۔ فتوں اور ملفوظات میں جمیں شادی اور عام تعلقات کے بارے میں شیعوں کی حیثیت پر سوالات نظر آتے ہیں۔ شاہ عبدالعزیز آئیس خارج از کور جیح دیج سے۔ شاہ عبدالعزیز آئیس خارج ان وشعوں سی میں سیجھتے تھے گر وہ ان سے عام ساجی تعلقات سے گریز کور جیح دیج سے۔ شاہ عبدالعزیز کی کوششوں سے ان دوفرقوں کے درمیان تناشی ضرور کم ہوئی۔ ل

نتائج

شیعہ سنی تکراؤ کو روکا جاسکتا ہے اور دونوں فرقوں کو متحد کیا جاسکتا ہے۔ پہلے جدید سائنسی تعلیم کا شعور اور اس کے فوائد سے آئیس آگاہ کرکے اور دوسرے دونوں فرقوں کے لوگوں کو، جن میں علاء بھی شامل ہوں، (حقیقی) نہ بی تعلیم دے کر، جس میں نہ بی اعمال پر زیادہ زور دیا جائے۔ متازعہ فیہ مسائل اور تاریخ کے وہ دور جن سے زیاد تیوں کی ابتدا ہوئی ان پر بڑے شدندے دل اور سکون سے بحث و مباحث کے ور لیع اختلافات و تضادات کا حل نکا لئے کے کوشش کرنی چاہیے۔ تیسرے حکومت اور انظامیہ کوعزاداری کے نہ بی جلوسوں کے تیس فراخدلانہ رویہ اختیار کرنا چاہیے۔ شیعوں اور سنیوں کو ترقیاتی امور، ساجی ترقی کے کاموں، مقامی انظامیہ (لوکل باڈیز)، سرکاری منصوبوں کے بارے میس زیادہ سے زیادہ معلومات بہم بہونچانا اور آئیس ان میں منہمک کیے جانے وغیرہ کو ترجیح دی جائی چاہیے زیادہ سے زیادہ معلومات بہم بہونچانا اور آئیس ان میں منہمک کیے جانے وغیرہ کو ترجیح دی جائی چاہیے اور کم ترقی یافتہ اور کچیڑے ہوئے علاقوں میں اس پرخصوصی توجہ دینی چاہیئے۔ چوشے دونوں فرقوں کی الگ الگ یا ملی جلی، ایس غیر سرکاری شظیمیں قائم کرنی چاہئیں جن سے ان کے ساجی حالات میں بہتری پیدا کی جاسکے۔ تشنیکی اور پیشہ ورانہ تربی مراکز اور ایسے برائیویٹ اسکول کھولنے چاہئیں جو معلیم کرتی چاہئیں۔ معیاری تعلیم دیں اور ساتھ ہی غربی تعلیم ادارے بھی قائم کیے جانے چاہئیں۔

ا-مشیرالحق ، شاه عبدالعزیز ، بز لائف اینڈ ٹائم ،ص ۲۲-۲۲

## سیتامئوریاست میں محرم کی عزاداری

دُاكِتُرُ منو مِرسَّكُه را ناوت 🖈

سیتامئو کے حاکم، جودھپور کے حاکم ''موٹاراجہ'' اُدے سنگھ کے خاندان سے ہیں۔ اُدے سنگھ کے چوتھے بیٹے دلیت کومغل بادشاہ شاہجباں کی جانب سے جالور اور اس کی موت کے بعد اس کے بیٹے رتن سنگھ کو ۱۲۵۱ء میں رتلام کی جا گیر می تقی ۔ رام سنگھ اور شوسنگھ اس کے وارث ہوئے۔شیوسنگھ کے لاولد مرنے کی وجہ سے اس کا سوتیلا بھائی کیش داس رتلام کا حاکم بنا۔

۱۹۹۳ء میں کیشوداس کے افران کے ہاتھوں'' امین جزیہ'' ناصرالدین مارا گیا۔ نتیج میں اورنگ زیب نے رہنام کو ضبط کرلیا۔ کیشوداس پھر بھی شاہی خدمت پر فائز رہا۔اس کے کام سے متاثر ہوکر اورنگ زیب نے ا ۱ کاء میں اے رہنام کی جگہ تبیت رود کا پرگنہ جا گیر میں دے دیا۔ تب اس نے سیت رود کا پرگنہ جا گیر میں دے دیا۔ تب اس نے سیت رود کے بجائے سیتاموکو اپنی حکومت کا مرکز بنایا اور اس طرح اسراکوپر ا ۱ کاء کو کیشوداس کے ہاتھوں سیتاموریاست وجود میں آئی۔ اس کے بعد سمج شکھ، فتح سکھ، راج سکھ، بعوانی سکھ رہا تھا۔ سکھ، بہادر سکھ اور رام سکھ سلسلے وار سیتاموک کے حاکم ہے۔ راجہ رام سکھ ریاستوں کی بندوستانی یونین میں شمولیت کے وقت سیتاموکا حاکم رہا تھا۔

اس وقت سینامئو مدهیه پردیش کے مند سور ضلع کی صدر مخصیل ہے۔ سینامئو ریاست کی آبادی، ۱۸۸۱، ۱۸۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۹۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، تقی، ۱۹۷۱، میں سینامئوشر کی کل آبادی ۸۰۳۵۲، تقی، ۱۹۷۱، میں سینامئوشر کی کل آبادی ۸۰۳۵۲، تقی،

ندہی رجان کی وجہ سے یہاں کے حکمرال شروع سے ہی معاشرتی روایات سے جڑے رہے۔ ندہی تو ہاروں کے موقعوں پروہ ندصرف مختلف نداہب کے ماننے والوں کو مالی امداد دیتے تھے بلکہ خود بھی مختلف تقریبات میں شامل ہوتے تھے۔ سیتام کو ریاست چھوٹی ہونے کی وجہ سے یہاں ندہی ہم آ ہنگی کا بحر پور ماحول تھا۔ اس سلسلے میں امام حسین کا ماتم منانے کی روایت کو یہاں بیان کیا جارہا ہے۔ کی بحرم کورات کے وقت قاضی باڑہ اور پان پُوریا محلے میں چوکی دھلتی ہے۔ قاضی باڑہ اور پان پُوریا محلے میں چوکی دھلتی ہے۔ قاضی باڑہ امحلے

<sup>🖈</sup> ۋېلى ۋائر يكثرنىڭ ئاگر شودھ سنستقان، سيتا مۇ

کاچوکی تالاب پر پہنچ کر دھوئی جاتی ہے۔ وہاں سے قصائی گلی ہوکر صدر بازار پھر لوہار گھائی ہوتے ہوئے امام باڑے آتے ہیں۔ کاغذکی باڑے کے تعزید کی تعیریس سیناموریاست کی جانب سے مالی امداد دی جاتی تھی اس لیے وہ سرکاری تعزید کہلاتا تھا۔ امام باڑے سے پان پوریا کی چوکی چلتی ہے جو گنگا دھاریا بازار تھائی گلی ہوکر تالاب پر آتی ہے اور وہاں چوکی دھوکر فاتحہ ہوتی ہے۔ وہاں سے نہار گھائی اور صدر بازار ہوتے ہوئے یان پوریا امام باڑے آتے ہیں۔

۲ محرم کو رات میں تکھیرہ پنچایت اور کا گدی پورہ پنچایت کی چوکی وہلتی ہے۔ تکھیرہ پنچایت کے امام باڑے سے چل کر چوکی صدر بازار، قصائی گلی ہوکر تالاب پر آتے ہیں۔ فاتحہ ہونے کے بعد لوہار گھاٹی سے ہوکرلوگ امام باڑے چلے آتے ہیں۔ کا گدی پنچایت امام باڑے سے پوسٹ آفس روڈ ہوکر بھگور گیٹ، ویری ماتا چوکی ہوتے ہوئے لوہار چوک ہوکر تالاب پر آتے ہیں۔ چوکی دھلنے کے بعد فاتحہ ہونے کے بعد چوکی واپس امام باڑے لائی جاتی ہے۔

س محرم کومنصوری جماعت کے لوگ پنچایت (بنجارہ) پیر مدارگل سے ہوکرصدر بازار ہوتے ہوئے، تالاب پرآتے ہیں۔شاہ پنچایت (فقیر) امام باڑے سے مارکٹ گلی سے مٹھ گل،صدر بازار ہوکر قصائی گلی ہوتے ہوئے تالاب پرآتے ہیں۔ یہاں فاتحہ ہونے کے بعد واپس امام باڑے آتے ہیں۔

س محرم کو حمّال بونین کا نشان' دو ہرے جھنڈے' بھگور دروازے سے صدر بازار لوہاری چوک تک لے جایا جاتا ہے جہاں تیرک تقتیم کرتے ہیں۔

۵ محرم کوقاضی باڑہ بنچاہت کے نشان نکلتے ہیں۔ بھگور گیٹ سے روانہ ہوکر لوہاری چوک ہوکر قاضی باڑہ امام باڑہ تک بینڈ باح کے ساتھ عقید تمند آتے ہیں۔

۲ محرم کو پان بور پنجایت نشان کا جلوس بھگور گیٹ سے شروع ہوکر صدر بازار، آزاد چوک، لوہاری چوک، گونگدھار بازار اور پان بوریا امام ہاڑے آتا ہے۔

ع مرم کومہندی کی رسم ہوتی ہے جے سہرہ چڑھانا کہاجاتا ہے۔

شام کو بھگور گیٹ سے مہندی کا جلوس چلتا ہے جومعہ بینڈ باجے کے آ زاد چوک ہوکر او ہاری چوک تک جاتا ہے پھرمہندیاں اینے اپنے مقام پر واپس چلی جاتی ہیں۔

 محرم کو قاضی باڑہ پنچایت کا علم کا جلوس (دوشمشیریں لٹکا کر عالم بنائے جاتے ہیں) بھگور گیٹ، آزاد چوک، لوہاری چوک ہوکر قاضی باڑہ پنچایت جاتا ہے۔ 9 محرم کی شبگشت کی رات (قتل کی رات) کہلاتی ہے۔ سبھی پنچاپتوں کے امام باڑوں پرشام کو چار سے پانچ بجے تک تعزیوں کی جاوٹ کا کام پورا کرلیا جاتا ہے۔ منت ماننے والے ہندو اور مسلمان فرقوں کے لوگ نوٹوں کا سہرہ منت کے مطابق چڑھاتے ہیں۔ بنتیں پوری ہونے پرلوگ محرم کے موقعہ پر چاندی کے ہاتھ، پیر، ول، گردہ وغیرہ بنواکر چڑھاتے ہیں۔ بارلوگ جادو ٹونے کا اثر ویکھنے کے لیے تعزیئے پر کچھے میں کورا کاغذ باندھتے ہیں۔ اسے ایک تاریخ کو کھولا جاتا ہے اور اس سے استخارہ کیا جاتا ہے۔

ای دن رات کو ۸ بج پان پوریا محلے کا تعزیہ سلاوت چوک سے اٹھتا ہے اور پان پوریام باڑے کے سامنے آتا ہے۔ دس بج کے بعد یہاں سے جلوس چل کر مخلد ھار یابازار آتا ہے۔
سیدوں کے محلے سے شہیدوں کا تعزیہ چل کر پان پوریا امام باڑے کے یہاں 'مقام' لگا کر اس کے پیچے چاتا ہے۔ صدر بازار کا تعزیہ لوہاری چوک پیچے چاتا ہے۔ صدر بازار کا تعزیہ لوہاری چوک میں ایک بج تک آتا ہے۔ تکھیرہ کا تعزیہ بان پوریا کے پیچے رہتا ہے۔ بھگور دروازے تک جاتے وقت ایک بار پان پوریا اور دوسرے مقام پر تکھیرہ پنچایت کا تعزیم آگے رہتا ہے۔ تاضی باڑہ پنچایت کا تعزیہ امام باڑے سے قریب الب کے اٹھتا ہے اور لوہاروں کی گھائی ہوتا ہوا پان پور کے تعزیہ کا تعزیہ کا تعزیہ امام باڑے سے قریب الب کے اٹھتا ہے اور لوہاروں کی گھائی ہوتا ہوا پان پور کے تعزیہ کا مقام لگتا ہے۔ یہاں سے یہ پچھے وقت تھہرنے کے بعد روانہ ہوتا ہو تو سب سے پہلے قاضی باڑہ کا تعزیہ اس کے پیچھے تکھیرہ کا تعزیہ اور س کے بعد پان پوریا کا تعزیہ رہتا ہے۔ سب تعزیہ ناتھو لال تھانیمار کے درواز ہے تک آتے ہیں۔

تھاندار کے دروازے پر چاروں تعزیوں کے پیچے کا گڈی نورہ منصوری مقام لگتا ہے اور سب
تعزید بہتی آئے تو کبھی پیچے رہتے ہیں۔ ان تعزیوں کے پیچے شہیدوں کا تعزید رہتا ہے۔ تصابوں کا
تعزید سب سے پیچے رہتا ہے۔ یہاں سے بھی کا جلوں چل کر آزاد چوک تک آتا ہے۔ آزاد چوک
سے واپس اپنے اپنے مقام تک چلے آئے ہیں۔ شبح ۲ بجے سے قبل سب تعزید اپنے اپنے مقام پر
پہنچ جاتے ہیں۔

10 محرم کوسلاوٹی چوک سے پان پوریا کاتعزیہ ہے جسے اٹھتا ہے۔ راستے میں شہیدوں کا تعزیہ شامل ہوتا ہے اور پان بوریا امام باڑے میں مقام لگتا ہے۔ وہاں سے جلوس چل کر مختکدھاریہ بازار آتا ہے۔ یہاں سے چل کر صدر بازار ہوتا ہوا لوہاروں کے آتا ہے۔ یہاں سے چل کر صدر بازار ہوتا ہوا لوہاروں کے

چوک میں ۲ بج کے قریب مقام لگتا ہے۔ رائے میں پان پوریا کے تعزیے کے پیچھے تکھیروں کا تعزید آنے پران کا مقام لگتا ہے۔ اُن کے بیچھے شہیدوں کے تعزیے کا مقام لگتا ہے۔

قاضی باڑے کا تعزیہ ایک بجے امام باڑے سے چل کر لوہاری گیٹ دو بجے پہنچتا ہے، پان پوریا کھیرہ اور شہیدوں کے مقام لوہاری چوک میں گئے کے بعد قاضی باڑے کے تعزیے کا مقام بھی لوہاری چوک میں گئے کے بعد قاضی باڑے کے بقران کے چیچے لوہاری چوک میں لگ جاتا ہے۔ پھر ان کے چیچے کھیرہ کا پھر پان پورکا، پھر شہیدوں کا، پھر قصابوں کا تعزیہ اٹھتا ہے۔ راستے میں منصوری پنچایت اور کا کذی پنچایت اور شاہی پنچایت کے تعزیم ساور کا تعزیہ میں۔ پیر مدارعلی سے بیتعزیہ پان پور کے تعزیہ کے اس کے بعد تعزیہ بیل اور ان کے بعد شہیدوں کا تعزیہ بھی ان کے پیچھے چلتا ہے۔ اس کے بعد شاہی پنچایت و ترشی پنچایت کے تعزیم رہتے ہیں۔ تھانیدار کے یہاں مقام ہوتا ہے۔ یہاں سے پھر چل کر تعزیہ کے ایک کے بعد ایک آزاد چوک تک چینچتے ہیں۔ یہاں پر تعزیہ داروں کا الگ الگ کمیٹیوں کی جانب سے استقبال کیا جاتا ہے۔ یہال سے پھل کر ایک کے بعد ایک بھور گیٹ تک بھی تعزیہ کی جانب سے استقبال کیا جاتا ہے۔ یہال سے چل کر ایک کے بعد ایک بھمور گیٹ تک بھی تعزیہ دارت کو ایک یا ڈیڑھ ہے تک پہنچ جاتے ہیں۔

اا محرم کو چلنے والے محرم کے جلوس کے آگے ہندوعورتیں پانی کا چھڑ کاؤ کرتی ہیں۔

17 محرم کو اکھاڑے والوں کی طرف سے بھگوریا دروازے پر ایک جلوس بنایا جاتا ہے جولوہاروں کی گھاٹی تک جاتا ہے۔ جولوہاروں کی گھاٹی تک جاتا ہے۔ جی بھاگیدار اپنے کرتب دکھاتے ہیں۔ آخر میں تیرک تقسیم کیا جاتا ہے۔ جی بینڈ باجے والے باہر سے آتے ہیں یہ اہتمام دس روز تک حضرت امام حسین کی شہادت کی یاد میں کیا جاتا ہے۔

نون: ۱- قاضی باڑے کے تعزیے کی سیتامتو ریاست کی جانب سے مدد کی جاتی تھی۔ اس لیے اسے سرکاری تعزید کہتے ہیں۔

۲- قاضی باڑے کے تعزیے کے سامنے مندر کے جمروکے سے سیتامیو کے حکمراں تعزیوں کی زیارت کرتے تھے اور اکھاڑے وغیرہ کا لطف اٹھاتے تھے۔

۳- گڑھ کے پاس تعربیہ آنے پرزنانے محل کی طرف بھی تعربیوں کا منھ کیا جاتا تا کہ رانیاں بھی زیارت کرسکیں۔

١٢ محرم كوسوئم كيا جاتا ہے۔مجد ميں كلمه برها جاتا ہے۔ بينے اورميوه ملاكر تبرك تقسيم كيا جاتا ہے۔

سوجی، شکر، میوہ، دودھ ڈال کر روٹ (ایک تشم کی روٹی) بنایا جاتا ہے۔ فاتحہ ہونے کے بعد روٹ ملنے والوں کو بھیجتے ہیں۔

9 اور ۱۰ تاریخ کو بینڈ باہے کے ساتھ اکھاڑہ بھی رہتا ہے۔ وس دن تک منت والے فقیر بنتے ہیں اور ہرے کیڑے پہنتے ہیں اور پہلی تاریخ سے ۱۰ تاریخ تک لگا تارلنگر لٹاتے ہیں۔ جگہ جگہ سبلیں بنتی ہیں جہاں شربت بلایا جاتا ہے۔ طلیم بنایا جاتا ہے۔ (سبھی طرح کی دولیں، گوشت، گیہوں ملاکر گھونٹ کر بنایا جاتا ہے )۔ یہ پروگرام ایک سے بارہ تاریخ تک رہتا ہے۔ ایک سے وس تاریخ تک دودھ کا شربت بناکر بانٹا جاتا ہے۔

#### كتابيات

۱- سیتامئوسٹیٹ گزیٹر فائل،شری نٹ ٹاگر شدھ سنستھان، سیتامئومیوزیم میں ہاتھ کی لکھی کا بی

۲- سیتنامئوسٹیٹ میزیشر کیپٹن سی ای لوارڈ ۱۹۰۸ء

٣- سيتامئو ايدمنسر يثور بورث

٧- سيتام كوسينس ربورك، ميجرى الوارة سيرنشذنك آف سينس آبريش، ان منفرل انذيا ١٩١١ء

۵ - سیته مئوراج کا اتباس اید بیر و اکثر منو برشکه را ناوت به ناشر: شری نث ناگرشود هسنستفان

بیتاموراجیه کا ساما جک آرتھک انہاں، انیسویں شتابدی ڈاکٹو ریٹا کوشاری کرت ناشر: شری نٹ ناگر شدھ

سنستفان ،سيتامئو

2-سینسس آف انڈیا مندسوکر۔ اے۔ کے بیلڈیا ۱۹۷۱ء

۸- رویه کار راجه رام شکھ کے

٩ - رتلام كا رُختم راجيه،مصنف ڈاكٹر رگھويير شگھه، ناشر راج كمل پركاثن نئ دېلی

١٠ - جود ميور راجيد كى كهيات حصد ١٠ ايديتر ذاكر ركهو بيرسكي اور ذاكر منوبرسكي راناوت، ناشر: في شيل بركائن، ني وبلي

## جنوبی راجستھان میں داؤدی بوہرہ فرنے میں عزاداری محرم ڈائٹر ملکہ بوہرہ ⇔

اہل اسلام کے'اساعیلی شیعہ فرقے میں داؤری بوہرہ مسلک کا ایک اہم مقام ہے جو اسلام کے تمام اصولوں، رواینوں اور قوانین کو مانتے ہیں۔ ساتھ ہی وہ'' دعوت الحق''لے کی طے کی ہوئی رواینوں، قوانین اور احکامات پر بھی عمل کرتے ہیں۔ وہ حق کے داعی کے سامنے میثاق ( قسم ) لیتے ہیں، جس میں اسلام کے اصولوں کو ماننے، ایمان پر قایم رہنے، انسانیت اور اصولوں کو برقرار رکھنے اور تمام عمل کرتے کاموں سے دور رہنے کی قسم کھلائی جاتی ہے۔

بوہرہ لفظ گجراتی کے 'وہورہ 'یا 'وہورا 'لفظ سے بنا ہے جس کا مطب ہے تجارت کرنا یا برتا و رکھنا۔

ینسل غیر مکی نہیں ہے ، یہاں کے راجیوتوں، برہموں، بنیوں کے اسلام قبول کرنے سے وجود میں آئی تھی، جو عام طور پر تجارت کرتے تھے۔ ہندوستان میں اس فرقے کی ابتدا گجرات صوبے میں ہوئی ،اس وقت وہاں سدھ راج ہے سٹھ (۱۰۳۳ ہے ۱۰۳۳) کی حکومت تھی۔ 'مجلس سفینہ نامی کتاب میں شخ عبیدعلی سیف الدین نے بتایا ہے کہ ۲۰ س ھیں مصر میں امام مستنصر باللہ (۲۰۳ تا کہ ۲۰ س ھیں مصر میں امام مستنصر باللہ (۲۰ س تا کہ کہ کہ ہوگ کے پاس ہندوستان کے گجرات صوبے کے پائن مقام سے دو راجیوت روپ ناتھ و بالک ناتھ گئے تھے۔ یہ امام نے آئیس اسلام کی تعلیم دی اور ہندوستان روانہ کیا۔ تب وہ گجرات میں کھرات کی کھاڑی کے کنارے اترے۔ وہ ہندو سے مسلمان ہوئے تھے، اس لیے راجہ سدھ رائ کے سان (کئی روایتوں میں مائی اور مائن بھی کہا گیا ہے) سے پائی مانگا تو اس نے کھیت میں موجود کسان (کئی روایتوں میں مائی اور مائن بھی کہا گیا ہے) سے پائی مانگا تو اس نے کھیت میں موجود کنویس کو سوکھا بتایا۔ تب دونوں راجیوتوں نے ،جو اب اسلام قبول کرنے کے بعد مولائی نصر الدین

🏠 اور ے کپور

ا - وعوت الحق: اے واقی مطلق مجی کہتے ہیں۔ سیدناء آقاء مولی بھی ای کے لیے استعال کیا جاتا ہے۔ اس کا مطلب ہے ، سروار۔ جسے غیب ہے امام کی ساری طاقتیں کی بولی ہیں۔

٢- ينديا وندر، وي، كليا كوك ورش وس ١٣٠١ يز (٢) نيم حر محرم ١٣٢٢، ص ٢، عن روب تاتها اور بالك تاتها كو تاته ينتق بريمن بتايا عميا ب-

اور مولائی عبداللہ کے نام سے پہچانے جاتے تھے، کچھ پڑھ کر اپنی کرامات سے کویں میں پائی پیدا کردیا۔ یہ کرامت و کھ کر مالی اور مالن نے اسلام قبول کرلیا، ساتھ ہی جق کے داعی کو میٹاق ویا۔ ہندوستان میں بوہرہ مسلک کو قبول کرنے والے پہلے عام لوگ یہی دونوں تھے۔ ایک دوسری روایت کے مطابق یمن میں بوہرہ فرقے کے تیسرے وائی سیدنا حاتم بن ابراہیم (قدس اللہ روحہ) کے دور میں ان کی اجازت سے نائب مقرر ہوکر تین فخص مولائی احمد، مولائی عبداللہ، مولائی نورالدین ہندوستان کی بوی ہندوستان کی بوی ہندوستان کے کھمبات علاقے کی طرف تشریف لائے۔ اس وقت کھمبات کا شار ہندوستان کی بوی ہندرگاہوں میں ہوتا تھا۔ بیاس وقت کھمبات کی کھاڑی میں یمن، عراق، ایران افریقہ، امریکا وغیرہ ملکوں کے تاجر بھی تجارت کرتے تھے۔ جن کا تعلق ان تینوں مولائیوں سے تھا۔ آئیس کے اثر سے ملکوں کے تاجر بھی تجارت کرتے تھے۔ جن کا تعلق ان تینوں مولائیوں سے تھا۔ آئیس کے اثر سے کھمبات، بناس کا تھا، سابرکا نشا، کھیڑہ سمیت جنوبی صوبوں کے تاجروں نے اسلام قبول کیا۔ سے بعد میں وہی بوہرہ فرتے والے کہلائے۔

راجدسدھ دائ جے سنگھ کے وزیر بھارال تھے اور بھارال کے بھائی تارال تھے۔انھوں نے مولائی عبداللہ، مولائی نورالدین کی کرامات کے اثر سے اسلام قبول کیا۔ بعد میں راجہ ہے سنگھ کے علاوہ اس کے کئی فوجیوں اور رعایا نے بھی اسلام قبول کیا۔ اس وقت برہموں کی جوجنوئی اتاری گئی اس کا وزن ۲۹۰ رقل تھا۔ س

سدھ رائ جے سکھ کے لیے 'رسالہ برالبدایہ ہے بیس سیّدی کھوج بن ملک صاحب (جن کی قبر مبارک مجرات کے کھیرہ ضلع کے کیر ونج تعلق میں ہے) نے بتایا ہے کہ سدھ رائ جے سکھ کا دارانحکومت پاٹن تھا۔ افول نے مولائی عبداللہ کے ہاتھوں پر دین اسلام قبول کیا تھا۔ اور اپنی موت تک اسلام پر کامل رہے۔ انہیں ان کے کمل کے اصابطے میں ہی دفنایا گیا۔ اس بات کا مختصر ذکر قوم بواہر کی ایک تاریخ 'مرا عات احمدی' کے صفحہ ۸۲۵۸ پر کیا گیا ہے۔ ساتھ ہی راس مالا مجرات میں مسی اس کا ذکر ہے۔

سدھ راج ہے شکھ کی حکومت ۱۰۹۴ تا ۱۱۴۳ء (۳۸۷ تا ۵۳۷ھ) بتائی گئی ہے۔ بھارٹل کے بیٹے یعقوب کو مجرات میں اسلام کی تبلیغ کے لیے بھیجا گیا تھا۔ ان کی قبر مبارک پاٹن

ا - نیم محروجوم ۱۳۲۳ با ۱۳ ۲۰ سیم محروم ۱۳۲۸ و بل ۲۳ سیم محروماه رجب ۱۳۹۷ ه و ۴ ساه ۳۵ ساه ۳۵ سام ۱۳۵ سام ۱۳ سام ۱۳۵ سام ۱۳۵ سام ۱۳۵ سام ۱۳ سام ۱۳ سام ۱۳ سام ۱۳ سام ۱۳ سام ۱

میں ہے۔ تارال کے بیٹے فخرالدین تھے جنھیں تبلیغ کے لیے راجستھان بھیجا گیاتھا۔ سیبی جنوبی راجستھان کے ڈونگر پورضلع کے گمیا کوٹ قصبے میں بھیلوں سے ہوئی ٹربھیٹر میں انہیں اور ان کے بیٹے داؤد بھائی صاحب اور ان کے چار ساتھیوں کو شہید کیا گیا۔ ان بھی کی قبریں گلیاکوٹ میں ہیں۔ موجودہ دائی ڈاکٹر سیدنا محمد بربان الدین تارال کے وارثوں میں سے ہیں۔ بھارال کے وارثوں میں سیدنا عبد علی سیف الدین ہیں جن کی قبر مبارک سورت میں ہے۔ لیاس طرح مجرات میں دوحت الحق یا دوست میں ہوئی۔ یا گھر وعوت فاطمی کی شروعات سب سے پہلے مجرات کے کھمبات، پاٹن و سدھ پور میں ہوئی۔ یا گھر وعوت کی گدی کئی برس تک احمد آباد میں رہی۔ فی الحال میمبئی میں ہے۔

دوسرے فرقوں کی طرح بوہرہ فرقے ہیں بھی کئی شاخیں ہیں جیسے داؤدی، بوہرہ داؤدی، سلیمانی بوہرہ، علیا ، بوہرہ، میمن بوہرہ وغیرہ، ۹۸۰ ھے کے آس پاس گجرات میں ہندوستان کے تیسرے دائی سیدنا داؤد بن قطب شاہ بن خواجہ بن علی بن یونس بر بان الدین کے وقت میں سلیمان کی بخاوت ہوئی۔ اس وقت سلیمان کے مانے دالے سلیمانی بوہرہ کہلائے اور داؤد بن قطب شاہ کے مانے دالے داؤدی بوہرہ کہلائے ۔ سے

داؤدی یوبرہ فرتے میں اسلام کے جبری کلنڈر کے مطابق آنے والے مہینوں میں تمام توہار، عرض مبارک وغیرہ ندہی عقیدے اور باہمی میل جول کے ساتھ روایتی انداز میں منائے جاتے ہیں۔ محرم ایک ایسا تیوہار ہے جسے عزاداری کے ساتھ منایا جاتا ہے۔ راجستھان کے جنوب میں میواڑ اور باگر میں بھی اسے فم کے ساتھ منایا جاتا ہے۔ اس جسے میں اودے پور، چتوڑ گڑھ، راج سمند، بانس واڑہ، ڈوگر پور، سلممر وغیرہ آتے ہیں۔

عام مسلمان چاند کے مطابق رمضان کے روزے رکھتے اور عید کا تیوبار مناتے ہیں گر داؤدی بوہرہ فرقے میں چاند نہ دکھے کر بجری کلینڈر میں درج تاریخ کے مطابق ہی سارے تیوبار وغیرہ منائے جاتے ہیں۔ ان میں محرم بھی شامل ہے۔ محرم بجری سال کا پہلا مہینہ ہے۔ اس ماہ سے نئے اسلام سال کی شروعات ہوتی ہے۔ اس بوہرہ فرقہ بڑے جوش و خروش کے ساتھ منا تا ہے۔ اس موقع پرذی الججہ کی آخری تاریخ یعن ۲۹ تاریخ کوعشا کی نماز کے بعد خدا کی حمد وشکر اداکر کے آنے والے سال کے لیے خوش اور کامیابی کی دُعا کی جاتی ہوتی ہے۔ فرقے کے لوگ اپنے اپنے گھروں میں پڑوسیوں، سال کے لیے خوش اور کامیابی کی دُعا کی جاتی ہے۔ فرقے کے لوگ اپنے اپنے گھروں میں پڑوسیوں،

ا-تيم محر، (ي افحيه ٢٣ ١٣ ما ه، ص ٢١ - تيم محر، ذي قعد ١٣٧٨ ه، ص ٥٠ سا- كلثن احمد آباد، ص ٢٢

رشتہ داروں اور جاننے والوں کو مرعو کرتے ہیں اور ایک بڑے تھال میں ۲۱، ۲۷، ۲۵، ۱۰۱ طرح کے پکوان سجا کر پیش کرتے ہیں۔ تھال میں نمک، فاک شفاء قرآن شریف، چاندی کا سکتہ (جس پر اللّٰہ یا پنجتن پاک میں ہے کسی ایک کا نام نقش ہو) ناریل، دبی، طرح طرح کی مضائیاں، پھل، تلے ہوئے اور بھنے ہوئے گوشت کے پکوان، بھنے یا پلے ہوئے ٹھیلی کے قتلے، بیٹھا پان وغیرہ رکھتے ہیں۔ کھانا کھانے سے قبل بسم اللہ کہہ کرنمک چکھتے ہیں۔ اس کے بعد بی کھانے کی شروعات کی جاتی ہے۔ نمک چکھتے ہیں۔ اس کے بعد بی کھانے کی شروعات کی جاتی ہے۔ نمک چکھتے ہیں۔ اس کے بعد بی کھانے کی شروعات کی جاتی ہے۔ نمک چکھنا اسلام میں سنت مانا جاتا ہے۔

محرم کی پہلی تاریخ جری سال کا پہلا دن ہوتا ہے۔ اسے ہنمی خوثی کے ساتھ منایا جاتا ہے۔ گر دوسری تاریخ سے دس محرم کل کر بلا (عراق) میں حضرت امام حسین اور ان کے خاندان کے لوگوں کو تین دن بھوکا پیاسا رکھ کرشہید کیے جانے کی یاد میں سوگ اور ماتم منایا جاتا ہے۔ اس دوران ۹ دنوں تک معجدوں میں وعظ ہوتے ہیں۔ غم منانے، تیمک باختے اور نیاز کی تیاریاں بوہرہ فرقہ دس دن پہلے ہی شروع کر دیتا ہے۔ معجدوں کی صفائی اور رنگ روغن کا کام کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد رنگ برگی پذوں یا روشنیوں سے معجد کو سجایا جاتا ہے۔ اس کے بعد رنگ کے تخت کا انتظام کیا جاتا ہے۔ مسجد میں قالمینیں و جاز میں بچھائی جاتی ہیں۔ دس دنوں تک تیمک کی صورت میں شربت دودھ وغیرہ با نفنے کے لئے اور شام کو نیاز کے کھانے کے لئے جماعت خانوں میں بانی جاتی ہیں۔ میں شربت دودھ وغیرہ با نفنے کے لئے اور شام کو نیاز کے کھانے کے لئے جماعت خانوں میں بانی وار دوسری چیزیں جع کر کے رکھی جاتی ہیں۔ محلے میں جگہ شبیلیں بنائی جاتی ہیں۔

ہندوستان کے بھی صوبوں میں جہاں جہاں بوہرہ فرقہ آباد ہے، وہاں وہاں وعظ کے لیے سیدنا کی جانب سے نمائندے کی شکل میں سیدنا کے گھرانے کے شنرادے بھائی صاحب ،عامل صاحب وغیرہ بھیج جاتے ہیں۔ وہی مجدوں میں وعظ کرتے ہیں۔ جہاں سیدنا کے تشریف لانے اور وعظ کا اعلان ہوتا ہے وہاں خاص انظام ہوتا ہے۔ اندرونی اور بیرونی ملکوں سے آنے والے فرقے کے لوگوں کے تشہر نے، کھانے پینے کا انظام سیدنا صاحب کی جانب سے ہوتا ہے۔ سارا خرج بھی وہی اشاتے ہیں۔عارضی بینک اور دوا خانے کا انظام بھی کیا جاتا ہے۔قوم کے اونے طبقے کے لوگ اس کے لیے یاس جاری کروالیتے ہیں۔

ماو محرم کی دوسری تاریخ سے مسجدول میں حضرت امام حسین کی یاد میں وعظ کے سلیلے کی شروعات ہوتی ہے۔ یہ غم حضرت امام حسین کی طرف سے کر بلا میں اسلام کو آباد (باقی)ر کھنے کے لئے اپنے

۷۷ ساتھیوں کے ساتھ شہید ہوجانے کے واقعے کی یاد کے طور پر منایا جاتا ہے۔ کیونکہ حضرت امام حسین پیغیر حضرت محد کے نواسے تھے وہ کسی بھی طرح سے بنو امیہ خاندان کے ظالم، شرائی حاکم بزید کی بعیت کرنے کو تیار نہ تھے۔ وہ بزید کی حکومت کے آگے سر جھکانے کے مقابلے میں اسلام کو زندہ و آباد رکھنے کے لئے شہید ہوجانا بہتر سجھتے تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ ذلت کی زندگی سے عزت کی موت بہتر ہے۔ واؤدی بوہرہ فرقہ حضرت امام حسین کی ای یاد میں سادگی کے ساتھ اپنے روایتی لباس میں مردانہ بجنہ، پائجامہ، لمبا جامہ، پہن کر سر پر صافہ، یا ٹوئی پہن کر اور عورتیں برقع پہن کر مجد ول میں جاتے ہیں۔ واعظ کا وقت صبح وی بیخے ہوائی صاحب بے تک ہوتا ہے۔ اس دوران بھی مردعورتیں مسجد میں اپنی جگہ پر بیٹھ کرتخت پر بیٹھ بھائی صاحب یاجناب عامل صاحب سے دعظ سنتے ہیں۔

وعظ میں خاص طور سے اللہ اور اس کے ایک لاکھ چوہیں ہزار انبیا، اولیاء وائمہ (حضرت آ دم، حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موئی، حضرت عینی ، حضرت پیغیبر، پینین پاک، سیدناؤں و حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موئی، حضرت میں۔ ان میں ان کی پیدائش، طرز زندگی، حسن اخلاق، ایما نداری اور اسلام کے لیے کی گئی ان کی قربانیوں کا ذکر کیا جاتا ہے۔ اس دوران نیج نیج میں نوح، مرجے پڑھے جاتے ہیں، ساتھ ہی یا علی، یاحسن، یاحسین کہ کر ماتم کر کے غم کا اظہار کرتے ہیں۔ ان کی مصیبتوں کو یاد کر کے روتے ہیں۔ ان کی مصیبتوں کو یاد کر کے روتے ہیں۔ اس کے بعد فورا دو پہر کی نماز ظہر و شام کی نماز عصر ایک ساتھ ادا کرتے ہیں۔ نماز کے بعد لوگ اپنے اپنے گھروں کو جاتے ہیں۔ مجد سے باہر اور محنوں میں بنی سبیلوں میں شربت اور دورہ وغیرہ کا تیمک تقیم کیا جاتا ہے۔

شام ۵ بیج سے رات ۸ بیج کے بیخ داؤدی بوہروں کی جانب سے جماعت خانوں میں نیاز (دعوت) کا اصطام ہوتا ہے۔ اس موقع پر بیختن پاک، امام سید الشہد اپر درودصلوات پڑھی جاتی ہے دور کھانے کی شروعات کی جاتی ہے۔ مرد بعد میں نیاز لیتے (کھانے کی شروعات کی جاتی ہے۔ مرد بعد میں نیاز لیتے (کھانے) ہیں۔ اس کے بعد مغرب دعشا کی نماز معجدوں میں ایک ساتھ ادا کی جاتی ہے۔ رات ۸ بیج کے بعد معجدوں میں پھرمجلس کا انعقاد ہوتا ہے۔ اس موقع پر امام حسین اور ان کے ساتھ شہید ہوئے رفیتوں کے نوح، مرشے پڑھے جاتے ہیں۔ ساتھ ہی جھی عزاداروں کو اس میں شریک ہوکر ماتم کرنے اور رونے کی ترغیب دی جاتی ہے۔ اس کے بعد تیرک کی شکل میں ناریل، شریک ہوکر ماتم کرنے وار رونے کی ترغیب دی جاتے ہیں۔

اسلامی تاریخ ،تاریخ طری اور فقوصات عاصم، کے مطابق ۱۱ ہجری میں محرم کی ۲ تاریخ کو حضرت امام حسین نے اپنے بھی ساتھیوں سے مشورہ کر کے کوفہ جانے کا ارادہ ترک کردیا۔ کیونکہ وہاں امام حسین کی جانب سے بھیجے گئے اپنے نائب مسلم بن عقیل ان کے دو کمن بیٹوں محمہ اور ابراہیم اور ان کے وفادار بوڑھے ساتھی بانی بن غروہ کو عین وقت پر قتل کر دیا گیا تھا۔ کوفہ کے لوگ ان سے پھر گئے اور دمثق کے حاکم بزید کی طرف ہو گئے تھے۔ اس لیے مدینہ کے لوگوں نے حضرت امام حسین کو کوفہ نہ جانے اور دمثق کے حاکم مشورہ دیا۔

محرم ۲۱ ہو میں حضرت امام حسین نے کربلا میں فرات ندی ہے دور ایک ریگتانی میدان میں اپنا پڑاؤ ڈالا۔ ان کے ساتھ ان کے عزیز ہوی، بنچ اور ۲۲ ساتھی تھے۔ دوسری طرف بزید کی فوج میں ہزاروں کی تعداد میں فوجی تھے۔ بزید نے اعلان کیا کہ جوکوئی امام حسین کے ساتھیوں کے سرکاٹ کر اس کے پاس دشتی بھیجے گا اسے وہ تین ہزار ورہم (دینار) کی رقم انعام کی شکل میں دے گا جبکہ حضرت امام حسین کے بر مبارک کو کاٹ کر بھیجنے پر انعام کے طور پر دس ہزار دینار اور خراسان صوب کا 'رے'' مملک دیا جائے گا۔ عضرت امام حسین براس کی تختی کا گوئی اور سرکے کائے کے اعلان سے گھرائے نہیں۔ تب بزید کو یقین ہوگیا کہ امام حسین پر اس کی تختی کا کوئی اور نہیں ہورہا کے اعلان سے گھرائے نہیں۔ تب بزید کو یقین ہوگیا کہ امام حسین پر اس کی تختی کا کوئی اور نہیں ہورہا پاس پانی کے تمام ذرائع پر نا کہ بندی کرنے کا تھم جاری کردیا۔ فرات ندی سے بچھ دور جہال امام حسین کا کارواں خیمہ لگا کر تھرا تھا وہاں زبروست چوکی بٹھادی گئی۔ ساتھ ہی اس نے کاروال کو ندی محسین کا کارواں خیاں موال سے ہٹا دیا کے کنارے سے بٹے کو کہا۔ ماہ محرم کی پانچ تاریخ کو حضرت امام نے اپنا کارواں وہاں سے ہٹا ویا اور 'ہادیۂ نام کے آجازمقام پر خیمے گاڑے جہاں دور دور تک پائی کا نام و نشان نہیں تھا۔ حضرت امام نے اپنا کارواں وہاں سے ہٹا دیا نور 'ہادیۂ نام کے آجازمقام پر خیمے گاڑے جہاں دور دور تک پائی کا نام و نشان نہیں تھا۔ حضرت امام نے بیاں کنواں کھودا جہاں محرم کی پانچ میں اور چھٹی تک پائی آ یا پھراسے آپ پر بند ہوگیا۔ تا

حصرت امام حسین اور ان کے قافلے پر جب پانی بند ہوا اسے قیامت مان کر داؤدی بوہرہ فرتے کے لوگ محرم کی سات سے دس تاریخ تک خاص غم مناتے ہیں۔

محرم کی ۲ سے ۱۰ تاریخ تک داؤدی بوہروں کی جانب سے منعقد وعظوں میں پنجتن پاک کی شہددت کے بیان کو خاص اہمیت دی جاتی ہے۔ وعظ کے درمیان پنجتن پاک کے قافلے کے ایک شہید

کی شہادت پہلے پڑھی جاتی ہے جس میں خاص کر حضرت امام حسین کے شنرادے ہمشکل پیغیرعلی اکبر کی ادر دو پہر کو دو ہے ہے و ھائی ہے کے بیج حضرت محمد صاحب کی دفات کا ذکر ہوتا ہے۔

محرم کی سات تاریخ کو خاص سوگ مناتے ہوئے بوہرہ فرقد کے لوگ زیادہ اچھے لباس نہ پہن کر سادگی سے رہتے ہیں۔ پہلے وعظ میں حضرت امام حسین کے سوتیلے بھائی حضرت عباس علمدار کی شہادت اور دوسرے وعظ میں حضرت محمصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی وختر حضرت فاطمہ زہرا کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔ ۸ تاریخ کو ہونے والے وعظ میں پہلے امام حسین کے نضے شنرادے حضرت علی اصغراور بعد میں حضرت علی مشکل کھا کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔ ۹ تاریخ کے وعظ میں پہلے حضرت امام حسن کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔ 9 تاریخ کے وعظ میں پہلے حضرت امام حسن کی شہادت پڑھی جاتی ہے۔

ان مجی وعظوں کے درمیان جی جی میں نوحے مرھے پڑھے جاتے ہیں۔ اس کے ساتھ زور زور سے ماتم کرتے ہوئے سید الشہد او پرآئی مصیبتوں کو یاد کرکے رویا جاتا ہے۔ وعظ تم ہونے کے بعد ظہر اور عصر کی نماز ایک ساتھ پڑھائی جاتی ہے۔ اس کے بعد مجی لوگ معجد سے باہر آتے ہیں۔ محلے میں جگہ عگہ بنی سبیلوں میں شربت، مملک ہیک، گرم دودھ، کانی وغیرہ تیرک کی شکل میں پیش کیا جاتا ہے۔

ان سبیلوں میں خاص سجاوٹ کی جاتی ہے۔ سبیلوں کو بانس کے ڈنڈوں سے بنایا جاتا ہے۔ ان پر لال اور ہر ہے کپڑے کو لیبٹ کر کپڑوں کی جھالروں، رنگ برنگی پنیوں اور روشنیوں اور پنجتن پاک کی تختیوں سے سجایا جاتا ہے۔ وہاں ایک گولک بھی رکھی جاتی ہے۔ جس میں عزاداری کرنے والے اپنی حیثیت کے مطابق حضرت امام حسین کے نام پر پیسے ڈالتے ہیں۔ انہیں پیسوں سے تبرک باٹنا جاتا ہے۔

سات، آٹھ سال فبل جنوبی راجستھان کے ان تمام صلعول میں عورتیں شام چار بجے کے قریب مجلسیں پڑھی تھیں۔ ان گھروں کو مجلسیں محلوں میں جگہ طے کیے گئے گھروں میں ہوتی تھیں۔ ان گھروں کو زیادہ اہمیت دی جاتی تھی جہاں کی عورت حال ہی میں ہیوہ ہوگئ ہو اوروہ ساڑھے چار ماہ کی عدت لے میں بیٹھی ہو۔ ای کے گھر مجلس کی جاتی تھیں۔ یہ مجالس دومحرم سے ۲۰ صفر (چہلم) تک ہوتی تھیں۔ آج کل عورتوں کی یہ مجلسیں دومحرم تک نہیں ہوتیں بلکہ ۱۱ محرم سے ۲۰ صفر (چہلم) تک ہوتی ہیں۔

ا۔ عدت۔ داؤوی یو بروفرتے بی کسی مورت کے شوہر کی موت پر دہ تیجے کی فاتھ کے بعد مفید کیڑے پیکن کر کسی کونے بیں بیٹنی ہے۔ اس زینے بیل دہ سب (خصوصاً ناک کا) زیور اتار دیتی ہے۔ پھر جاہے کوئی زیور پہنے نہ پہنے گر ناک کا زیور کھی نیس پیکن سکتی۔ عدت کے دوران سارے گھر کے دروازوں، کھڑکیوں پر سفید پردے ڈال دیتے جاتے ہیں۔ وہ آ سمان نیس و کھے سکتی اور اسپنے بیٹے یوتے دھیوتے کے علاوہ کس مرد کوئیس سکھے سکتی۔

دو ہے 9 محرم تک صبح وعظ کے علاوہ شام ۵ بجے کے قریب مغرب کی نماز تک جنوبی راجستھان کے اور سے پرر، ڈوگر پور، چنوڑ گڑھ، بانس واڑہ، سلمر، وغیرہ میں حضرت امام حسین اور ان کے 2۲ ساتھیوں کی یاد میں نیاز حسین، ہوتی ہے جس میں گوشت سے بنے کھانوں کے علاوہ مٹھائیاں اور آئس کریم پیش کی جاتی ہے۔ ان پرصلوٰۃ پڑھی جاتی ہے۔

اس عوامی کھانے میں عورتوں اور بچوں کو کھانا کھلانے کے بعد ہی مرد کھانا کھاتے ہیں۔ اس موقع پر مردوں اور عورتوں کو تو می لباس پہن کر آنے کا پابند کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد مغرب وعشاء کی نماز ادا کی جاتی ہے۔ داودی بوہرہ فرقہ دونوں نمازیں ایک ساتھ ادا کرتا ہے۔

نماز کے بعد رات ۸ یا نو بجے معجدول میں پھر مجلسیں ہوتی ہیں۔ جن میں مرد ، عورتیں اور بچے ایک ساتھ اپنے مخصوص لباس میں اوب کے ساتھ بیٹے کر ماتم کرتے ہیں اور نوجے مرشے پڑھ کرسوگ مناتے ہیں۔ وس محرم (عاشورہ) کی رات کو سبیلوں پر عامل صاحب بھم اللہ لکھتے ہیں۔ اس موقع پر شربت اور دودھ تبرک کی شکل میں بانتا جاتا ہے۔

وس محرم کے روز حضرت امام حسین کے قافلے کے لوگ کر بلا میں بھو کے پیاسے رہ کر شہید ہوئے سے ۔ اس لیے ان کی بھوک اور پیاس کو یاد کرتے ہوئے عزاداری منانے والے روزہ 'فاقہ یا 'لا گھن کی نیت سے کرتے ہیں۔ وعظ میں عامل کی نیت سے کرتے ہیں۔ وعظ میں عامل صاحب تخت پر بچھی گدی کو ہٹا کر صرف ایک کپڑا ۔ بچھا کر وعظ کرتے ہیں جس میں کر بلا کے شہیدوں کے ذکر کے علاوہ خاص طور سے سیدنا قطب الدین شہید اے جن کی درگاہ احمد آباد میں ہوئی ان کی شہادت پڑھ کر مائم منایا جاتا ہے۔ ساتھ شہید ہوئے ساتھیوں کے بارے میں تقریبی ہوتی ہیں اور ان کا بھی غم کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد سیدی فخرالدین شہید ہے جن کی درگاہ راجستھان کے ڈوگئر پور ان کا بھی غم کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد سیدی فخرالدین شہید ہوئے۔ ان کا بورہ نام قطب شان قطب الدین شا۔ بیدائن تخت نئی دائی کی گدی احمد آباد ہی تھی۔ بیدائن تخت نئی دائی کی گدی احمد آباد ہی تھی۔ بیدائن تخت الدین شا۔ بیدائن حقب الدین شا۔ بیدائن حقب الدین شا۔ بیدائن حقب الدین شا۔ بیدائن حقب الدین شا۔ بیدائن

کہ جب دیلی میں مغل ہاوشاہ شاہجہاں نے اپنے بیٹے اور نگ زیب کو گھرات کی صوبے داری دی تو اور نگ زیب نے استاد عبدالقوی اعتاد خوں کے کہنے پر قاسم نام کے کسی شاہی عبد ہے دار کی قیادت میں سیدنا قطب الدین کے فن کا منصوبہ بنایا۔ اس طرح آئیس (۱۹۳۹) ۲۷ جمادی الاول ۵۱ ماھ کو احرآ ہا و کے کرنے کے میدان میں شہید کردیا شیا۔ اس کی وجہ بیتھی کداورنگ زیب نی فرقے کا کشر حالی تھا۔ ۲- یہ بوہرہ فرقہ موجودہ دائی ڈاکٹر سیدنا محمد بربان الدین کو اپنا والی نئیس مانتا۔ یہ داؤدی بوہروں کی طرح ہی محرم مناتے ہیں طر اس موقع پر کالے پیڑے میں۔ ان کی عورتیں برقد نیس پہنتیں بلکہ بوہ و فرقے کی رواج پوشاک کھا گھرا ، بلاؤز اور اور عن پہنتی ہیں۔ یہ لوگ بیٹا ق ضلع کے گلیا کوٹ قصبے میں ہے ان کی شہادت پڑھ کر ماتم منایا جاتا ہے۔ اس کے بعد ظہر کی نماز ادا کی جاتی ہے۔ اس کے علاوہ کی جاتی ہے۔ اس موقع پر زیارت حضرت امام حسین کی خاص نماز پڑھی جاتی ہے۔ اس کے علاوہ سیدنا طاہر سیف الدین، ڈاکٹر سیدنا محمد بربان الدین کی بھی دو دو رکعت نماز پڑھی جاتی ہے۔ ساتھ ہی 'وصیائ اور ماتم کئے جاتے ہیں۔ عصر کی نماز سے پہلے انبیاء، اولیاء، ائمہ کو یاد کیا جاتا ہے اور دعوت الحق سے دشمنوں پرلعنت بولی جاتی ہے۔ جس میں سجی عزادار ساتھ دیتے ہیں۔

شام چار بجے پھر دوسرا وعظ منعقد کیاجاتا ہے۔ مرشہ پڑھنے والے مرد عامل صاحب کے گھر اکٹھا ہوتے ہیں۔ وہاں سے وہ انہیں مبحد تک لے جاتے ہیں۔ اس دوران وہ پورے راہتے مرہمے پڑھ کر ماتم کرتے جاتے ہیں۔ اس موقع پر اووے پور ہیں داؤوی بو ہرہ فرقے کے بوتھ فرقے کے لوگ ایک جلوس نکا لتے ہیں اس میں وہ کالے کپڑے بہتے ہیں۔ ان کی سبلیں بھی کالے کپڑوں سے بنی ہوتی جیں۔ یول گھوڑے، اونٹ وغیرہ کی سواریاں نکالتے ہیں۔ جن میں مرد تلوار، ڈھال، چیڑی، برچھی وغیرہ ہاتھ میں لے کر چلتے ہیں۔ ان کے ماتھ پر نگی ٹو پی پر زری زردوزی کے ورق سے کیا حسین، یا عباس، یا حسن وغیرہ لکھا ہوتا ہے۔ یہ لوگ بھی مرھے پڑھتے ہوئے مجد تک جاتے ہیں۔

شام چار بج والے وعظ میں جو مغرب تک جاری رہتا ہے، عامل صاحب کر بلا کے شہیدوں پر تقریریں کرتے ہیں۔ ان میں خاص طور سے حضرت مسلم بن عقیل، ان کے دوست بانی بن عروہ، حضرت مسلم کے دونوں شنم ادول، حضرت کر، ان کے بھائی مسائب، اُن کے فرزند علی، ذہیر بن حسان، صبیب ابن مظاہر، ذہیر بن قیمن، حضرت زینب کے دو فرزندوں عوبن و محمد، حضرت امام حسن کے دو میڈوں عبداللہ اور قاسم، وحضرت عباس علمدار اور ان کے بھائیوں، حضرت علی اکبر، حضرت علی احبر، حضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت اور خضرت الحد خضرت اور خضرت

مغرب کی نماز کا وقت ہونے پرمغرب کی نماز ادا کی جاتی ہے۔اس کے بعد روزہ خاک شفا سے کھولا جاتا ہے۔ اس موقع پر افطاری (فاقد شکنی) میں پالک اور روٹی کھائی جاتی ہے۔ مسجد میں پالک کی سبزی اور روٹی کے پیک دیئے جاتے ہیں اور، چائے بائی جاتی ہے۔اس کے بعد نیاز حسین کا اہتمام کیا جاتا ہے جس میں حلیم، کدوکی سبزی اور روٹی چیش کی جاتی ہے۔

محرم کے ان نو دنوں میں اس فرقے کے لوگ سادگی افتیار کر لیتے ہیں۔ وہ تڑک بحر ک کے کر سے محرم کے ان نو دنوں میں اس فرقے کے لوگ سادگی افتیار کر لیتے ہیں۔ وہ تڑک بحر ک کامول کی ٹر ہے نہیں پہنتی ہیں۔ تمام لوگ ونیاداری کے کامول اور فضولیات سے دور رہتے ہیں۔ جنابت پر پابندی ہے۔ کئی گھروں میں ۹ روز تک ٹی وی پر پروگرام اور فلمیں نہیں دیکھی جاتیں۔ نہ گانے سے جاتے ہیں۔ بوہرہ فرقے میں تعزید نہیں نکالے جاتے لیکن تعزیوں کے لیے پوری عقیدت رکھی جاتی ہے۔ لوگ حضرت امام حسین کے نام پر چندہ ویتے ہیں۔ منوتی وین دالے این خرج سے تعزید بنواتے ہیں اور نکالتے ہیں۔

چہلم کا روز حضرت امام حسین اور ان کے 27 شہداء کے شہید ہونے کے ۳۰ دن پورے ہونے کی یاد میں منایا جاتا ہے۔ اس روز بھی فرقے کی مجدول میں صبح ۱۰ بجے سے دوبہر ۲ بجے تک وعظ ہوتا ہے۔شام چار بجے خواتین کی مجلس ہوتی ہیں۔ اس کے بعد چہلم کی نیاز کی جاتی ہے۔

محرم کے موقع پر ہونے والے تمام وعظوں میں بیان شہادت کے علاوہ ، اصولی زندگی، بھائی چارہ، انسانیت اور وطن کے لیے وفاداری کی تعلیم دی جاتی ہے۔ ساتھ ہی عالم انسانیت میں امن و چین قائم رہے اس کے لیے بھی وعائمیں مانگی جاتی ہیں۔

# عزاداری محرم کی روایت اور اس کے صوری پہلو

وْاكْتُرْ پِشْيا دلّارَيْ

محرم اسلامی کیلنڈر کا پہلامہینہ ہے۔ اسلام کی شیعہ شاخ میں محرم غم کے سلطے کا سب سے اہم مہینہ ہے۔ محرم کے مہینے کا پہلا دن اسلامی سال کا پہلا دن ہے۔ اس مہینے میں خصوصی طور پر شیعہ مسلمان معرکۂ کر بلاکی یاد مناتے ہیں۔ اس یاد کا سلسلہ دس محرم کو اپنے عروج پر ہوتا ہے جسے عاشورہ محرم بھی کہا جاتا ہے۔ اصل میں (عرب کی پرائی تہذیب میں بھی) محرم میں جنگ کرنا منع تھا۔ 'محرم' لفظ 'حرام' ہے بنا ہے جس کے کئی معنوں میں سے ایک معنی منع کرنے کے ہیں۔ اس مہینے کو اور مہینوں کے مقابلے میں سب ہے محرم مانا جاتا تھا۔ یہ مہینہ شیعوں کے لیے اب بھی بہت محرم و مقدس ہے سینیوں کے مقابلے میں سب ہے محرم مانا جاتا تھا۔ یہ مہینہ شیعوں کے لیے اب بھی بہت محرم و مقدس ہے سینیوں کے ایک اس میں امام حسین کی شہادت ہوئی تھی۔ شیعہ رسول اسلام کے نواسے امام حسین کی ، یزید کی فوجوں کے ہاتھوں شہادت کوئی کے ساتھ مناتے ہیں اور اس کا آخری نقطۂ عرد خ

سنہ جری کے پہلے مہینے میں عزادار یا سوگوار مردعورت (الگ الگ) جمع ہوتے ہیں اور امام حسین کی یاد تازہ کرنے کے پرسوز انداز میں نظم کے روپ میں ان کی شہادت کا حال پڑھتے ہیں اور وہوں کے ساتھ یا حسین کے نعرہ لگاتے ماتم کرتے اور روتے ہیں۔ کہیں کہیں جذباتی فتم کے ڈرامے بھی ہوتے ہیں جن میں کربلا کی جنگ کے منظر اور بزید کے سپاہیوں کے جذباتی فتم کے ڈرامے بھی ہوتے ہیں جن میں کربلا کی جنگ کے منظر اور بزید کے سپاہیوں کے ہاتھوں حسین کی شہادت کے منظر چیش کیے جاتے ہیں۔ یہ وقت شیعوں کے لیے انتہائی غم آگیز ہوتا ہے اور یہلوگ اس عرصے کو پورے سوز اور سوگ کے ساتھ گزارتے ہیں۔ بہت سے مردعز ادار حسین سے اپنی عقیدت کے اظہار اور ان پر پڑی مصیبتوں کو یاد کرنے کے لیے ایک جگہ جمع ہوکر روایتی انداز میں ہاتھ سے سینے کا ماتم کرتے ہیں۔ ملک میں بہت کی جگہوں پر شیعہ لو ہے کے بنے کی ہتھیار سے اپنے جسموں کو زخی بھی کر لیتے ہیں۔

<sup>🖈</sup> ہے بور، راجستھال

لوگ دس محرم کوشہادت حسین کی یاد کے دن کے طور پر مناتے ہیں۔ حق کے لیے اپنی جان قربان کردینا یقینا آخری قربانی ہے اور قربانی کی آخری صد ہونے کی وجہ سے اس کو اتنا ہی احترام اور اعلی درجہ حاصل ہے۔ اللہ نے ایک آیت میں شہیدوں کو زندہ کہا ہے۔ ''جولوگ اللہ کی راہ میں قبل ہوئی بیں افسیس مردہ نہ کہو، نہیں! وہ زندہ بیں اور اپنے رب کی طرف سے رزق پاتے ہیں'۔ (آل عران ۱۹۹) حقیقت میں محرم صرف دل دن غم منانے کا نام نہیں ہے۔ اس کا تعلق حسین کے گہرے قلفے سے ہے۔ مجلسوں میں مرشیہ خوانی اور عزاداری کا حقیق مقصد صرف مسلمان ہونے کے دعوے یا اپنے آپ کو برائے نام حسین سے دابستہ کرنے کا ہی نام نہیں ہے۔ اسلام اور حسین سے رشتے کو زندگی کے ہر شعبے اور عمل سے ظاہر ہونا جاہے۔

ماتم یا عزاداری سب سے پہلے سیدہ زینب ابن علی ابن ابی طالب نے اپنے بھائی امام حسین، کے خاندان نبوت کے دوسرے بہت سے لوگوں اور صحابیوں کو بھوکا بیاسا کر بلا میں شہید کروینے کے غم میں شروع کی تھی۔ عرسعد نے پنجبر محر سے خاندان پر پانی بند کرنے کے لیے ہیں ہزار فوج لگائی تھی۔ ان فوجیوں میں بھی رسول کے صحابی موجود سے ، بعض حافظ قران بھی سے اور راتیں عبادت میں گزارتے سے بیغیر کے حسین کے بارے میں کہا تھا، جو حسین سے محبت کرتا ہے اللہ اس سے محبت کرتا ہے۔ اور دوسری حدیثوں کے علاوہ پنجبر کی ایک حدیث یہ بھی ہے کہ حسن اور حسین جنت میں جوانوں کے سردار ہیں۔ انسوس ہے کہ مسلم امت نے تمام حقیقتوں اور اقوال کو بھلاکر رسول کی بیش فاطمہ پرظلم اور زیاد تیاں کیس۔ اس طرح اُنھوں نے علی ابن ابی طالب پر زیاد تیاں کیس جن کے لیے فاطمہ پرظلم اور زیاد تیاں کیس اور تم مویٰ اور ہارون کی طرح ہیں (صرف میرے بعد کوئی نی نہیں موگا) ان کے لیے یہ بھی کہا تھا کہ'' میں علم کا شہر ہوں، علی اس کا دروازہ ہیں، جواس کا نکات کے بارے میں پچھ جانا جا ہے پہلے علی سے یو پچھے پھر میرے یاس آئے۔''

ولیر فاتون زینب بنت علی ابن ابی طالب نے رسول کے وفن سے پہلے ہی فاطمہ کو جو اذبیتی دی گئیں انھیں ویکھا تھا۔ اور اب انہیں مسلمانوں کے ہاتھوں کر بلاکی جنگ کے بعد رسول کے خاندان کی عورتوں اور بچوں کی اذبیتی ویکھ رہی تھیں، انھوں نے کر بلا میں رسول کے خاندان کے تمام جوانوں کو کر بلا کے میدان میں آتل کیے جانے میں یزید کے کروار کو بھی ویکھا تھا۔ انہی ولیر زینب نے کر بلا کے واقعہ کے بعد ایک بڑے ہال کی ما تگ کی جس میں عورتیں اور بچے بیٹھ کر اپنے مقتول

عزیزوں کا دل کھول کے ماتم اور گریہ و بکا کرسکیں۔ ماتم یا عزاداری کی ابتداء اُسی دن سے ہوئی۔ شیعہ، جوعلی این ابی طالب کے معتقد ہیں اپنے رنج وغم کے جذبات کا اظہار ماتم اورعزاداری سے کرتے ہیں۔ شیعہ رسول کی نوائی کے اس عمل کی پیروی کرتے ہوئے اپنے رنج وغم کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ شیعہ رسول کی نوائی کے اس عمل کی چیروی کرتے ہوئے اپنے رہنے وغم کا مظاہرہ کرتے ہیں اور جاہتے ہیں کہ تمام امت مسلمہ تاریخ کو سمجھے اور انتشار کو چھوڑ کر متحد ہوجائے۔

اس شہادت عظیم کا حقیقی مقصد یہی تھا کہ ہر شخص میں جذبہ پیدا ہو کہ وہ صرف اللہ کی خوشنودی کے لیے اپنی ہر چیز خوثی ہے اللہ کی راہ میں قربان کردینے کو تیار رہے۔

" يقينا حسين ايك مينارهُ نور بين اور حفاظت كى كشتى"

'' یقیناً حسین ہے عقیدت ومحبت ان لوگوں کے دلول کو زندہ رکھتی ہے جو امام کی پیروی کرتے ہیں'۔ اس طرح ہر زندہ شخص غم کرتا ہے اور ہر شخص عز اداری کرتا ہے۔

محرم کے جلوس اور عزاداری کی روایت بھی اسی فلیفے سے تعلق رکھتی ہے، مجلس، مرثیہ اور تعزیج کے جلوس سب روایات سے تعلق رکھتے ہیں۔

تعزیہ، عربی لفظ ہے اور اس کے معنی رنج وغم اور ہدردی کے اظہار (تعزیت) کے ہوتے ہیں۔اس سلسلے میں او نچے اور عظیم الثان ڈھانچے (عمارت کے نمونے) بنا کر عظیم شہیدوں کو خراج عقیدت پیش کیا جاتا ہے۔تعزید داری، یعنی تعزید بنانے، سجانے اور ان کے ذریعہ اظہارِ عم کرنے کا طریقہ اس پرصغیر کا خالص دلی انداز ہے۔

گنبد اور تعزیے کی ابتداء غالبًا لکھنو سے ہوئی۔ خیال یہی کیا جاتا ہے کہ اس کا چلن آصف الدولہ کے دور سے شروع ہوا اور پھلا پھولا۔ کسی دکان دار نے بانس اور کاغذ سے ایک تعزید بنایا۔ اس دکان دار کی موت کے بعد میر باقر نے وہاں ایک امام باڑہ بنوادیا۔ وقت کے ساتھ یہ روایت پورے ہندوستان میں پھیل گئی۔

شاہ علی نقوی کی جلدی ہی منظرِ عام پر آنے والی تحقیق کے مطابق دبلی میں پہلا تعزید تیمور لے کر آیا۔ وہ ہرسال اپنی فوج کے ساتھ کر بلا جایا کرتا تھا۔ اس سال جب وہ ہندوستان میں تھا بیلوگ کر بلا نہ جاسکے۔ سپاہی بے چین تھے۔ اس لیے تیمور نے انھیں کر بلاکی درگاہ کا ایک نمونہ دیا جو خاک شفا یعنی کر بلاکی مٹی سے بنایا گیا تھا۔ اس کے سپاہیوں نے اسے دبلی کی سڑکوں پرگشت دی۔ کہا جاتا ہے کہ بیماں کے مقامی لوگوں نے تیمور کے جانے کے بعد اس نمونے رتعزیے کو پہیں چھوڑنے کی

درخواست کی جو اس نے منظور کرلی۔ بعد میں یہاں کے مقامی لوگوں نے تعزید کے بنانے میں اور چیزیں بھی استعال کرنا شروع کردیں۔

تعزیوں کا ابتدائی خاکہ اور ان کی اونچائی وغیرہ کو اندازا طے کیا جاتا ہے۔ بہرحال ان کا کر بلا کی عمارت سے مشابہ ہونا ضروری ہے اور اسے سونے کے رنگ کے ایک بڑے گنبد اور کم سے کم ایک جوڑ مینار سے کمل کیا جانا چاہیے۔ یہ دونوں چیزیں اسلامی طرز تقمیر کی علامت ہیں۔

تعزیے کی بنیاد عام طور پر مربع یا متنظیل ہوتی ہے، ڈھانچہ ککڑی سے بنایا جاتا ہے اور اگر ضرورت پڑے تو لوے کے ذریعے بھی مضبوطی پیدا کی جاسکتی ہے۔ سامنے والے جصے میں نیج میں ایک محرابی دروازہ ہوتا ہے۔ اس کے دائیں طرف ایک مزار کی چھوٹی سی شبیہ ہوتی ہے، جو اس مقام کی علامت ہے جہاں امام حسین کی شہادت ہوئی تھی۔ اس کا ایک اور جزو اندر کے طاقح وں کا ہوتا ہے کے علامت ہے جہاں امام حسین کی شہادت ہوئی تھی۔ اس کا ایک اور جزو اندر کے طاقح وں کا ہوتا ہے جے کاریگر محراب کہتے ہیں۔ محراب ایک طاق نما دروازہ (alcove) ہوتی ہے جے مکہ میں نماز کی سے معلوم کرنے کی غرض سے بنایا جاتا ہے۔

اندرونی حصہ ایک خالی کمرہ سا ہوتا ہے جسے کارڈ، کاغذ وغیرہ کی پٹیوں سے بنے ایک جال سے گھیرا جاتا ہے۔ سجاوٹ، نقش و نگار بھول پتیوں اور جیومیٹری پر مبنی خطوط وغیرہ سے کی جاتی ہے، بھی کھیرا جاتا ہے۔ سمجھی خطاطی کو بھی استعمال کرلیا جاتا ہے۔

تعزید عام طور پر ملے جلے رگوں کا ہوتا ہے جن میں شوخ قر مزی ،نیگوں، فیروزی، مرخ، ہرا، چاندی اور سونے کا رنگ شامل ہوتے ہیں۔ عام طور پر کھلے کھلے رنگ تعزیدے کے لیے زیادہ بہند کیے جاتے ہیں۔ سامنے کا حصہ کا غذ وغیرہ سے بہت زیادہ سجا ہوتا ہے۔ بیرونی آ رائش کاغذ، پینگ کے کاغذ، کارڈ بورڈ (گنا)، چمکدار کاغذیا پی وغیرہ سے کی جاتی ہے۔ بھی بھی ہاتھ کی بنی کجے یا مجد نبوی کی تصویریں بھی مقامی بہند کے خیال سے لگادی جاتی ہیں۔

ممکن ہے کوئی اس پر جیرت کرے کہ تعزید (غم اور اظہار بمدردی، سوگ کی علامت) اور اس کی چک دمک دونوں ایک ساتھ کیے؟ اصل میں یہ کاریگروں کی پند کے معیار کو ظاہر کرتا ہے۔ ہمارے ہاں سجاوٹ کو اس وقت تک کمل بی نہیں سمجھا جاتا جب تک اس میں سونے یا چاندی کا جزوشائل نہ کیا جائے۔ یہ بات کچھ مجیب ک گئی ہے کہ ۲۰۰۰ سال پرانی تاریخ کے ایک دردناک المیے کی یاد میں اتنا سجا سجایا ڈھانچہ بنایا جائے، ممکن ہے اس کے چھے تصور یہ ہو کہ امام حسین کے مزار کو

خوبصورت اور آراستہ دکھایا جانا جا ہے۔ ایسے ہی جیسے ہم کسی قبر پر پھول یا گلدستے رکھتے ہیں۔ اسلامی طرزِ تعمیر میں قبروں پرمقبرے تعمیر کروانا بہت بعد کی چیز ہے۔ ہمارے برصغیر میں قبروں کو سجانے کی طرف مغل دور میں توجہ شروع ہوئی۔

بو کی رات کو بید زرق برق شکلیں سمندر میں بہادی جاتی ہیں۔ اس کو شندا کرنا کہتے ہیں۔
راجستھان میں کچھ تعزیے خالص سونے اور جاندی کے ہیں جن میں قیمتی پھر جڑے ہوئے ہیں۔ تعزیول کے بنانے میں عام طور پر چکدار فیتے، گوٹا، جھالر، چکیلے کاغذ وغیرہ بھی استعال کیے جاتے ہیں۔
نوٹ: اس کے بعد مقالہ نگار نے بہت می تصویریں شامل کی ہیں اور مقالہ چیش کرتے وقت ان تصویروں کو اسکرین پر دکھایا اور آرٹ کے نقطۂ نظر سے سمجھایا بھی تھا۔

## عز اداری کی روایت مسز میرحس علی کے بیانات کی روشن میں

سيدعلى كاظم

شیعہ اور سی دونوں ماخذوں کی روایات کے مطابق رسولِ اکرم حضرت محمد نے سانحہ کر بلا کی پیش گوئی کردی تھی۔ ان حدیثوں کی ناقل خود رسول اللہ کی از واج تھیں۔

امام حسین کی طرف سے بزید کی بیعت سے انکار کوحق بجانب قرار دیتے ہوئے شاہ عبدالعزیز نے امام حسین کی مکہ سے روائی سے لے کران کی شہادت تک کی تاریخ کو دہرایا ہے۔ اِ نتیجاً المیہ کربلا کی یادخود رسولی خدا کی سنت ہے جے تی اور شیعہ دونوں بے حد قابل احرام اور مقدس ورشہ تصور کرتے ہیں۔ شہادت کے بعد مدینے ہیں مقیم رسول اللہ کے خاندان ہیں ایم سلیٰ وہ پہلی محض تھیں جنھول نے اپنے نواسے کاغم منایا۔ امام حسین کے خاندان کے باقی ماندہ افراد کی تکلیفوں اور پریشانیوں کا حقیق اندازہ لگانا اور آئیس لفظوں ہیں بیان کرنا آسان نہیں ہے۔ جب بزید نے امام حسین کے خاندان کوشام سے مدینہ واپس لوٹ جانے کا تھم دیا تو خود بزید کے کل کی عورتیں اس خاندان کے خاندان کوشام سے مدینہ واپس لوٹ جانے کا تھم دیا تو خود بزید کے کل کی عورتیں اس خاندان کے جاندان مدینہ واپس بہنچا ہے تو پورا شہر گریہ و بکا کرنے والوں سے پہلی مجاسیس کہا جاسکتا ہے۔ جب یہ خاندان مدینہ واپس بہنچا ہے تو پورا شہر گریہ و بکا کرنے والوں سے پہلی تھا۔ امام زین العابدین اور اُن کے جانشین اور دوست ایک لیے کے لیے بھی اس سانیے کو بھلا نہ سکے۔ امام زین العابدین اور اُن کے جانشین اور دوست ایک لیے کے لیے بھی اس سانیے کو بھلا نہ سکے۔ امام جعفر صادق نے جمیں یاد دلایا ہے کہ ''ہردن روز عاشورہ ہے اور ہرزیکن ارض کر بلا ہے۔

تیرہویں صدی کے ہندوستان میں محرم کے اجتاع و رسومات مسجدوں، عوامی مقامات اور فوجی کی مقامات اور فوجی کیمپول میں منعقد ہوتے تھے اور انہیں 'تذکرہ' (وعظ) کا ہی حصد مانا جاتا تھا۔ مثال کے طور پر طبقات ناصری کے مؤلف منہاج سراج نے ان تذکروں کا ذکر کیا ہے جو اس نے مختلف موقعوں پر

<sup>🖈</sup> شعبة تاريخ على كرة مسلم يو نيورش على كره

ا- شاه عبدالعزيز: سيرالشباوتين ، لكعنوً ، ص ٢٦ تا . . . . . . . - طبرى، ج ١،ص ٣٩٠٢ ٣٩٠٠

فوجی کیمپول میں کیے تھے۔ل

عاشورہ کے جلوس اور علم (اس علم کی هبیبه جوا مام حسین نے کر بلا میں این بھائی کو دیا تھا) سے ہندوستان کوسب سے پہلے سیدمحمد اشرف جہا تگیرسمنانی نے ۲۵۳-۱۳۳۲) میں متعارف کیا۔

اٹھارھویں اور انیسویں صدی میں ان مغل شنر ادوں نے جنہوں نے شیعہ مسلک قبول کرلیا تھا، یہ فلط تصور عام کیا کہ اُن کا جد اعلیٰ تیمور شیعہ تھا اور ای نے ہندوستان میں تعزیوں کی روایت شروع کی تھی۔ اس تصور کی تصدیق کی تیمور شیادت سے نہیں ہوتی۔ ۹۳ اء میں بغداد فتح کرنے کے بعد وہ کر بلا ضرور گیا تھا اور امام حسیق کے روزہ مقدسہ کی زیارت بھی کی تھی۔ ج بابر نے اپنی تزک میں محرم کے سوگ کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ گوالیار کی طرف بوصتے ہوئے اس نے عاشور کے واقعات محرم کے سوگ کا کوئی ذکر تیم کی رسوم وغیرہ کا ذکر نہیں کیا۔ سی

ہابوں کے دور میں عاشورہ کے اجتماع، جنہیں 'معارک' کہاجاتا تھا (جس کے لغوی معنی میدانِ جنگ کے جیں) ضرور عام تھے۔ اکبر کے دور میں، ہندوستان میں مشہد میں امام علی رضاً کے روضے پرعکم بھیج گئے۔ محرم منانے والے عزادار امام حسن وحسین کے ناموں کے نعرے لگاتے ہوئے آگ پر جلتے تھے۔ اس کا برد تفصیلی بیان، می اینونی مانسرائے نے کیا ہے جو پہلے تین جیسوٹ مشدون کا منبر تھا۔ ہم

اودھ میں شیعہ نوابوں نے محرم کے سوگ کے دنوں میں سرکاری چھٹی کا اعلان کیا۔ قدیم شہر ابودھیا کے نزویک فیض آباد، جے اودھ کے ابتدائی نوابوں نے اپنا وارالسطنت بنایا تھا، شیعہ کلچر اور محرم کے سوگ اور مجلسوں کا نیا مرکز ہوگیا۔ ۱۲۳ء میں بہسر کی لڑائی کے بعد شجاع الدولہ مستقل طور پر فیض آباد میں مقیم ہوگیا اور فیض آباد کو اپنا دارالسلطنت بناکر اسے ایک متمول شہر میں تبدیل کردیا۔ سوگ منانے کے لیے '' امام باڑوں'' کے نام سے علاحدہ عمارتیں بنوائی گئیں۔ ۱۷۵ء کا سال ختم ہوگیا تحکم الدولہ کی بیوہ و ہیں ہونے سے پہلے چوتھا تحکم اس آصف الدولہ تکھٹو ننقل ہوگیا گراس کی ماں، شجاع الدولہ کی بیوہ و ہیں فیض آباد میں رہ کرشیعہ کلچر اور محم کی رسومات کوفروغ ویتی رہی۔

عاشورہ اور چہلم منانے کی رسومات لکھنؤ کے لوگوں کی زندگی کا حصہ ہوگئیں۔مسزمیر حسن علی جنہوں نے ۱۸۳۲ میں اپنی کتاب ''آبررویش آف دی مسلمانس آف انڈیا'' چھپوائی ۔ ایک انگریز

ا - طبقات ناصری، ص ۱۵۲ تا ۱۵۵، ۲۳۹ - ۲- ای شویدوانلیکی ل بستری آف هیعاز آن اغریاح ۱، ص ۲۷-۵۸ ۱- طبقات ناصری، ص ۱۵۲ تا ۱۵۵، ۲۳۹ - ۱- ایس ..... اور ایس ای بینرجی ( واکنر) دل کشفری آف فادر مانسرائے ( آکسفورو)، ۱۹۲۲، ص ۲۱ تا ۵۲ تا ۵۲ تا ۲۳

غاتون تھیں جنہوں نے حسن علی سے شادی کی تھی۔

مسزحسن علی نے محرم کے پہلے دی دنوں میں محرم کی تمام رسومات کو بیان کیا ہے۔" ہمیشہ محرم کے پہلے دن کا تصور کرتے ہی میری یادوں میں ایک اداس اداس سا گاؤں عام دنوں میں ایک تھنی آبادی والے شہر کی ہے حد گہما گہمی اور ہل چل سے بالکل متفاوہ شہر پر چھایا ہوا ایک پروقار سکوت اور خاموثی جیسے خیالات تمام دوسر نے تصورات پر چھاسے جاتے ہیں۔ مگر متحرک اور جیتے جاگتے مناظر کا یہ عارضی سا تھہراؤ بہت دیر قایم نہیں رہتا۔ دوسرے دن کا تصور کچھ اس طرح ذبمن پر انجرتا ہے کہ بری تعداد میں گھوڑوں پر سوارہ پاکیوں میں بیٹے یا پیدل چلنے والے لوگوں کے گروہ کے گروہ سوگ کے طرح طرح کے ربسوں میں ملبوس، اپنے دوستوں ساتھیوں کے گھروں کی طرف شہر کی گلیوں اور چوڑی سرکوں پر تیز تیز چلتے ہوئے بڑے برے ناموں سے منسوب امام باڑوں کی طرف بردھتے نظر چوڑی سرکوں پر تیز تیز چلتے ہوئے بڑے برے ناموں سے منسوب امام باڑوں کی طرف بردھتے نظر آتے ہیں تاکہ وہ جہاں جہاں حسن اور حسین کی یاد میں تعزیے دیکھے گئے ہیں اُن کی زیارت اور آئیں سلام کرنے پہنچ جا کیں۔

''لفظ تعزیہ حزن و ملال کی کیفیت کو ظاہر کرتا ہے۔ یہ اصطلاحاً کربلا میں حسن وحسین کے چاہئے والوں کی مالی والوں اور معتقدوں کے بنوانے والوں کی مالی حیبہ ہوتی ہے۔ یہ تعزیب بنوانے والوں کی مالی حیثیت، حکومت میں حاصل درجہ یا سرکار سے قربت وغیرہ کے مطابق خالص چاندی سے لے کر بانس اور کاغذ تک سے بنا ہوا ہوتا ہے۔ اسے کربلا کے ماڈل کے عین مطابق بنانے کی ہرممکن کوشش کی جاتی ہے ادرائے کربلا کی انداز پر بنایا جاتا ہے۔''

'' عام قتم کے تعزیے ۱۰ محرم کے جلول میں بیھیج جاتے ہیں، اور آخر میں دفن کی رسومات کے ساتھ عام قبرستانوں میں دفن کردیئے جاتے ہیں۔ ہرشہر کے باہر کئی کئی قبرستان ہوتے ہیں۔ ل حلوس کو بیان کرتے ہوئے مسز میرحسن علی کہتی ہیں:

"درگاہ کی سلامی کے لیے علم لے جانے کے لیے علم چڑھانے والے امراء میں سے ہرایک اپنے جلوں کو جس طرح منظم کرتا ہے، وہ بڑا شاندار منظر پیش کرتا ہے۔ ان کی تعداد، جو بے شار ہوتی ہے۔ بڑے سے بڑے رئیس اور اُن کی کمترین رعایا کا کوئی فرد اپنی اپنی حیثیت کے مطابق سجاوٹ کا مظاہرہ کرتا ہے۔ بہرحال وہ لوگ جو سب سے فیتی ساز و سامان کا مظاہرہ کرتے ہیں اٹھیں عوام میں

ا-سزميرهن على: آبزرويشنس آن دي مسلمانس آف انذبا-لندن، ١٨٣٠،

زیادہ مقبولیت حاصل ہوتی ہے کیونکہ اس سے اُن کی حسین اور حسن کے لیے زیادہ عقیدت اور احرّ اِم کا جُبوت فراہم ہوتا ہے۔ جلوس میں مجھے ایک مخص انتہائی سوگوار نظر آتا ہے، جو ایک سیاہ سا بانس اٹھائے ہوئے ہے۔ جس سے دو تلواریں جھول رہی ہیں جس کا بیعکم ہے وہ خود یا اس کا نائب اس کے پیھیے چل رہے ہیں اور ان کے ساتھ بہت سے اور دوسرے عزاداروں کا گروہ ہے'۔

"وہ دلدل (زوالجناح) آیا۔ یہ اس گھوڑے کا نام ہے جو کر بلا میں حسین کے پاس تھا۔ اس وقت اس کی هیہہ کے طور پر جو گھوڑا چنا گیا ہے وہ ایک خوبصورت سفید عربی گھوڑ اہے۔ یہ ظاہر کرنے کے لیے کہ جانور اور اس کے سوار نے کیسی کیسی تکیفیس برداشت کی تھیں۔ اس پر ایک خون آلود کپڑا پڑ اہے، پنڈلیوں پر سرخ رنگ لگا ہے اور چادر پر کئی جگہ تیر چھے نظر آتے ہیں۔ خاندان کے دوبوگی گھوڑ ہے کے چاروں طرف چل رہے ہیں، پھر ہر درج کے خادم نظر آرہے ہیں، بہت سے پیل سے بیل میں ایک فوجی تاثر پیدا کر رہے ہیں۔

'' میں نے ان پانچ ونوں میں محرم کے اور بھی کی جلوس دیکھے ہیں بیسب کم وہیش ایک بی انداز کے سے ۔ پچھ جلوس دوسروں سے زیادہ شاندار تھے اور بہت غریب لوگ اپنے علموں کے جلوسوں میں ایک وصول سے زیادہ کچھ اور سازوسامان شال نہیں کرپاتے اور اُن کا مالک خود بی عَلَم اٹھائے ہوتا ہے' ۔ لے مہندی کو اس طرح بیان کیا گیا ہے:

'' ساتویں محرم کو مشعلوں کے ساتھ عام اظہارِ نم کیا جاتا ہے اور اسے مہندی کی رات، کہتے ہیں۔
اس کا مقصد اس شادی کی تقریب کی یاد دلانا ہے جس میں، اگر یاد کیا جائے تو واقعات کربلا کے خاکے ہیں، قاسم کی چیازاد بہن حسین کی چیتی بٹی سکیند (فاطمہ) کبریٰ سے اس عظیم جنگ کی صبح کو رسم شادی ادا کی گئی تھی۔ چنانچہ اس مہندی کی رات کو جو رسوم انجام دی جاتی ہیں وہ اپنی تمام تفصیلات میں ہر طبقے میں شادی کی تمام رسوم کی بعید نقل ہوتی ہیں، یہاں تک کہ اُس میں عام لوگوں میں پسے باشنا بھی شامل ہے۔ عام لوگوں کی بھیڑ ایسے موقعوں پر تماشہ دیکھنے سے زیادہ اس انعام کے لائچ میں باشنا بھی ہوجاتی ہے'۔ یہ

دس محرم کا بیان اس طرح کیا گیا ہے۔

"محرم کی رسوم کی ادائیگی میں سب سے زیادہ متاثر کن مظر آخری دن کاہوتا ہے۔ اور تمام

طبقوں کے طرز عمل، عام لوگوں کی جذباتی بلیل، مردعورت، ہرایک چبرے پر گبرے تاثر کے نقوش کو دکھے کر کوئی بھی عام مشاہدہ کرنے والا آسانی ہے یہ اندازہ لگائے گا کہ محرم کے دنوں کے تمام پروگراموں کی فہرست میں آج کے دن کا رنج وغم زیادہ اہمیت رکھتا ہے۔

وہ آگے بیان کرتی ہیں:

'' میں نے اعلیٰ طبقوں کی عورتوں کو 'مہندی کی رات 'میں سرخ وسبز موم بتیاں اپنے ہاتھوں سے تحزیوں کے سامنے رکھتے دیکھا ہے۔ میرے اس سوال کے جواب میں کہ اتنے پُر تقدس اندا زمیں اس عمل کے انجام دینے کی کیا وجہ ہے؟ مجھے بتایا گیا ہے کہ یہ خوا تین پچھ خاص دعا کی اور منتیں کرتی ہیں جن کے لیے یہ 'تختِ ترقم ، کے لیے اپنے اماموں سے وسیلہ یا سفارش کی خواستگار ہیں۔ سرخ روثنی (موم بق) حسین سے منسوب ہو جگ میں شہید ہوئے اور سبز روشنی حسن سے منسوب ہو وزم رسے شہید ہوئے اور سبز روشنی حسن ای منسوب ہو وزم رسے شہید ہوئے۔ یہ رنگ ای کی علامت کے طور پر کھنے گئے ہیں اور یہ خواتین اپنی منتوں کے حصول کے لیے ان بی پر انحصار رکھتی ہیں اور ای لیے یہ اپنے اماموں کے حضور میں مہندی کی رات میں یہ مرم بتیاں روثن کرتی ہیں۔

''میں نے بتایا ہے کہ شرفاء اور امراء جو محرم کی رسوم ادا کر رہے ہوتے ہیں، عام طور پر دل محرم کی صبح نظے سر نظے ہیرائے گھروں سے تعزیوں کے دفن کرنے کی جگہ یعنی کر بلا تک پیدل جاتے ہیں خواہ آئیس کتنا ہی چلنا پڑے ۔شاید چار پانچ میل۔ جبکہ آگ برساتی دھوپ اُن کے سروں پر پڑ رہی ہوتی ہے۔ وسویں تاریخ اجھے مسلمان (شیعہ) بڑی تخی سے تیسری گھڑی (تیسرے پہر) تک پوری پابندی سے فاقد کرتے ہیں اور پانی کی ایک بوند، یہاں تک حقد تک ان کے منھ کوئیس چھوتا، کیونکہ اُن کا یقین ہے کہ حسین کی مصیبتوں کا سلسلہ تیسرے پہر تک چاتا رہا۔ یہ لوگ اس وقت تک ہر قتم کے تفریکی مشاغل سے خود کو باز رکھتے ہیں' وا

یومِ عاشور کے چالیسویں دن ، جے لکھنؤیمی چہلم کہتے ہیں، تعزیوں کے جلوس بھی بہت متاثر کن ہوتے تھے۔ گاؤں اور چھوٹے جھوٹے شہروں سے سوگوار لوگ کر بلا کے شہیدوں کی یاد اور ان کا پرسہ دینے لکھنؤ آتے تھے۔ یومِ عاشورہ کی طرح دستکار اور ہر طرح کے فنکار الگ الگ اپنے تعزیے بناتے ادر ان کے جلوس نکالے سے ہوئے ہوئے۔ ان کے تعزیے اُن کے اپنے اپنے مخصوص فنوں سے سبح ہوئے ہوتے۔

۱۰- ایپنهآرص ۹۰ تا ۹۳

ملک حقوق بھر کے موضوع پر اپنی کوئی متحد اور آخری رائے نہیں رکھتے ہیں علاوہ ازیں بعض اسلای ممالک نے بعض قواعد حقوق بھر سے عدم انقاق رائے کا اظہار کیا ہے بعض کا خیال ہے کہ قوانین کے ساخت کے علاوہ کا یہ نظام قوانین حقوق بھر ہی اسلام و شریعت کے خلاف ہے۔ اس کے برخلاف بعض اسلامی ممالک اس پر اپنی شبت رائے کا اظہار کر چکے ہیں۔ ممکن ہے کہ یہ ان کے ساسی مفاد کے مدنظر ہو۔ یہ محرکہ آرائی بتاتی ہے کہ جس طرح یورو پین ممالک میں مسلمانوں اور اسلام سے متعلق اختلاف رائے ہے اس طرح مسلمانوں فور اسلام سے متعلق اختلاف رائے ہے اس طرح مسلمانوں میں بھی اختلاف نظریات کی بہتات ہے۔ اسلامی ممالک کے فاصا مشکل تھا کہ قوانین حقوق بھر کے تشکیل کے وقت کلیدی کردار اوا کرتے لہذا اب آئیس چا خاصا مشکل تھا کہ قوانین حقوق بھر کے تشکیل کے وقت کلیدی کردار اوا کرتے لہذا اب آئیس چا ہے ہمراہ پیس سے یا انہوں نے تحض مصلحتا صواب رائے کا اظہار کیا تھا۔ بیسویں صدی کی آخری وہائی میں عالم کیر بیاخہ پر اسلامی ممالک نے ادا کی بنا پر اس عضویت کو برقر ار رکھا اور بعض اسلامی ممالک نے اسلامی ممالک نے اسلامی ممالک نے اور کی بنا پر اس عضویت کو برقر ار رکھا اور بعض اسلامی ممالک نے داخلی فشار ووہاؤ کی بنا پر اس عضویت کو برقر ار رکھا اور بعض اسلامی ممالک نے داخلی فشار ووہاؤ کی بنا پر ایورپ کی اندھی تقلید کو کنڈم کیا۔

انہوں نے صاف کہا کہ ہماری مشکل یہ ہے کہ حقوق بشر سے متعلق افکار جومغربی گہوارہ میں پردان چڑھے ہیں انہیں اپنے معاشرہ میں لا گونہیں کرسکتے جس میں عام طور پر ذمہ دار لوگ پائے جاتے ہیں۔ جناب مظفری نے آخر کلام میں کہا کہ مفکروں اور دولتمندوں کے اس دعوی کے پیش نظر جو کہ یہ اعلان کرتے ہیں کہ حقوق بشر کا عالمی نشریہ مغربی سند کے طور پر سمجھا جائے ، یہ کہا جاسکتا ہے کہ دنیا کے سارے تہذیب و تمدن ایک ایک نشریہ تیار کر کے ساری دنیا کے لئے اپنے نشریہ کو جمت قرار دے لیئے۔ سارے تہذیب و تمدن ایک ایک نظر عقلاء تاریخ اسلام کے یہاں انتہائی محدود یت و تنگ نظری کا شکار قرار پاتا ہے نیجنا اسلام کے تین سوء تفاہم بیدا ہوا ہے۔ در حالیہ اسلام حقوق بشر کو کا نات پر حاوی قانون الی کے شکل میں چیش کرتا ہے۔

اس جلسہ کے آخر میں دو افراد نے اپنے سوالات وشبہات جو ای موضوع سے متعلق تھے جناب مظفری صاحب سے پو چھے، آپ بنے ان کا جواب دیا۔

آخریس پروفیسر شاہد مہدی، پروفیسر قائی اور پروفیسر جعفری نے مخصر الفاظ میں شکریہ اوا کیا۔ قابل ذکر بات ہے کہ آخر میں آقای مظفری کوان کی خدمات کے سلسلے میں لوح یادگاری سے نوازا گیا۔ دوران جلسہ جناب محمد حسین مظفری نے اصل مقرر کی حیثیت سے جملہ حاضرین کا شکریہ ادا کرتے ہوئے '' حقوق الناس: اسلامی نقطہ نظر'' کے موضوع پر گفتگو کی۔ آپ نے فرمایا: '' بیشتر پورو پین ہوئے '' حقوق الناس: اسلامی نقطہ نظر' کے موضوع پر گفتگو کی۔ آپ نے فرمایا: '' بیشتر پورو پین ممکرین مسلمانوں کی مخالفت بیس حقوق بشر سے متعلق بین الاقوامی نظام کو جنسی و دی کی لظ ہے، آزادی دین کی رو ہے، احکام دیت و درافت کے اعتبار سے دین اسلام کے قوانین حقوق سے بہتر جانتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ اسلام نے بحسن و خوبی حقوق بشر کے جانبین اسکار کا ایک گروپ اس بات کا مدی ہے کہ دین اسلام اور احکام شریعت، قواعد حقوق بشر ویسٹن اسکار کا ایک گروپ اس بات کا مدی ہے کہ دین اسلام اور احکام شریعت، قواعد حقوق بشر کتا ہے علاوہ ازین بعض اسلامی ممالک آقوام متحدہ کے بنیان گزاروں بیس ہیں اور اقوام متحدہ کا منشور ان تمام ممالک ہے تا نبیہ حاصل کرتے ہوئے امدید کرتا ہے کہ وہ ممالک شخط حقوق بشر میں کوشاں رہیں گے، فی الحال نوبت سے ہے کہ تقریباً تمام اسلامی ملک مقاب میں اور یہ ملک تنہا ایسا ملک تفا اسلامی ملکوں بیس مرف سعودی عرب ایسا ملک تھا جس نے اقوام متحدہ کے حقوق بشر کے بعض وفعات اسلامی ملکوں بیس مرف سعودی عرب ایسا ملک تھا جس نے اقوام متحدہ کے حقوق بشر کے بعض وفعات کو ایس کے خلاف بیس میں اور یہ ملک تنہا ایسا ملک تعل میں سے بعض اقوام متحدہ کا جز ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوانین قبول نہیں کئے اور ۱۹۵۰ء کی دہائی بیس اسلامی ممالک بیس سے بعض اقوام متحدہ کا جز ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوانین قبول نہیں کئے اور ۱۹۵۰ء کی دہائی بیس اسلامی ممالک بیس سے بعض اقوام متحدہ کا جز ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوانین قبول نہیں کئے اور ۱۹۵۰ء کی دہائی بیس اسلامی مالک بیس سے بعض اقوام متحدہ کا جز ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوانین قبول نہیں کئے اور ۱۹۵۰ء کی دہائی بیس سے بعض اقوام متحدہ کا جز ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوانین قبول نہیں کی دور کیا جن ہونے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلی قوان نہیں کے بعد بھی حقوق بھی کیا ہوئے کے بعد بھی حقوق بشر ہے متعلق قوان بھی میں دور کیا ہوئے کے بعد بھی حقوق بھی دیا ہی دور کیا ہوئے کے بعد بھی حقوق بھی میں دیا ہی دیا ہی دور کیا ہوئے کے بعرب کیا ہوئے کے بعرب کیا ہوئے کے بعرب

آ قای مظفری نے فر مایا کہ ان تمام استدالوں کے برخلاف تعارض وککراؤ صرف بعض شرقی احکام کے محدود نہیں ہے۔ شریعت کے ساتھ ان کی ظاہری شکل کی ناسازگاری سے بھی زیادہ اہم فکراؤ محسوس کئے جاکتے ہیں گر بیشتر مفکرین نے اس طرف توجہ نہیں کی ہے۔

انبوں نے اپنی گفتگو کے دوران کہا کہ در حقیقت بہت سے اسلامی ممالک کے نمائندہ اور ڈپلومیٹ
انبوں نے اپنی گفتگو کے دوران کہا کہ در حقیقت بہت سے اسلامی ممالک کے نمائندہ اور ڈپلومیٹ
ایسے ہیں کہ جو اپنے ملک کے فوائد کے لئے، یا عالمی معاشر نے اور اپنے وقار کی بحالی چنانچہ میرا خیال
متحدہ کا جزتو ہیں مگر وہ اس پوزیش میں نہیں ہیں کہ دہاں رہ کر اسلام کا دفاع کرسکیں چنانچہ میرا خیال
ہے '' آ ہو نیو کاس۔'' نے صحیح کہا تھا کہ بیشتر اسلامی ممالک غرب کے حامی ہیں اور ابھی بھی سایی و
ہے '' آ ہو نیو کاس۔'' نے صحیح کہا تھا کہ بیشتر اسلامی ممالک غرب کے حامی ہیں اور ابھی بھی سایی ہے جس کی
شافتی لحاظ سے خود کو اس کے تاثر سے آ زاد نہیں کر سکے ہیں ان میں سے اکثر بت ایک ہے جس کی
روش زندگی غرب زدہ ہے۔

آ قای مظفری نے گفتگو کے دوسرے حصہ میں کہا کہ فی زمانہ جائزہ بھی بتاتا ہے کہ تمام مسلمان

# شعبة اسلامک اسٹریز جامعہ ملیہ اسلامیہ میں مسئول خانهٔ فرہنگ کا جلسه الوداعیم

بتاریخ ۸۲/۲/۲۷ سشی بمقام شعبهٔ اسلامک اسٹریز جامعہ ملیداسلامیدی دیلی، ایران کلچر ہاؤس کے ڈائر یکٹر جناب ایم۔ ایچ۔مظفری کا جلسهٔ الوداعیہ''حقوق الناس: اسلامی نقط نظر' کے عنوان سے منعقد ہوا۔

اس نشست میں جناب مرتفئی شفیعی شکیب کلچرل کا کونسلر، جناب ایم۔ ایچ۔ مظفری ڈائریکٹر ایران کلچر ہاؤس اور آتای مرادی کے علاوہ ہندستان کے معروف دانشوروں نے شرکت کی جن میں ججة الاسلام والمسلمین عالی جناب عقیل الغروی صاحب عالیجناب مولانا ذیثان ہدایتی صاحب، پروفیسر شاہد مہدی، پروفیسر شریف حسین قامی اور بروفیسر جعفری خصوصی طور برقابل ذکر ہیں۔

سب سے پہلے قرآن مجید کی تلاوت ہوئی اس کے بعد زبان فاری کے ایک استاد نے نعت پیغبر اس سب سے پہلے قرآن مجید کی تلاوت ہوئی اس کے بعد زبان فاری کے ایک استقبال کرتے پیش کی اس کے بعد ججة الاسلام و المسلمین جناب مولانا عقیل الغروی نے حاضرین کا استقبال کرتے ہوئے انعقاد جلسہ کے اہداف پر روشی ڈائی اور فرمایا: '' یہ جلسہ جناب محمد حسین مظفری ڈائر یکٹر ایران کی جمعلق کی باؤس کی نا قابل فراموش خدمات کی قدردانی کے لئے منعقد ہوا ہے تاہم حقوق انسانی سے متعلق آ سے سیت دیگر مفکرین کے خیالات سے استفادہ کیا جائے گا''۔

آپ نے فرمایا مظفری صاحب کی خدمات وہ بھی اس مختصری درت میں غیر معمولی حیثیت کی مالک ہیں، در حقیقت اس مختصر سے عرصہ میں آپ کے ذریعہ انتہائی مثبت اور فعال تبدیلیاں عمل میں آپ اندازہ ہوگا کہ اب بیر رسالہ پہلے سے زیادہ مغید اور پر از معلومات ہے اور اس نے تمام اسلامی نشریات میں اپنا خصوصی مقام حاصل کیا ہے۔ مفید اور پر از معلومات ہے اور اس نے تمام اسلامی نشریات میں اپنا خصوصی مقام حاصل کیا ہے۔ اپنی اختیامی گفتگو میں آ قای غروی نے مظفری صاحب کو دادہ دعا سے نواز تے ہوئے ان سے مشقبل میں اس فتم کی مزید خدمات کی آرزہ کا اظہار کیا۔ اس کے بعد ڈاکٹر عظیم امر وہوی نے مظفری صاحب نے زحمت شاقہ کی سلسلے میں اشعار پیش کیئے۔

مورد تاکید میں قرار دیتا ہے اس کے بعد انہوں نے قرآن سے پہلے کی دوآ سانی کتابیں توریت و انجیل کے حوالہ سے بیروان پنیبری خصوصیات بیان فر ماکس ۔آپ نے فر مایا کہ اسلام مخالف عناصر ک سازشوں براب سیلے سے زیادہ توجہ کی ضرورت ہے۔ اس کے علاوہ آپ نے رہبر معظم آیة اللہ خامندای كا قول نقل كرتے ہوئے فرمايا اصل اتحاد اسلامي صرف يهي نہيں ہے كہ ہم الي بيسود اختلاف و انتشار نظریات سے کنارکشی کرتے ہوئے آپس میں میل محبت سے پیش آ کیں بلکہ اصل وحدت اسلامی سے سے کہم وشمنوں کے حلے اور سازشوں سے محفوظ رہنے کی مل جل کر ہوشمندانہ تدبیر کریں۔ کلچرل کاؤنسلر نے اسلام کے جملہ فرق و نداہب کے اقدار مشترک کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ اصول و اساس دین اسلام ایک ہے پس جملہ علاء و محققین کا فریضہ سے کہ آپس کی فروی اختلافات سے کنارہ کشی کرتے ہوئے ونیا کے سامنے وین اسلام کا وہ چیرہ لانے کی کوشش کریں جس ی تبلیغ پیجبر نے کی تھی اور اللہ کا وہ تعارف کرائیں جو اصل عقیدہ اسلامی ہے کا تقاضہ ہے۔ غیر ازین اس جشن میں چند شعرا نے بھی شرکت کی جن میں ڈاکٹر دھرمیندر ناتھو، جناب سردار پنچمی قابل ذکر ہیں، انہوں نے مدح رسالتمآب میں اشعار پیش کے جسے حاضرین نے خوب سراہا۔ آخر میں ایران کلچر ہاؤس کے کاونسلر اور ڈائرکٹر کی جانب سے حفظ وقر اُت کے مسابقہ میں اول دوم سوم آنے والے افراد کو انعامات تقلیم کئے گئے جن کی تفصیلات اجمالاً درج ذیل ہیں۔ قر أت ا- قارى عبدالهادى ابن جناب بدرالدين ، حيدرآ باد ۲- قاری محرمعراج ابن جناب محمد آخق، دالی

۳- قاری بدرالدجی این شمس البدی رحمانی بکھنؤ

حفظ ۱- حافظ محمر نضل الرحمٰن ندوی ابن جناب محمر زین العابدین قاسمی، حیور آباد ۲- حافظ محمد خالد ابن جناب عبدالفیوم، لکھؤ ۳- حافظ محمد رضوان ابن عبدالواسع پیر پروگرام رات کے گیارہ بجے تک چلا پھرمہمانوں کو ماحضر پیش کیا گیا۔ مجید کی ایک آیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ قرآن انسانوں کے لئے اللہ کی طرف ہیجے ہوئے بیغام رحمت و کرامت کا نام ہے بیصرف مونین تک محدود نہیں بلکہ اللہ نے اس میں ہرقوم و ملت، رنگ ونسل کے آ دمی سے خطاب کیا ہے، یہ ایک پیغام جس کے ابلاغ و اشاعت کا ذمہ آج کے اس پڑآ شوب دور میں قاریان و حفاظ گرامی کے سر ہے، انہوں نے مزید فرمایا کہ اول آنے والے افراد انشاء اللہ تہران میں منعقد ہونے والے حفظ وقر اُت کے بین الاقوامی مسابقہ میں شریک ہونگے۔

اس کے بعد فتح پوری معجد (دبلی) کے امام جعد جناب مفتی کرم احمد نے عید میلا دالنی کی مبارکباد اور خان فرہنگ کا شکریہ اوا کرتے ہوئے فرمایا کہ'' کوئی کتاب دنیا میں ایس نہیں ہے جو حرف بحرف یاد کی جائے یہ مرف قرآن کریم کا معجزہ ہے کہ جو پڑھنا نہیں جانے وہ بھی اسے حفظ کر سکتے ہیں''۔ انہوں نے مسلمانوں کے مابین اختلافات کو ان کی عقب مائدگی کا سبب قرار دیا ہے اور کہا کہ ہمیں متحد ہونے کی ضرورت ہے۔

ان کے بعد ججۃ الاسلام جناب مولانا شیخ غلام مہدی صاحب قاضی هیعیان مدراس (تمل ناؤو) نے جلسہ سے خطاب کیا انہوں نے فرمایا کہ رسالتہ آت نے اپنی ۲۳ سالہ پیغیری میں محبت او رامن پیندی کے بنیاد پرتعلیمات اسلامی کونشر کیا۔ انہوں نے آخر کلام میں اطلاع بھی دی کہ حکومت ریاست تمل ناؤو میں مسلمانوں کے حقوق سے متعلق مسائل میں دوالگ الگ شیعہ وئی قاضی مقرر کئے ہیں۔

مولانا رفیق قامی (مدرس مدرسه دارالعلوم دیوبند) نے کلمات مبارکباد کے بعد فرمایا که قرآنی تعلیمات اور سنت پیفیمر کے سہارے نه صرف مسلمان بلکه تمام الل جہان محبت آمیز اور پرامن زعدگی مسلمات جی سکتے ہیں۔

اس کے بعد جناب مرتضی شفیعی شکیب (کاؤنسلر ایران کلچر ہاؤس) نے اس جلسہ کے آخری مقرر کی حیثیت سے خطاب کیا انہوں نے ولادت پیغیر اور امام جعفر صادق کی مبار کباد پیش کرتے ہوئے فرمایا کہ قاریان و حفاظ قرآن کریم کے درمیان منعقد ہونے والے اس جشن میں پچھوش کرنے کے فرمایا کہ قاریان و حفاظ قرآن کریم کے درمیان منعقد ہونے والے اس جشن میں پچھوش کرنے کے کئے مناسب ہوگا اگر میں ایک ایسی آیت پڑھوں جو اتحاد بین المسلمین کی روح اور اثر کو بیان کرنے والی سب سے محمد رسول الله و الذین معه اشد آء علی الکفار رحماء بینهم سسال موصوف نے اس آیت کی حلاوت کرکے اس کی شرح بھی بیان فرمائی۔ انہوں نے فرمایا کہ جب اللہ تیغیر کے نے اس آیت کی حال کی دم دل سے پہلے سے پیردکاروں کا تذکرہ کرنا چاہتا ہے تو کفار کے تیکن ان کی سخت گیری کو ان کی رحم دل سے پہلے

# جشن عيد ميلا د النبي، قدر دانی هفته وحدت اورتقسيم انعامات حفظ و قرأت مقابله (۳۲۴ اړيل)

بتاریخ ۲ اپریل بروز جعد بوقت ۷ بیج شب ولادت پنیمبر اکرم اور مفتهٔ وحدت مسلمین کی مناسبت بے ایران کلچر باؤس میں ایک جشن کا انعقاد کیا گیا۔

اس جش میں کم و بیش تین سو ہندوستانی و ارانی مجان رسول نے شرکت فرمائی علاوہ ازین ملک بحر سے مشاہیر قاریان کرام اور حفاظ گرای بھی اس موقع پر موجود تھے، اول سے سوم درجہ حاصل کرنے والے حفاظ و قرا کو حسب مراتب انعامات سے نوازا گیا۔ اس پروگرام کا آغاز بھی ایران سے تشریف لائے مہمان قاری ببروزگل کی تلاوت سے ہوا۔ اس کے بعد ممبر پارلیمنٹ جناب شاہر صدیق نے حاضرین سے خطاب کیا انہوں نے جش عید میلا و تیخبر کے مبارک موقع پر اپنے مدعو کئے جانے کے سلسلے میں خاند فر ہنگ جمہوری اسلامی ایران کا شکریہ اوا کیا اور فرمایا: '' اسلام کی اوائلی صدیوں میں مسلمانوں نے صمیمیت قلبی کے ساتھ رسول اور قرآن کا انباع کیا ای لئے دنیا کے سامنے باعزت و با وقار تھے اور بیں سے مسلمانوں کو ضرورت ہے کہ اسیخ بزرگوں کی اس روش کو فراموش نہ کریں۔

اس کے بعد ایران کلچر ہاؤس کے ڈائر یکٹر جناب محمد حسین مظفری نے جملہ حاضرین کوعید میلاد النبی کی مبارک ہاد اور ان کی تشریف آوری کا شکرید ادا کرتے ہوئے اور بالخصوص مہمانوں کا خیر مقدم کرتے ہوئے فرمایا کہ: ہفتہ وصدت امام خمیثی (رہبر کبیر انقلاب اسلامی) کی یادگار ہے، جیسا کہ ان دنوں میں سارے عالم اسلام میں دلادت پنجبر کا جشن اور حفظ وقر اُت قر آن کریم کے پروگرام کا انعقاد ہوتا ہے، ایران کلچر ہاؤس بھی مثل سالہای گذشتہ ۱۸۰ کی تعداد پر مشتل قاریان و حفاظ قر آن کو مدعو کیا ہے جو کہ اس موقع پر منعقد ہونے والے مسابقہ میں شریک ہیں۔

انہوں نے فرمایا کہ بیجی قرآنی معجزہ ہے کہ سارے عالم اسلام میں انڈونیٹیا سے ماریش تک ایک قرآن دوسرے قرآن سے ایک حرف برابر بھی مخلف نہیں ہے۔ آخر کلام میں انہوں نے قرآن بم اور اس کے نتیج میں ہلاک ہونے والی ایک شہر کی کثیر جمعیت اس طرح سے کہ آج تک اس کی نی مسلیں بھی اس سے متاثر ہیں ہمیں یہ کہنے پر مجبور کرتی ہیں کہ یہ سب سے بڑے دہشت گرد ہیں، یہ ہمارے دین کا اصول ہے کہ اگر کوئی آپ سے جنگ کے در پے نہیں ہے، آپ کے دین وآ کین سے مقابلہ نہیں کررہا ہے اور آپ کو اپنے ملک سے باہر نہیں نکال رہا ہے خدا اس پر ضرور مہر بان رہے گا مقابلہ نہیں کررہا ہے اور آپ کو اپنے ملک سے باہر نہیں نکال رہا ہے خدا اس پر ضرور مہر بان رہے گا ہدف معابل نہ بھی ہو۔ ہیں اس موقع پر ایک پیغام دینا چاہتا ہوں کہ قرآئی مسابقات کا ہدف صرف یہ نہیں ہے کہ اسے یاد کرلیا جائے اور صرف اس کی تلاوت کی جائے بلکہ اہم ترین مقصد یہ ہو کہ اس کی خوا ہو کہ کہ اس کی خوا ہو کہ کہ اس کی دومرے کے ساتھ کیسا برناؤ کریں۔

اس کے بعد صدر جلبہ جناب سیرعلی تقوی امام جعہ (شیعہ جامع مجد، کشمیری گیٹ) نے مجمع سے خطاب کیا، آپ نے کہا کہ اللہ قرآن میں ارشاد فر ماتا ہے کہ میں نے قرآن کو مونین کے لئے رحمت بناکر نازل کیا جو ظالم میں ان کو بیر حمت شامل نہیں ہے اللہ عی مونین پر رحمتیں نازل کرنے والا ہے اور نماز اس وقت تک درست نہیں جب تک کہ قرآن درست نہیں ہے ہمیں جامیں ہے ہمیں ہے ہمیں ہے ہمیں ہے ہمیں ہے ہمیں۔

ان کے بعد جناب آ قای مرادی (ماہر شافت ایران کلجر ہاؤس) نے جمہوری اسلامی ایران کی قرآنیات سے متعلق آغاز انقلاب سے اب تک کی کارگزار ہوں پرمشتل ربورٹ پیش کی۔

اس کے بعد مرکزی جمیع علاء کے جزل سکریٹری جناب مولانا نفیل احد قامی نے اعجاز قرآن کے سلط میں اپنے خیالات کا اظہار کیا۔ انہوں نے فرمایا کہ بیقر آئی معجزات میں سے ہے کہ چھوٹے اور کم سن نوجوان زیادہ حافظ قرآن ہیں اور دوسرا اہم معجزہ سے کہ فی الحال دنیا بھر میں کسی بھی قرآن میں ذرہ برابرفرق واختلاف نہیں ہے۔

دیلی اسٹیٹ جج سمیٹی کے چیر مین جناب ڈاکٹر پرویز نے شرکت کی اور پیغیر اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شان میں قطعات پیش کرنے کے بعد مسابقہ قر اُت اور ہفتہ وحدت پر اظہار خیال فر مایا۔ آل ایٹر یا اٹھہ تنظیم کے صدر جناب مولانا محمد ہارون امام وخطیب کلاں معجد نے بھی خطاب فر مایا۔

عید میلاد النبی کی مناسبت سے منعقد ہونے والے اس مسابقہ کا افتتا می اجلاس مج دی بج شروع ہوا۔ اس کے بعد تین روز تک مسابقہ ک معقل وقر اُت قرآن کریم جاری رہا۔اس سہ روزہ مسابقہ کی ترتیب و تدوین کے فرائض ادارہ دارالقر اُت کے ناظم جناب حافظ وقاری محمد یاسین نے انجام دیے۔

### سه روزه کل هند مسابقهٔ حفظ وقر اُت قر آن کریم و جشن عید میلا د النبی

افتتاحي مراسم حفظ وقرأت

۔ باریخ ۱۵ فروردین مطابق ۱۲ اپریل ۲۰۰۷ وصبح ۱۰ بج حفرت ختی مرتبت محمصطفی کی ولادت با سعادت کی مناسبت سے ایران کلچر ہاؤس، نی دیلی کے بال میں مسابقۂ حفظ وقر اُت قرآن کریم کا اہتمام کیا گیا جس میں ملک کے مختلف حصول سے تقریباً ۱۸۰ حفاظ وقراء نے شرکت کی۔

بروگرام کا افتتاح (ایران سے بحثیت نج تشریف لائے) جناب قاری بہروزیاری کل کی طاوت پروگرام کا افتتاح (ایران سے بحثیت نج ایران سے حافظ عبدالغفور جو ہری تشریف لائے - اور بندوستان سے ہوا۔ حفاظ کے لئے بحثیت نج ایران سے حافظ عبدالغفور جو ہری تشریف لائے - اور بندوستان سے نج کے فرائض انجام دینے والے قاری محمد قربان قامی (اترانچل)، قاری محمد ارشاد قاسی (مظفر گر)، مولانا قاری محمد نظر علی، (رامپور) تھے۔

اسلام اور ہندو ازم کے مابین ندہبی گفتگو

اسلام اور ہندوازم کے مابین مفتکو

توحيداور البدكا جود

ہندد اورمسلمانوں کے روابط پر ان کے عرفان کا اثر

اسلام اور ہیدوازم کے موضوع پر نداکرات کے محصولات

اسلام اور مندوازم من انسانی حقوق

اسلام اور مندو ازم میں موت کا تصور

٢- پروفيسرمسعود عالم مديقي

٧- پروفيسر سنگھاس سنگھ

۸- پروفیسر ساجد عابد

۹- پروفیسرمسعود انورعلوی

١٠- محمد اسرائيل خان

١١- وكتر فأطمه شبناز

۱۲-حمید رضانیا

دیجے، تمہارے لئے تمہارا دین ہے اور ہمارے لئے ہمارا دین ہے''۔ مدینہ میں ہمی خاصی تعدادیں مسیحی رہتے تھے، یہودی پائے جاتے تھے، یغیران سے بھی وہی برتاؤ کرتے تھے۔ صوفیوں کا روبیہی کہیں رہا ہے، انہوں نے ہمیشہ عالمی صلح و امن وآشی کو اپنا شعار جانا جیسا کہ ہم قرآن کریم کی ایک آیت میں دیکھتے ہیں'' الصلح خید'' صلح بہترین برخورد ہے۔

مولانانے اپنی گفتگو کے دوران پیغیبرکا بی تول بھی دہرایا: لوگ اللہ کے خانوادہ ہیں لہذا تمام مرد و عورت آپس میں بہن بھائی ہیں چنانچہ ایک مسلمان کوکسی دوسرے انسان کے تکلیف کا باعث نہیں ہوتا چاہئے پیغیبر نے اپنے ادر دوسرے انسانوں کے چی قدر مشترک کومسوں کرت ہوئے اس کی طرف متوجہ کیا ہے۔

اس کے بعد ہندستانی پارلیمنٹ کی نمائندہ نرطادیش پانٹھ ہے نے جملہ انسانی فداہب کی باہمی مشاہبت پر روشنی ڈالی، انہوں نے کہا آج بعض نوگ بید خیال کرتے ہیں کہ ہندستان میں اسلام، جبر اور مختی کے ساتھ پھیلا جب کہ در حقیقت اگر فکراؤ اور مزاحمت کی صورت کو تاریخ میں دیکھا جائے تو صرف ہندہ اور مسلمان بادشاہوں کے بیج تھی نہ کہ عام ہندہ اور مسلمانوں کے بیج اسلام صوفیوں کی مدد سے ہندستان میں پھیلا چونکہ ان کا پیغام امن وعدالت و روشنی پر جنی تھا۔

علاوہ ازیں انہوں نے فرمایا تمام نداہب کا جوہر اور اصالت، معنویت ہے، فرق صرف اس کے آ داب و رسوم، طریقیہ کار اور وظائف بندگی کا ہے۔ محتر مدنرطا دیش پانڈے نے دوران تقریر بابری مسجد کی طرف بھی اشارہ کیا اور کہا: پہلے بھی اس قتم کے اختلافات ہندہ اور مسلمانوں میں دیکھنے کو مطتے ہیں۔ ہیں گر ہمیشہ یہ اختلافات بجائے جھڑے و فساد کے تفتگو و نداکرات سے مل ہوتے رہے ہیں۔

اس بورے دو روزہ سیمنار میں ہندستانی اور ایرانی مفکرین کے توسط سے تقریباً اٹھارہ مضامین پڑھے گئے جن کی تفصیلات حسب ذیل ہے:

۱- پروفیسر سنگھ عدالت: عام سیکولر اتخاد ۲- پروفیسر غالب حسین ملت ہندستان کی شاخت ۳- پروفیسر خان ہندو اور مسلمانوں کے غدا کرات شاذّہ ۴- ڈاکٹر راماد و کالیا عالمی غداجب کے مابین گفتگو ۵- پروفیسر فاروقی غدا کرات ادیان کی اہمیت: اصلی تقطۂ نظر میں اپنے آخر کلام کو حافظ کی ایک بیت سے برکت بخشا ہوں جو اس سلسلہ میں ہے:

از صدای خن عشق ندیدم خوشر یادگاری کہ در این گنبد دوّار بماند
میں نے اس کا کتات میں تحن عشق سے زیادہ دل آویز چیز نہیں دیکھی جو کہ بطور یادگار باق رہنے
دالی ہو۔

جناب آتای قلیب کے بعد عزت مآب جناب سوامی آئی ویش نے مجمع سے خطاب کیا۔ انہوں نے اپنی تقریر کا آغاز بسم اللّه الرحمن الرحیم سے کیااور اس کے بعد اپنے سفر ایران بالخصوص اصغبان ومسلمانان و دانشوران قم کے ساتھ ہوئی گفتگو کا تذکرہ کیا۔ انہوں نے کہا کہ ثقافتی جنگ مغربی نقط نظر ہے اورعشق وعدالت ہمارا موقف۔

انہوں نے اپنی تقریم کے دوسرے حصہ میں کہا: "میں ایران کو" سرزمین آریا" کی حیثیت سے جات ہوں جو کہ ہماری سرزمین پر بھی صادق آتا ہے، ہند وہ نام ہے جو فرگیوں نے ہمارے ملک کو دیا ورنہ زمانہ قدیم سے ہمارے ملک کو بھارت یا آریاورت کہا جاتا رہا ہے یہاں تک کہ ہماری چار مقدی ترایوں" ویدا" لینشاد میں بھی لفظ ہند نہیں ملا ہے، بعض اس کے ہند نام ہونے پر فخر کرتے ہیں لیکن بیلونظ چور اور ڈاکو کے معنی شرافت و پاکیزگی اور اصالت کے ہیں"۔

سوامی آئی ویش نے (جو کہ ساج میں خاصے فعال سمجھ جاتے ہیں) امریکہ کی چودھراہٹ کی بھی تردید کی، وہ فرماتے ہیں: امریکہ جو خود ہی ایٹی ہتھیاروں کی شروعات کرنے والا ہے اور پہلا اور تردید کی، وہ فرماتے ہیں: امریکہ جو خود ہی ایٹی ہتھیاروں کی شروعات کرنے والا ہے اور پہلا اور اکیلا ملک ہے جو اسے استعال میں بھی لایا ہے، وہ اس وقت دنیا مجر سے ہتھیاروں کی ہوڑ سے دستیرداری کا متقاضی ہے حالانکہ امریکہ کو یہ بات جانی چاہئے کہ جب تک وہ ایٹی ہتھیاروں کا خاتمہ دستیرداری کا متقاضی ہے حالانکہ امریکہ کو یہ بات جانی چاہئے کہ جب تک وہ ایٹی ہتھیاروں کا خاتمہ دستیرداری کا متقاضی ہے حالانکہ امریکہ کو یہ بات جانی چاہئے کہ جب تک وہ ایٹی ہتھیاروں کا خاتمہ دستیرداری کا متقاضی ہے حالانکہ امریکہ کو یہ بات جانی چاہئے کہ جب تک وہ ایٹی ہتھیاروں کا خاتمہ دستیرداری کا متقاضی ہے حالانکہ امریکہ کو کہنے کا کوئی حق نہیں ہے۔

آ خرکلام میں اگئی ویش صاحب نے کہا کہ آپس میں تفاہم کا مطلب اپنے فرق و امتیاز کو مٹانا ہے بلکہ ایک دوسرے کی انفرادیت و امتیازات کو محترم جانتا ہے مولانا وحیدالدین (جوسوای اگئی ویش کے بعد کے مقرر تھے) نے آیات و احادیث پیمبر کے ذریعہ یہ سمجھانے کی کوشش کی جہاں اہل اسلام کے علاوہ دوسرے معاشرہ کے افراد بھی ہوں وہاں وہ ان سے کیسا برتاؤ کریں، انہوں نے اپنی تقریر کے دوران کہا: اسلام کے بنیادی اصول و تعلیمات میں سے تالیف قلوب، صحت مند معاشرہ اور بہترین مردوران کہا: اسلام کے بنیادی اصول و تعلیمات میں سے تالیف قلوب، صحت مند معاشرہ اور بہترین باہمی روابط کو فروغ دیتا ہے چنانچہ اللہ پیفیمر سے یوں مخاطب ہے کہ '' اے پیفیمر مشرکیون مکہ سے کہ

مقصد اپن وعقیدہ سے دست بردار ہوجانا ہے اور دوسرے عقیدہ کو قبول کرلینا ہے اور اس طرح سے کہ اس سے مقصود صرف مختلف ادیان کی اقدار مشترکات کی شناخت ہے بلکہ اس مختلو کی غرض و عایت (قطع نظر دیگر نداہب کے تئی احرّام جنانے کے) یہ ہے کہ اصل دین کا شخفط او راخلاتی اصولوں کی رعایت ہے او رانسانی حقوق مستحق تک پہونج سکیس ان مقاصد کے ذریعہ حسب ذیل نواکد سکتی بہنچا جاسکتا ہے:

۔۔۔ دیگر نداہب کا دقیق تعارف حاصل ہوگا اور ان کومفکرین وان کے نظریات ہے آشنائی ہوگ۔۔
۵-۱- دیگر نداہب کے مانے والوں کے اخلاقی، اجتماعی اور ثقافتی حیثیت کا اندازہ ہوگا۔
۵-۳- بعض نظریات پر شفق ہونے اور بعض مسائل پر نزدیک تر ہونے کے امکانات برحمیں سے۔

بر کو ۔ اس حقیقت کے پیش نظر کہ ہر پیرو دین و ندہب کے پاس اپنے ندہب کے سلسلے میں کوئی دے۔ اس حقیقت کے پیش نظر کہ ہر پیرو دین و ندہب کے پاس اپنے ندہب کے سلسلے میں کوئی دیل و برہان ہے کو کہ وہ دیگر افراد کے لئے قابل قبول نہیں ہوتی مگر بہت سے الزامات و جھڑوں کا خاتمہ ہوجائے گا یا کم از کم الزامات اور بدگمانیاں کم ہوجائیگی۔

۵-۵- دیگر نداہب اور افراد کے لئے وسعت نظری پیدا ہوگ، نینجنا سوئے طن اور وشمن کے کم ہونے کے علاوہ آپسی میل و محبت اور بھائی جارہ میں اضافہ ہوگا۔

۵-۷- مردین وصاحب دین کوساج میں اس کا مناسب مقام ل جائے گا۔

۵- البتہ توجہ رہے کہ یے گفتگو، فداکراتی ہے اور فداکرے اور ڈاکلاگ بمیشہ سوال و جواب اور تنقیدی نظریے پر مشتل ہوتے ہیں۔ اس رخ سے مدمقابل کی دلچیں اور موضوع گفتگو کے دونوں پہلوؤں پر مجری نظر ہونا بنیادی شرائط میں سے ہے ورنہ ڈاکلاگ، مونولاگ (طویل مباحثہ) ہوجائیگا۔
۲- آخر ہیں ہم یے دلچیپ بات بھی جائیں جو حکما، فلاسفہ اور عارفین نے فداکرات (Dialogue) کے سلسلہ میں کہی ہے، زمانہ قدیم سے آج تک مغرب و مشرق میں مسئلہ عشق کتی تاویلات اور تحولات سے گذر چکا ہے وہ عشق انسانی ہو یاعش البی۔ ہرسطے فکر کا آدی اس موضوع پر بات کرتا ہے۔ اور عام انسان کے زدیک اس سے دلچیپ کوئی گفتگو ہی نہیں ہے۔ بنیادی طور پر ڈائلاگ، مختلف خیالات عشق کے موضوع پر ہونے والی گفتگو میں نظر آتا ہے عشق اور تحن عشق کے نگا ڈائلاگ، مختلف خیالات عشق کے موضوع پر ہونے والی گفتگو میں نظر آتا ہے عشق اور تحن عشق کے نگا کیا رشتہ ہے، ہمارے شعراء پر بھی ہے پوشیدہ نہیں ہے۔

بیسوال اور اس قتم کے بہت سے سوال بنیادی حیثیت رکھتے ہیں اسلام اور ہندوازم اور اس قتم کی مختلف سے پہلے ہمیں چاہئے کہ ہم اس قتم کے سوالات کا جواب اپنے پاس رکھیں، میں امید کرتا ہوں کہ انتقلاب اسلامی ایران کے بعد کا یہ پہلا اجتماع ہے جس میں صاحب نظر ہندومسلمان جمع ہیں امید کرتا ہوں اس قتم کے بہت سے سوالوں کا جواب ڈھونڈ نکالیں گے۔

اس میں کوئی شک نبیں کہ اسلامی نظریہ کے علاوہ دیگر مذاہب مثلاً اہل ہنود کا جواب بھی اس سلسلے میں خاصا مفید و روشی بخش ہوگا لیکن میری نظر میں نی الحال، اہم یہ ہے کہ اس متم کی گفتگو مسلسل رہ اس لئے کہ اس موضوع پر مسلسل اور منطقی گفتگو ہی ہمیں آ پسی نقاہم اور خوشگوار رابطوں کا ماحول عطا کرعتی ہے اور یہ رابطوں کی خوشگواری جو ہم زبان ہونے سے زیادہ اہم ہے اور بالخصوص اس دور پر شوب میں بہترین فرایعہ ہے جس سے ہماری باہمی زندگی اس وعدالت سے ہم آغوش ہوگتی ہے۔ پر آشوب میں بہترین فرایعہ ہے جس سے ہماری باہمی زندگی اس وعدالت کا حسب فیل جواب دیا۔ اس کے بعد جناب فکیب صاحب نے اپنے فر یعے کئے گئے سوالات کا حسب فیل جواب دیا۔ اس کے بعد جناب فکیب صاحب نے اپنے فر یعے کئے گئے سوالات کا حسب فیل جواب دیا۔ اس کے بعد جناب فکیب صاحب نے اپنے فر یعے کئے گئے سوالات کا حسب فیل جواب دیا۔ اس کے بعد جناب فکیب ماسل دین ہے، اگر چہ یہ اصالت، مختلف رنگ میں جلوہ نما ہوتی ہے، لیکن کو جود کیس بات یہ ہے کہ خربی عقیدہ و ایمان، تمام عالم انسانیت ہیں تہذیبی و نقافتی فرق کے باوجود کیساں جذبہ کی طرح نظر آتا ہے۔

۲- ایسے نظریات کے برخلاف جس میں دو مختلف تہذیبوں کی گفتگو کو محال و غیر مغید جانا گیا ہے (مثلاً بھینکٹن جو تہذیبی برتاؤ کے نظریہ کے مالک ہیں) (السدر مک اینٹائیر، فلسفی اسکات لینڈ، ولیور) السدر مک اینٹائیر، فلسفی اسکات لینڈ، ولیور) الیس گفتگو ہونا اور مسلسل ہونا، آخری دو دہائیں میں اس تتم کے فرسودہ اور باطل نظریات کے بطلان پر بہترین دلیل قرار پائی ہیں۔ اس قتم کے نظریات رکھنے والے خود آپس میں ہی تناقض گفتگو کا شکار بہترین دلیل قرار پائی ہیں۔ اس قتم کے نظریات و قرار دیتے ہیں مددگار ثابت ہوتے ہیں۔

سا- پرانے تجربات، بالخصوص گذشتہ چند سال نشاندہی کرتے ہیں کہ علمی اور دینی گفتگو کا اجتماع اور وہ مجمی مختلف ادیان کے بارے میں دانشور ومفکرین کے نظریات کی شکل میں اس کے محصولات، اور وہ مجمی اگر پر امن ماحول میں ہوتو اس کے متیجہ دو مختلف ثقافتوں کے رابطوں کے لئے انتہائی مفید ثابت ہوسکتے ہیں، اور انسانی ساج کو ایک پر امن ماحول مل سکتا ہے جو اس پر آشوب دور کے پیش نظر خاص انہیت رکھتا ہے۔

س بی تکتہ بھی اہم ہے کہ برخلاف اس کے کہ بعض یہ خیال کرتے ہیں کہ مختلف ادیان پر گفتگو کا

اور فر مایا کہ صوفیوں کی نظر میں ذات خداوندی سچائی و واقعیت کا ایسامخزن و آکینہ ہے جو مختلف شکلوں میں خود کو پہنچوا تا ہے، یہ وہ چیز ہے جسے ہندوازم بھی مانتا ہے، فی الحال ضرورت یہ ہے کہ ہم اپنے ند ہبوں کو وحدت بخشیں اور تکبر ونخوت کو بالائے طاق رکھتے ہوئے تمام انسانوں سے محبت کے ساتھ دلی رابطہ کو یروان چڑھایا جائے۔

روفیسر راؤ کے بعد جلے افتتاجہ کے صدر کی حیثیت سے ایران کھی ہاؤی کے کاؤسلر جناب مرفقی صفی گئیب صاحب نے مجمع سے خطاب کیا اور ' ندا کرات بین اسلام اور اویان ایشیا (بالخصوص مندو ازم)'' کے عنوان سے گفتگو کی اور یہ آیت پڑھی: ق لَوُ شَاةَ رُبُکَ لَجَعَلَ النّاسَ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَلَا لَا اللّٰهُ مَنْ رَحِمَ رُبَّکَ وَ لِذٰلِکَ خَلَقَهُمْ۔

ترجمہ: اور اگر تیرا رب جابتا تو لوگوں کو ایک امت قرار دیتا، وہ ہمیشہ اختلاف کرتے رہیں گے عمر جس پر تیرے رب نے رحم کیا اور ای لئے انہیں پیدا کیا۔

عنلف دین اور بے شار پیروان ایشیائی کے باوجود، گذشتہ چند برسوں میں ایران میں دین و مختلف دین اور بے شار ایشیائی کے باوجود، گذشتہ چند برسوں میں ایران میں دین و خدا ہے، خدا ہب پر خدا کرات منعقد کرنے والوں نے عمواً دین اللی اور دین مسیح کوموضوع گفتگو قرار دیا ہے، ایشیائی دین و غدا ہب کی طرف بہت کم توجہ دی گئ ہے۔

کیا ہے بے توجی، دین اللہ اور دیگر ایشیائی اویان کے مابین اصول و مبانی کے اعتبار قدرمشترک کیا ہے ہے تا بار قدرمشترک کے نہ ہونے کی بنیاد پڑھی یا ہرگز اس تتم کی گفتگو سے پچھ حاصل ہونے والانہیں تھا؟

کیا واقعاً ایسا ہے اور ادیان الہی اور ایشیائی کے چی کوئی رخ قابل گفتگو و نداکرہ نہیں ہے اور ہمیں چاہئے کہ دوسرے درجہ کی گفتگو یعنی تہذیبی اور تدنی گفتگو کریں؟

یا اس کے برعکس امکانات ہیں، اگر ہیں تو کیا ہیں؟ ہمارا نظرید کیا ہونا چاہیے؟ فلفی و کلای؟ عرفانی؟ فرہنگی یا سیسی؟ کیا موقع اور مخاطب کے پیش نظر ایک خاص نظرید کو نتخب کیا جاسکتا ہے یا اس کے علاوہ کوئی صورت نہیں ہے کہ بہرحال میں ایک ہی طرح کی گفتگو کی جائے گی؟

کیا اصولی طور پر دو خداہب کے درمیان گفتگو اور خداکرے کی ضرورت ہے؟ اس سلسلہ میں کیا کیا دشواریاں اور زحمات متوقع ہے؟ اچھا! اگر ایبامکن ہوسکا تو اس کے فوائد کیا کیا ہو تھے؟ ہم سے پہلے والے مسلمانوں اور دیگر غدہب والوں کے تجربات اس سلسلہ میں کیا کہتے ہیں اور یہ خداکرے کہاں انجام یا کیں گے؟

"اے ہندستان، تو ہمیشہ شاد و آباد رہے چونکہ تیرے یہاں ہاتھی کے بیروں تلے کی چونی کی آواز بھی سن ہندستان کم سن جاسکتی ہے'۔ اس شعر سے اندازہ ہوتا ہے کہ صائب تیریزی کی نظر میں اس وقت ہندستان میں کس درجہ پاس و لحاظ اور اخیت یائی جاتی تھی۔

آ قای مظفری کے بعد ادارہ نداکرات تہذیب وتدن کے صدر جیۃ الاسلام و اسلمین آ قای سید محمد فاتی کا پیغام پڑھا گیا۔

اس پیغام میں حاضرین کے خوش آ مدید کے بعد، ہندستان میں دانشوروں ہندو ومسلمان کے مابین اسلام اور ہندوازم کے موضوع پر ہونے والے فداکرات کو ایک خوش آ کندقدم گردانتے ہوئے اسے لائق آ فرین جانا گیا۔

نیز اس میں بتایا گیا کہ تمام ادیان الٰہی کی اصالت بکساں ہے عبودیت اس کی روح اور انسانی ساج میں صلح و آشتی اور عدل و انصاف کا قیام، سرانجام نجات و فلاح اس کا مقصد ہے۔

اس پرآشوب دور میں اس فتم کے نداکرات کے علاوہ کوئی بھی اقدام آپسی بھائی جارہ کو فروغ دینے اور بغض و عداوت کو دور کرنے میں اتنا موثر ٹابت نہیں ہوسکتا۔

آخر میں میہ پیغام ایران کلچر ہاؤس کے کاؤنسلر کی شکر گزاری اور حاضرین کے نیک مقاصد میں ان کی کامیابی کی دعاء پر پیغام ختم ہوا۔

آ قای خاتی کے پیغام کے بعد" اتحادیہ ادیان برائے قیام اس، کے صدر جناب ڈاکٹر ظفر محمود نے افتتاحی تقریر کی۔موصوف نے دوران تقریر وصدت پرست ادیان بالخصوص اسلام اور ہندوازم کے مابین افہام و تفاہم پر تاکید کی چنانچہ انہوں نے اہل ہنود کی مقدس کتاب کے چندفقرہ دہرائے جن میں ان کے بقول وہاں ذات پینمبر اور خانہ کعبہ مراد ہے، علاوہ ازیں ایک جگہ، برہما اور سرسوتی سے انہوں نے جناب ابراہیم اور ان کی بیوی مرادلیا۔

ڈاکٹر محمود نے یہاں تک کہا کہ کوئی بھی دین تنہا کمل نہیں ہے ہندو ازم اور جین ازم میں امن پندی، بودازم میں محبت، مسیحیت میں عشق و اسلام میں عدالت جیسے خصوصیات دکھائی دیتے ہیں لبذا ادیان نہ صرف یہ کہ ایک دوسرے کے مخالف نہیں ہیں بلکہ ایک دوسرے کے کمل ہیں۔

ان کے بعد پروفیسر جناب راماکرشنا راؤ (صدر مجلس تحقیقات فلسفهٔ ہندستان) نے مہمان افتاری کی حیثیت سے تقریر کی انہوں نے فی زمانہ انسانی معاشرہ کی افسوسناک صورت حال پر اظہار خیال کیا

اپنے بیان کے دوسرے حصہ میں فرمایا کہ نداہب کے بارے میں ہونے والے نداکرات پر غالب نظریہ، تاریخی سچائیوں سے مطابقت نہیں رکھتا اس لئے فکر جدید کی ظہور پذیری سی چندصدی پہلے ہندستان میں نداکرات بین نداہب ملتے ہیں چنانچہ اکبر بادشاہ کے دور میں اس سلسلے میں اہم معلومات ملتی ہیں گر چونکہ یہ اس مزاج کا پہلا نداکرہ تھالبدا نقائص و معائب بہرطال نظر آتے ہیں، چنانچہ اس کے شبت ومنفی پہلوؤں کا جائزہ لینا ضروری ہے۔

۔ اُنسوں یہ ہے کہ اکبر ہادشاہ کے خالفین نے سیاسی مفاد کے لئے اس کو غلط ڈھنگ سے نشر کیااور اس عظیم اقدام کو بے اثر بنانے کی کوشش کی۔ ان سب باتوں کو کموظ خاطر رکھتے ہوئے یہ مجھ میں آتا ہے کہ ان نداکرات کو منعقد کرنے والے اور اس میں حصہ لینے والے اس مسئلہ کی نزاکتوں سے کمل طور پر واقف نہ تھے چنانچہ بہا اوقات ان کی گفتگو مباحثہ اور مناظرہ کی شکل افتیار کر لیتی تھی۔

سیای خالفین یہ کہتے تھے کہ بادشاہ'' دین اللی'' کے نام پر ایک نے دین کو متعارف کرارہا ہے چانچہ اس بدعت کی انجام دہی کے نتیجہ مین وہ خود بھی دائرۃ اسلام سے خارج ہو چکا ہے، لیکن اس سلسلہ میں ابوالفضل اور بدابونی کے دو مختلف رپورٹ سے میہ بالکل واضح ہوجاتا ہے کہ اس طرح کے پہلے ان کا کیا مقصد تھا ساتھ ہی میہ غلط فہی بھی دور ہوجاتا ہے کہ وہ'' دین اللی'' کو دوسرے ادیان کے ساتھ مخلوط کرنا چاہتے تھے یانہیں؟

آخر کلام میں انہوں نے فرمایا کہ نداہب وطل کے نداکرات اس وقت ثمر آور ہوتے ہیں، جب
ہرصاحب موقف اپنے ندہب کی شاخت کو برقرار رکھتے ہوئے گفتگو کرے، یہ خیال کرنا کہ ادیان پر
گفتگو کے لئے ہمیں چاہئے کہ اپنی اپنی پیچان و علامت سے آزاد ہوکر گفتگو کریں، سراسر غلط فہمی ہوئے
بلکہ اس قسم کی گفتگو اس وقت مفید ہوتی ہے جب ہر ایک اپنے دین کی شکل کو برقرار رکھتے ہوئے
دوسروں کی قکری و فرہنگی معروضات کو سننے کا جذبہ رکھتا ہو، اگر ان چیزوں کا خیال نہ رکھا عمیا تو گفتگو

انہوں نے آخر میں صائب تمریزی کے ایک شعر پر اپنی بات تمام کی، جس سے اندازہ ہوتا ہے ہندستان کی تاریخ میں ایک دوسرے کی دینی و تہذیبی وراثنوں کا کس طرح پاس و لحاظ رکھا گیا اور ایک دوسرے کے وجود کا اعتراف کیا گیا ہے، صائب تمریزی کہتے ہیں:

سرمنر بادین کداز آ رامیدگی درز برقیل بود مورد درساع

#### ثقافتي سرگرميان

# دوروزه بین الاقوامی سمینار پرخصوصی رپورٹ دو نداکرات بین اسلام اور ہندو ازم'

اسلام اور ہندو ازم کے موضوع پر ہمپیٹیٹ سینٹر دبلی میں بتاریخ سم فروردین ۱۳۸۲ سٹس برطابق ۲۳ مارچ ۲۰۰۵ء بروزشنبہ عالمی نداکرات کا آغاز ہوا جو دو دن تک جاری رہا۔ جس میں ہندستان کے سربرآ وردہ ہندو ومسلمانوں کے علاوہ ایران کلچر ہاؤس کے کا ونسلر جناب آقای مرتعنی شفیعی شکیب، ڈائرکٹر جناب ڈاکٹر محمد حسین مظفری اور ڈاکٹر عبدالحمید ضیائی بھی موجود تھے۔

#### رسم افتتاح

آ غاز سینار میں ایران کلچر ہاؤس کے ڈائر کٹر جناب مظفری صاحب نے جملہ شرکت کنندگان کا شکریہ ادا کیا اور کہا کہ ادیان و مکا تب کے سلیلے میں ایک بور پی گردہ کا نظریہ یہ ہے کہ مختلف ادیان کا باہمی گفتگو کا تصور فکر جدید اور عہد نو کا نتیجہ ہے، اس گردہ نے تظر بشری کے مبنی بر قیاس ہونے کو فہبی تجمع کا سبب قرار دیا ہے چنانچہ قدماء، فکر و علوم کی محدودیت کی بنا پر یہ خیال کرتے تھے کہ جو وہ جانے ہیں بس وہ اور وہیں تک حقیقت ہے گرعمر حاضر میں انسان اس نتیجہ پر پہونچا ہے کہ وہ اپنی ذاتی اور محدود عقل وعلم کے سہارے حقیقت تک نہیں پہونچ سکتا اور اس کے لیے مختلف نظریات کا جاننا اور سننا ضروری ہے تا کہ خورشید حقیقت سے دبنی شعاع حاصل کر سکے، نیجنًا مختلف نظریات کا خانیا اور سنا ضروری ہے تا کہ خورشید حقیقت سے دبنی شعاع حاصل کر سکے، نیجنًا مختلف ندا ہب پر خانرا اور سنا ضروری ہے تا کہ خورشید حقیقت سے دبنی شعاع حاصل کر سکے، نیجنًا مختلف ندا ہب پر خانرا اور سنا ضروری ہے تا کہ خورشید حقیقت سے دبنی شعاع حاصل کر سکے، نیجنًا مختلف ندا ہب پر خانرات کا تصور پروان چڑ سے نگا ہے۔

بیسلسله عہد حاضر کے مفکرین تک پہنچ جاتا ہے اور یہ جماعت، قدیم مکرین پر اپنی جدید فکر ونظر کے چین نظر تقید کرتی ہیں اس کا خیال ہے ہے کہ دینی و اخلاقی مسائل کی اہمیت انفرادی شرائط اور خصوصیات معاشرہ سے مربوط ہیں اور دراصل ہی بھی بھی ایسے امر مطلق کی حیثیت نہیں رکھتی کہ ہر مخص اس کو با سانی درک کرلے بلکہ حساس و صاحب نظر ان حقیقوں کوخود اپنے ذہن سے محسوں کرتا شخص اس کو با سانی درک کرلے بلکہ حساس و صاحب نظر ان حقیقوں کوخود اپنے ذہن سے محسوں کرتا ہے جنانچہ انسانی فکر رساسے بالاتر اس کا وجود نہیں ہے۔ لہذا ان مسائل کو نہ تی تھر ایا جاسکتا ہے اور نہیل کہا جاسکتا ہے اور نہیل کہا جاسکتا ہے درک کہا جاسکتا ہے جب تک کہ اس پر دوسرول سے نظر خواہی نہ کرلی جائے۔ آتا کی مظفری نے

غلام علی آزاد بگرای نے صرف فاری ہی میں اہم کا بیں اپنی یادگار نہیں چھوڑیں بلکہ ان کے گرانقر علمی آ فارع بی بین ہمیں ہمیشہ سے توجہ کا مرکز رہے ہیں۔ ڈاکٹر عباس صاحب نے آزاد کے اور ان کا اجمالی تعارف بھی کرایا ہے۔ آزاد کے عربی آ فار میں ایک کتاب ''سبحة المعرجان فی آثار هندوستان '' ہے۔ یہ ان کی معروف ترین کتاب ہے جو کتاب (سبحة المعرجان فی آثار هندوستان '' ہے۔ یہ ان کی معروف ترین کتاب ہے جو کا ادارہ را ۱۱ کا ایمن کمل ہوئی تھی۔ اس کا موضوع جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہوتا ہے، ہندوستان ہے۔ یہ چارفسلوں پر شقیم ہے۔ ان فسلوں میں آزاد نے ہندستان کی عظمت کا ذکر کیا ہے۔ قرآن کی تفییروں اور احاویث نبوی میں ہندستان کا ذکر، ہندستان کے ۲۳ مسلمان علماء، فضلا اور ادبا کے احوال، ہندستانی صنائع و بدائع اور بعض ایسے صنائع بدائع جو خود مؤلف کے اختراع ہیں، اور چوتی فصل میں نایکا جمید ہے بحث کی گئی ہے جے خود مؤلف نے '' فی بیمان المعشوق و العشاق'' کا نام بھی دیا ہے۔ یہ ایک دلچیپ بحث پر مشتمل ہے۔ خود آزاد نے اپ اس کتاب کی تیسری اور چوتی فصل کا فاری میں ترجہ کیا تھا جو ''عزلان الہند'' کے نام سے منظر عام پر آ ئی ہے۔

آزاد کے عربی و فاری میں علم وفضل، ان کی ادبی امور میں بالغ نظری، فاری وعربی شاعری میں عالی استعداد، اور اپنے دور کے دیگر متداولہ علوم میں دستگاہ کے پیش نظر معاصر و بعد کے تذکرہ نگارول نے آزاد کو: طالب علم منتح و به اکثر کمالات آراسته (سفینه خوشگو) فاضل کامل و شاعر نامی (تذکرهٔ حینی) مرد فاضل و عالم (مجمع النفائس) ورعلم صوفیه ونظم و نثر عربی و تاریخ گوئی وفنون اشعار سرآ مد ابنای روزگار (شخفة الشعرا) فضیلت و کمال بر ابنیان ختم (مقالات الشعرا) ورمیدان مخندانی و ملک معنی طرازی فرو است (تذکرهٔ بی نظیر) ور السنهٔ متعددہ مصنفات دارد و در برفن خن بیشتر مولفات دواوین عربی و فاری او بین الجمور سایر است و کلیات اونظما و نثر آز فرط قبول در اکثر بلاد دایر (گل عجائب) ثرائی مولفات کار ناموں کا آیک محقیق تعاد کی اس کتاب ہے آزاد کے ان تمام فضائل پر روشنی پڑتی ہے ادر اس طرح ''احوال و آ فار میر غلام علی آزاد بگرائی'' ایک ایم کتاب ہے جو آزاد کی زندگی اور علمی و ادبی کارناموں کا آیک شخصیق تعارف ہے۔ جو ہر لحاظ سے بردی حد تک کھمل ہے۔

عباس صاحب نے آزاد کے فاری شعرا کے تذکروں پر تغصیلی روثنی ڈالی ہے۔ آزاد نے اپنے تذکروں میں اپنے جن مآ خذکا ذکر کیا ہے ان کی فہرست بھی دی ہے۔ یہ فہرست بڑی اہم ہے۔ اس کے مطالعہ کے وقت بیضرور احساس ہوتا ہے کہ اگر عباس صاحب نے بیہ بھی ذکر کیا ہوتا کہ فہرست میں شامل مآ خذ آیا آج بھی دستیاب ہیں یا نہیں، تو اس فہرست کی اہمیت اور بھی واضح ہوجاتی۔ میر غلام علی آزاد کو فاری تذکرہ نگاروں ہیں ایک خاص مقام حاصل ہے۔ فاری شعرا کے تذکر سے اولی تنقید ہیں نقش اول کا درجہ رکھتے ہیں۔ متعدد تذکرہ نگاروں نے شعرا کے کلام پر اجمالی روشی ڈالی ہے۔ ان کے اشعار وطرز پر اظہار خیال کیا ہے۔ آزاد نے بیکام دوسروں کی بہ نسبت زیادہ توجہ اور انسان سے انجام ویا ہے۔ ڈاکٹر عباس صاحب نے آزاد کی اس خصوصیت کو پوزی طرح اجا گر کیا ہے۔ آزاد نے قاری شعرا کے احوال و آثار پر تقیدی نگاہ ہے۔ آزاد نے تقیدی رویتے کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ سلیم طرشتی فرائی ہے۔ اس کی ایک دو مثالوں ہے آزاد کے تقیدی رویتے کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ سلیم طرشتی نے صائب پر یہ الزام لگایا تھا کہ اس نے سلیم کے مضابین و مفاہیم کا سرقہ کیا ہے۔ آزاد اس الزام کا یہ قاری صائب کی دفاع میں کتے ہیں:

بالغ نظر واقف ہیں کہ میرزا صائب بہت صاحب استعداد وقدرت مند شاعر تھے۔ ممکن نہیں کہ وہ دوسروں کے مال کو اپنا بنا کیں۔ یہ جو مضامین میں اشتراک نظر آتا ہے، اے توارد کہنا چاہئے۔ آزاد کے نظیری نیشا پوری کوعرفی پر ترجیح دینا مناسب نہیں سمجھا۔ اس لئے کہ عرفی کا خاص میدان قصیدہ ہے اور نظیری نیشا پوری کوعرفی بر ترجیح دینا مناسب نہیں سمجھا۔ اس لئے کہ عرفی کا خاص میدان قصیدہ ہے اور نظیری نے غزل میں اپنے ہنرکی نمالیش کی ہے۔ ای طرح آزاد سراج الدین علی خان آرزو کے بارے میں کہ: از شعرایِ حال و تازہ گویان خوش خیال است۔ اشرف ماز مدرانی کے متعلق بارے میں معانی تازہ ہم می رساند و بجائب گلہا در جیب و دامن سامعہ می افشاند سے تو دامن سامعہ می افشاند سے تو دامن سامعہ می دفشاند سے تعددت میں خوب است بہ قدرت می زند۔ قدی مشہدی کے بارے میں ان کی رائے یہ ہے: مشنوی وقصیدہ قدی خوب است کین غراش چندان رتبہ ندارو۔

شعراء کے کلام کے بارے میں آزاد کے یہ چھوٹے چھوٹے جملے بڑی اہمیت کے حال ہیں جن سے شعرا کے کلام کو سیحفے میں مدد ملتی ہے۔ سے شعرا کے کلام کو سیحفے میں مدد ملتی ہے۔ فاکٹر عباس صاحب نے آزاد کے یہ تقیدی جملے ان کے تذکروں سے بحث کے دوران نقل کیئے ہیں اور آزاد کے تقیدی رویوں کی اس طرح نثان وہی کردی ہے۔

علی کارناموں کے تقریباً تمام ہی گوشوں پر روشی ڈال ہے۔ عباس صاحب نے اپنی اس کتاب کے آخر میں جیسا کہ دستور ہے، اپنے سو سے زیادہ فاری، عربی، اردو اور ترکی ما خذکی فہرست دی ہے۔ یہ فہرست اس امرکا جوت ہے کہ عباس صاحب نے اپنی اس تالیف کی پخیل میں تقریباً تمام ہی دستیاب ما خذ سے استفادہ کیا ہے۔ جو حضرات اس نوعیت کا کام انجام دیتے ہیں، خوب جانتے ہیں کہ مطلوب ما خذکی تلاش، ان تک رسائی اور پھر ان سے مناسب استفادہ کوئی آسان بات نہیں، یہ جان جوکھوں کا کام ہے، بھی بھی ایک ہی ما خذکو ایک ہی مطلب سے استفادہ کوئی آسان بات نہیں، یہ وکھوں کا کام ہے، بھی بھی ایک ہی ما خذکو ایک ہی مطلب سے استفادہ کے گئی گئی بار وقت تک ضرورت پڑتی ہے جب تک کتاب یا مقالہ جھپ نہ جائے۔ بعض اوقات کتاب کی اشاعت کے بعد خرورت پڑتی ہے جب تک کتاب یا مقالہ جھپ نہ جائے۔ بعض اوقات کتاب کی اشاعت کے بعد ہو عرف کرنا پڑتا ہے۔ ایک آ دھ اقتباس میں خلطی نظر آ جاتی ہے، اور پھر ما خذ سے رجوع کرنا پڑتا ہے تا کہ صورت حال معلوم کرلی جائے اور اگلی اشاعت میں اس خلطی کا اعادہ نہ ہو۔

ڈاکٹر حسن عباس صاحب نے آزاد کے احوال زندگی پیش کرنے میں تفصیل گر احتیاط ہے کام لیا ہے۔ آزاد اپنے دور کے مایہ ناز علائے عربی و فاری میں شار ہوتے تھے اس لئے معاصر و بعد کے تذکرہ نویسوں نے آپ کے احوال زندگی لکھے ہیں۔ تذکروں کے علاوہ آزاد کے احوال بعض الی کتابوں میں بھی مرقوم ہیں جو بنیادی طور پر تذکرہ شعرائیس ہیں، لیکن آزاد کی قدآ ورعلمی مخصیت نے نہیں ان کے علم وفعنل کا اعتراف کرنے پرآ مادہ کیا ہے۔ ڈاکٹر عباس صاحب نے تذکرہ نویسوں کے بیانات نقل کئے ہیں لیکن ان پراٹی رائے بھی دی ہے۔

میر غلام علی آزاد بگرای بے نظیر تذکرہ نولیں ہیں۔ اپنے دور میں عربی کے متاز شاعر ہے۔ آپ نے عربی سے متاز شاعر سے نے عربی میں حضرت پنجیر سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نعت میں پچھ اس طرح فصاحت و بلاغت سے قصائد کیے ہیں کہ انہیں حتان الہند کہا جاتا تھا۔ ای طرح ان کی فاری شاعری بھی حسن بیان، معانی آفرینی اور ان کے بالغ نظری کا ثبوت ہے۔ عوام میں بھی آزاد کی علم وفضل میں محبوبیت کا اندازہ اس امرے لگایا جاسکتا ہے کہ بقول میگ (T.W.Haig):

"آ زاد کی علم وفضل میں شہرت کا یہ عالم ہے کہ والدین اپنے بچوں کو ان کے مزار پر لے جاتے ہیں تاکہ وہ اپنے ہونٹول سے ان کی قبر پر پڑے ہوئے قند کے دانے اٹھائیں، اور اس کی برکت سے علم کا ذوق پیدا کریں اور علم حاصل کرنے کے لئے ان میں توفیق و استعداد بھی بیدا ہو''۔

دمان آناد میرخناصلی آ ذاد کلمبرای برترس بس

كتاب كانام: احوال وآثار مير غلام على آزاد بكرامي

مؤلف : ۋاكٹرحسن عباس

صفحات : ۲۲۳

شائع كرده : بنياد موقو تات وكترمحمود افشار، تبران ١٣٨٨ش

تبره نگار : بروفیسرشریف حسین قاسی

میر غلام آ زاد بلگرامی ہندستان میں بارھویں صدی ہجری/ اٹھارہویں اُ

صدی عیسوی کے ان مایہ ناز فاری اور عربی کے فضلا میں شار ہوتے ہیں۔ جن کے علمی و ادبی کارنا ہے آئ بھی توجہ اور دلچیں سے پڑھے جاتے ہیں۔ ڈاکٹر حسن عباس صاحب آئ کل بنارس ہندو یونیورٹی میں فاری کے استاد ہیں۔ انہوں نے تہران یونیورٹی سے پی۔ انچ ڈی کی ڈگری حاصل کی ہے۔ ڈاکٹر یٹ کے لئے ان کے مقالہ کا یہی عنوان تھا۔ یہ کتاب ان کا یہی تحقیق مقالہ ہے۔ عباس صاحب علمی و تحقیق ذوق کے مالک ہیں۔ ان کے متعدد و مقالات ان کے اس ذوق کے ترجمان میں۔ یہی۔ ان کے متعدد مقالات ان کے اس ذوق کے ترجمان ہیں۔ یہی ۔ ڈاکٹر عبر سے علمی و تحقیق ذوق کے مالک ہیں۔ کتابوں کی فہرست سازی میں بھی انہیں دلچیں ہے۔ ڈاکٹر عبر سے سازی میں بھی انہیں دلچیں ہے۔ ڈاکٹر عبر سے سازی میں بھی انہیں دلچیں ہے۔ ڈاکٹر عبر سے متحقیق کا حق ادا کردیا ہے۔ ۲۲ میں صفح کی اس کتاب میں مؤلف کے متحقر مگر جامع مقدمہ اور سائٹمار زندگی آزاد کے علاوہ دس ابواب (فصل) ہیں جن کے درج ذیل عنوانات ہیں:

اوضاع سیای و اجهای و ادبی در قرن دوازدهم جحری در شبه قاره، شرح حال آزاد، روابط آزاد با شعرا و امرای معاصر، شاگردان آزاد، آثار فاری آزاد، مقام آزاد، آثار عربی، آثار منسوب به آزاد، مخالفان آزاد، آزاد از نظر تذکره نویبان روزگارخود

بیعنوانات اس حقیقت کے ترجمان ہیں کہ عباس صاحب نے آزاد بلکرای کی زندگی اور ان کے

دوآ تشه ہوگیا تھا۔

اس طرح کے اہم کردار اور ایس حقیقتوں کے سامنے آنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر تاریخ کے ساتھ منصفانہ برتاؤ کیا گیا ہوتا تو تحریک آزادی کے سلسلہ میں ملت کے کسی بھی خدمتگر ارکی حق تلفی نہ ہوتی، اور اس جمہوری نظام کی کو کھ سے فرقہ واریت نہ جنم لیتی۔

علاوہ ازیں اس کتاب میں تاریخ نویی کی خاص زبان کے تقاضوں کا خصوصی لحاظ رکھا گیا ہے۔ ہمیں امید ہی نہیں بلکہ یقین ہے کہ یہ کتاب ہر حقیقت پند تاریخ دوست کے لئے انتہائی مفید اور معلوماتی ہوگی۔ ے آواز طاتے ہیں ایسے میں اگر تاریخ اسے کسی خاص فرقہ و ندہب کے لوگوں کا حصہ قرار دے تو سراسرظلم ہے چنانچہ جناب کے۔ ایم۔ ایس۔ خان نے اپن اس کتاب میں ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے وہ نا قابل فراموش کردار (جنہیں مورضین نے فراموش کرانے کی بحر پورکوشش کی) کا ذکر کیا ہے اور یہ ثابت کیا ہے کہ اس ملک کو آزادی سے ہمکنار کرانے میں کسی ایک منت کے افراد کا رول نہیں ہو بلکہ جملہ اقوام ملک بالخصوص مسلمانوں نے بھی اس میں عظیم کردار نبھایا ہے تاہم انہوں نے یہ راز بھی طشت از بام کیا کہ تحریک آزادی کی شروعات ۱۸۵۷ء میں نہیں بلکہ اس سے تین سوسال پہلے پخدر مویں صدی میں کیرلا کے علما ومسلمانوں کے نعرہ انقلاب بلند کرنے سے ہوئی تھی پھر اور نگ زیب پندر مویں صدی میں کیرلا کے علما ومسلمانوں کے نعرہ انقلاب بلند کرنے سے ہوئی تھی پھر اور نگ زیب نیدر مویں صدی میں کیرلا کے علما ومسلمانوں کے نعرہ انقلاب بلند کرنے سے ہوئی تھی پھر اور کی نیو سلمان کی نہو نیخ اے۔

غور طلب امر سے ہے کہ ۱۸۵۹ء کے بعد سے اس نوعیت کی پہلی کتاب ہے جو ۱۸۵۷ء کے واقعات سے جڑے جملہ حقائق کو بیان کرنے والی ہے بینی اس طویل عرصہ میں جو کتابیں چھپی اس میں کہیں نہ کہیں کی حق تلفی ضرور دکھائی دیتی ہے۔ اللہ مولف کتاب کے زور قلم کو اور زیاد ہ میں کہیں نہ کہیں کی نہ کس کی حق تلفی ضرور دکھائی دیتی ہے۔ اللہ مولف کتاب کے زور قلم کو اور زیاد ہ کرے کہ انہوں نے انہائی بے باکی کے ساتھ ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی سے مربوط وہ تمام چرے آشکار کردیتے جو اب تک غیر معروف اور ناشناختہ تھے مثلاً انہوں پیرعلی خال جو اب تک یا تذکرہ میں نہیں آئے تھے یا اگر کسی نے کہیں ذکر بھی کیا تو وہ سیر حاصل اور خاطر خواہ نہیں تھا۔

البتہ مولف کتاب جناب خان محمہ صادق خان نے ان کے سلسلہ میں خاصی معلومات فراہم کردی ہے جنانچہ قاری کتاب کو مطالعہ کے وقت اندازہ ہوگا کہ ۱۸۵۷ء سے متعلق ایک انتہائی اہم باب اب تک صیغهٔ راز میں تھا اس لئے کہ مولف نے جناب پیرعلی خان کی اس تحریک میں محض شرکت و شمولیت کے ذکر کو کافی نہیں جانا ہے بلکہ ان حقائق کی بھی نقاب کشائی کی ہے جو ان کی فعالیت کے شہولیت کے دارفر ماہیں جس میں قابل ذکر اور اہم ترین چیز ان کا میر عبداللہ کے رابط میں آنا ہے۔

مولف نے اس کتاب میں میر عبداللہ کے سلسلہ میں بھی انتہائی معلوماتی گفتگو کی ہے جیسا کہ انہوں نے لکھا ہے کہ میر عبداللہ عظیم آباد، پٹنہ کے سب سے بڑے رکیس اور صاحب اثر آدی تھے۔

اس کتاب میں آپ پائینگے کہ پیرعلی خال اور میر عبداللہ کے علاوہ ان دونوں کے فعال ساتھیوں کی نا قابل انکار انقلائی سرگرمیوں کی بدولت لوگوں میں جذبہ حریت پیندی کتنا اور کس طرح



Excavation of truth-Unsung Heroes : יְלֹייָבּי of 1857 war of Independence

تالف : کے۔ایم۔ایس۔خان

صفحات : ۱۳۸

ملنے کا پیت : Kanishka Publishers, Distributors

New Delhi- 110 002

تبره نگار: مهدی باقر

دنیا کے کسی بھی ملک و معاشرہ کے تاریخی اوراق میں قید واقعات سے افسانوی گرد ہٹا کر حقائق وریافت کرنا جوئے شیر لانے کے مترادف ہے حتی کہ مورضین و تاریخ دال حفرات بھی ایسا کرنے سے قاصر ہیں شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ جہال دانشمندول کے اس طبقہ ہے اپنے انتقاف خدمات سے تاریخ کو محفوظ کرنے کا امر عظیم انجام دیا وہیں کسی بھی طرح کے مفاد ومصلحت کے پیش نظر تاریخ کے تیک غیردیانتدارانہ رویہ بھی انہیں باتھول انجام بایا ہے۔ اس غیرامانت وارانہ اور عدم منصفانہ طریقت کا دکھردیانتدارانہ رویہ بھی انہیں باتھول انجام بایا ہے۔ اس غیرامانت وارانہ اور عدم منصفانہ طریقت کا دکھردیانتدارانہ رویہ بھی انہیں باتھول انجام بایا ہے۔ اس غیرامانت وارانہ اور عدم منصفانہ طریقت کا دکھردیانتدارانہ رویہ بھی انہام بالا کی کارکردگی تاریخ میں اپنی جگہرنہ یا سکے۔

تاریخ نولی کی اس مصلحت پیندانہ روایت کے برخلاف اگر کوئی حق پرستانہ رویہ اختیار کرتے ہوئے مختلف تواریخ و شواہد کے درون سے کمل بچائیال نکال کر عام قاری تک پہونچادے تو اس نے نہصرف فرض شناس کا ثبوت دیا بلکہ اس نے انسانی و اخلاقی قدروں کا قد بھی اونچا کیا ہے۔

ای روش تحریر کے مالک جناب خان محمد صادق خان نے اپنی کتاب Excavation of truth ای روش تحریر کے مالک جناب خان محمد اللہ علی ان سچائیوں سے پردہ اٹھایا ہے جنہیں تک نظر تاریخ نگاروں نے اب تک سامنے نہیں آنے دیا تھا۔

ظاہر ہے کوئی ملک گیرتح یک کسی آیک خاص قوم وملت کا کارنامہ نہیں ہوتی بلکہ اس کے لئے ملک میں رہنے والے تمام نداہب کے لوگ حب الوطنی کو اپنا مسلک جانتے ہوئے ایک دوسرے کی آواز پروفیسر عزیزالدین حسین صاحب نے اس کتاب میں اردو اور انگریزی میں مفصل مقدمہ بھی لکھا ہے جس میں وہ بجا طور پر یہ شکایت کرتے ہیں کہ موزمین نے وہ بیشتر مواد ابھی دیکھا ہی نہیں جس کا تعلق اس دور سے ہے۔ اور چونکہ اس مواد کا زیادہ حصہ اردو اور فاری میں ہے اور جوشکتہ خط میں مخفوظ ہے، اور اس کے پڑھنے والے مورخ اب تقریباً ناپید ہیں، اس لئے ضرورت ہے کہ اس عظیم پروجکٹ میں نہ صرف مورخ شامل ہوں بلکہ فاری و اردو جانے والے اورشکتہ خط کو پڑھنے کے قابل پروجکٹ میں نہ صرف مورخ شامل ہوں بلکہ فاری و اردو جانے دالے اورشکتہ خط کو پڑھنے کے قابل اشخاص بھی اس کی شکیل میں حصہ لیس۔ اس طرح ان دستاویزات کا ہندستان کے مختلف معتقلہ مراکز میں موجود ہونا اس بات کا متقاضی ہے کہ ہارے مورخ اردو اور فاری سے واقف ہوں تا کہ وہ ان دستاویزات سے براہ راست استفادہ کر کیس۔

یہ بھی عرض کرنا ضروری ہے کہ دستاویزات کا جومتن اس کتاب میں شائع ہوا ہے، اس میں بہت غلطیاں ہیں، بعض جگہ عبارت ای وجہ سے غیر منہوم ہے، دوسری اشاعت میں اس عیب کا رفع کرنا ضروری ہے۔

مختلف پہلوؤں پر روشنی پردتی ہے۔ ہندستانیوں کا سامراجی طاقت کے خلاف غم وغصہ اس طاقت سے جنگ کے لئے مختلف علاقوں میں ہندستانیوں کی تیاریاں، انگریزوں کا اول میں پسا ہونا، پھر ان کا عالب آ جانا، ہندستانیوں کی کوششوں کا ناکام ہونا، انتقامی کاروائی کے طور پر دہلی اور دیگر مقامات پر اگریزوں کا عمارات کومنہدم کرنا، وہلی کے لال قلعہ کی اندرونی شکل وصورت کومنے کرنے کی کوشش كرنا، اس افراتفري مين ساجي اور اخلاقي برائيون كا عام موحانا، فرقه وارانه اتحاد قائم ركھنے كي غرض ے بہادرشاہ کا ۱۸۵۷ء میں بقرعید کے موقع پر گائے کے ذبیحہ سے روکنے کا تھم اور محرم میں باجانہ بجانے کا تھم جاری کرنا، اس جنگ آزادی میں شرکت کے لئے بندستانیوں کا انگریزی مازمتول سے کنارہ کشی کرنا، بادشاہ کا تھم جاری کرنا کہ بچائے'' حضرت جہاں پناؤ' کے انہیں'' غریب برور' کے لقب سے مخاطب کریں، حکیم احسن اللہ سے متعلق اہم اطلاعات، قلعہ سے بادشاہ کا خاص سامان چوری ہونا اس میں ان کا وہ صندوقیہ بھی تھا جس میں بادشاہ کی مہریں تھی، مایوس کن حالات کے پیش نظر بادشاه کا نواب جمجمر کو بیلکھنا کہ میں حالات سے تنگ آ گیا ہوں۔تم جمھے کو پچھے اونٹ اور پچھ سوار فراہم کروونو پہلے میں درگاہ قطب الدین بختیار کا کی ہر حاضری دوں اور پھر وہاں سے مکہ چلا جاؤں اور ہاتی ہائدہ زندگی وہیں گزاروں، ایک دستاویز سے یہ چاتا ہے کہ دریا عمنج میں ایک جرنیلی اسپتال تھا۔ اس کے انجارج ڈاکٹر امام بخش تھے۔ اس میں ان ادویات کی فہرست دی گئی ہے جن کی اسپتال میں ضرورت تھی۔ایک دوسری دستاویز سے بیعلم ہوتا ہے کہ اس جنگ آ زدای میں سکھ بھی شامل تھے اور الگريزوں كے خلاف برسريكار تھے۔ ايك فتوى بھي ان دستاويزات ميں شامل ہے جس ميں انگريزوں بے خلاف جہاد کا تھم دیا گیا ہے۔ دہل سے ایک رسالہ' جہاد' بھی شائع کیا گیا تھا جس کی قیمت جار آنے مقرر کی گئی تھی۔ راحاؤں اور نوابوں میں انگریزوں کے خلاف جنگ میں سب سے زیاہ استقامت بلهه گڑھ کے راما ناہر سنگھ نے دکھائی۔ یہ آخرتک بہادرشاہ کا حامی و وفادار رہا۔ اس کی باداش میں انگریزوں نے اسے بھی بھانی دے دی۔

ای نوعیت کی بید دستاویزات بڑی اہمیت کی حالل ہیں۔ جیسا کہ پہلے اشارہ کیا جاچکا ہے کہ ۱۸۵۷ء کے حالات پر کافی کا بین اور مضامین لکھے اور شائع کئے جاچکے ہیں، لیکن اب ضرورت اس بات کی ہے کہ ان دستاویزات اور ولی ہی دوسری دستاویزات کی روشی میں اس دور کی تاریخ پر ازسرنو روشیٰ ڈائی جائے اور حالات کا دوبارہ جائزہ لیا جائے تا کہ زیادہ صحیح اور حقائق پر مبنی تاریخ کاعلم ہوسکے۔

انساف پیند مؤرضین نے اسے جائز اور وقت کی ایک اہم ضرورت بتایا ہے۔ اس موضوع پر بعض معاصر انگریز لکھنے والوں نے اس دور میں انگریز سامراج کے رویتے کی بہت ندمت کی ہے اور سامراجی طاقت کے ظلم وستم کے راز فاش کیئے ہیں۔ انگریزوں نے اس تحریک کی ناکامی کے بعد ہندستانیوں میں بھی بعض ہندستانیوں میں بھی بعض نے اس تحریک کی فدمت کی ہے اور بعض نے انگریزوں کا ساتھ ویا ہے۔

پروفیسر سید محمد عزیز الدین حسین صاحب ہمدانی جامعہ ملیہ اسلامیہ میں تاریخ کے استاد ہیں۔ ان کے اہم مضامین اور دیگر تالیفات تاریخ سے ان کے تعلق خاطر کی نشاندہی کرتی ہیں۔ آپ نے مختلف موضوعات پر قلم اٹھایا ہے، ہندستانی تاریخ کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی ہے۔ اور اس طرح آج کے موزمین میں اینے لئے ایک اہم مقام حاصل کرلیا ہے۔

پروفیسر عزیزالدین حسین صاحب نے اپنی زیر تبعرہ کتاب بیں ۱۸۵۷ء سے متعلق جو دستاویزات اردو اور فاری بیس محفوظ ہیں انہیں قریخ سے مرتب کیا گیا ہے۔ ان دستاویز پر غالبًا ابھی تک کام نہیں ہوسکا تھا اس کی وجہ بقول پروفیسر عزیزالدین حسین: بیع عهد وسطی کے موزمین کا میدان نہیں اور جدید ہندستان کے زیادہ تر موزمین فاری اور اردو سے نابلد ہیں۔ اس طرح مصنف کا خیال ہے اور درست ہندستان کے زیادہ تر موزمین فاری اور اردو سے نابلد ہیں۔ اس طرح مصنف کا خیال ہے اور درست ہندستان کے دیادہ تر بہت کام ہوا ہے، لیکن فاری و اردو دستاویزات کا مطالعہ کیئے بغیر ہی ۱۸۵۷ء پر کہا کہ کہا کہ کہا کہ کہا کہ کہا کہ انہوں نے ایک فیم کی جو کہ دی گئیں۔ بہرحال اس سلسلے میں ولیم ڈالرمیل قابلِ مبارکباد ہیں کہ انہوں نے ایک فیم بناکر ان دستاویزات کا مطالعہ کیا اور ایک کتاب The last Mugal the fall of a dynesty تالیف

## معرفی کتاب (تازه ترین کتابو*ں* کا تعارف)



كتاب كا نام: وستاويزات غدر ١٨٥٧

1857 Revisited

تعنيف : پروفيسرسيد محموعزيز الدين حسين

تضج : سرسيداحمه خال - كلكته ١٨٦٢ء

صفحات : ۲۰۰+۱۲۹=۹۳۳

قیت : ۷۵۰ روپے

Department of Research Support : الشر

Department of History & Culture Jamia Millia I slamia, New Delhi

تبره نگار : بروفيسرشريف حسين قاسى

ہندستان اس سال ۲۰۰۷ء میں ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے ۱۵۰ سال پورے ہونے پراس کی یاد میں بوے بیانے پرجشن منار ہا ہے۔ اس سلسلے میں چند پروگرام منعقد کیے جانچکے میں اور بعض دوسرے اہم پروگراموں کا انعقاد ہونا ابھی باتی ہے۔

۱۸۵۷ء میں انگریزوں کے ہندستان پر غاصبانہ قبضے کی داستان بڑی دردناک ہے۔ اس سال ہندستانیوں نے اس تسلط کے خلاف جو بڑے بیانے پر تحریک چلائی وہ بھی نہایت اہم اور نتیجہ خیز رہی۔ حالانکہ ہندستانی اپنی اس کوشش میں بظاہر ناکام رہے لیکن بعد میں لڑی جانے والی کامیاب جنگ آزادی کے بجے ۱۸۵۷ء ہی میں بودیئے گئے تھے۔ ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے بارے میں اب متعدد کتا ہیں دستیاب ہیں۔ ہندستانیوں اورخود انگریزوں نے اس عظیم واقعہ کے گونا گوں پہلوؤں پر اظہار نظر کیا ہے۔ کچھ ہندستانی اور انگریز مصنفین نے اس تحریک کی خدمت کی ہے اور بعض پر اظہار نظر کیا ہے۔ کچھ ہندستانی اور انگریز مصنفین نے اس تحریک کی خدمت کی ہے اور بعض

۱۹- کربلا میں عالم یہ ہے کہ حسین ابن علیٰ بیکس و تنہا کھڑے ہیں، چاروں طرف تکواریں، تیر اور خخر وسنان کا ہجوم ہے۔

۲۰- امام حسین جو حضرت فاطمہ کے دل کا چین ہیں اور دوشِ پیغیمر کے سوار، وہ نیزے کے زخم سے زخم سے زخم سے زخم سے زخم سے خون جاری ہے۔

۲۱ - الله كى بناه كديد، سعد اورشمر كظلم كى وجه سے امام حسين كے طلق كا خون خاك پر بهدر ہا ہے۔ ۲۲ - جب ظالم امام حسين كے كشة پر خخر چلاتا ہے تو آسان كا غيتا ہے، فرشتے روتے ہيں، زمين ہلتى ہے اور دنيا تهد و بالا ہو جاتى ہے۔

۲۳- جب امام حسین دم آخر تخر کے بنچ سے پانی طلب کرتے ہیں تو شمر ستم گار ان کو جال سوز (دل دکھانے والے) طعنے دیتا ہے۔

۲۳ - شاید شگر کے بہلو میں دل کے بجائے لوہا تھا کہ اس نے اہل حرم کوطوق وسلاسل بہنا کر ایذادی۔ ۲۵ - ظالم کالشکر داور محشر کے عدل و انصاف سے نہیں ڈرتا کہ تشندلیوں کے گلوں پر خنجر چلا رہا ہے۔ ۲۷ - امام حسین انن علی حق کے راہتے پر اس قدر ثابت قدم تھے کہ اگر اُن کے سر پر کو و گراں بھی گریڑتا تو وہ راہ حق ہے جنبش کھانے والے نہ تھے۔

2- یہ کیے قبر کی بات ہے کہ پیغیر کی اولاد پیائ مردی ہے اور بزید بے حیا شیر وشکر کے جام بی رہا ہے۔

یہ بند اور ان کی اور ان کی اسلم علی اکبر شہاوت پاتے ہیں تو فرضے غم سے بیتاب ہو جاتے ہیں اور ان کی آئھوں سے آنسو بہنے لگتے ہیں -

9- حضرت عباس خیمہ کی طرف بری حسرت سے نظر کرتے ہیں جب دیکھتے ہیں کہ کاندھے پرلنگی ہوئی مشک میں تیرلگا اور مشک کا یانی گر کر بہنے لگا۔

۱۰- حضرت زینب بنیت زہراً کا حال کیا ہو چھتے ہیں۔ بیٹک وہ ٹانی کمریم ہیں اور ان کا عالم یہ ہے کہ زندان (قید) میں سرعریاں ہے اور آتھوں سے آنسو جاری ہیں۔

۱۱ - حضرت علی اصغر کی طرف تیر چلانے والا (مرحلہ) کس قدر سنگ ول کہ بیچہ کوشر بت شیریں پیش کرنے کے بجائے زہر کا تیر صلتِ نازک میں پیوست کرویا۔

۱۲- حصرت امام زین العابدین جونسل ساوات کی واحد بنیاد میں وہ مریض ہیں اور خستہ جان ہیں اور ان کے پاؤں زنجیر وسلاسل سے زخمی ہیں۔

۔ ا۔ حسین کے تمام رفیق اور عزیز و نیا سے پیاسے رخصت ہو گئے، اللی ان شہیدوں پر ہمیشہ ایر رحمت کی بارش ہوتی رہے۔

الما - اس صحرائے پر آتش میں کہ جہاں سورج کی گرمی سے مردانِ دلاور کی بڈیوں کا روغن پکھل جائے وہاں حسین کے ساتھیوں نے جنگ کی -

0- خداعمر و بن سعد و بزید وخولی کورسوا کرے جنہوں نے آل پیغیر برظلم وستم کے پہاڑ توڑے۔ ۱۱- جب غربت کے عالم میں کسی بیچارے پر مصیبت نازل ہوتی ہے تو نہ پاؤں میں چلنے کی طاقت رہتی ہے نہ دل میں ستم برداشت کرنے اور صبر کرنے کی طاقت رہ جاتی ہے۔

۔۔ عمر سعد ایک ایسا سنگ دل ہے کہ شہیدوں کے تماشہ کے لئے سوار ہو کر آتا ہے اور اس کے گھوڑے کی گرد شہیدوں کے دبن پر گردہی ہے۔

۱۸- حضرت فاطمہ کے تمام دل کے فکڑے اس طرح خاک پر پڑے ہیں جیسے باغ کے فرش پر لالہ و نسترن کے پھولوں کی چیاں بمھر جاتی ہیں۔ ترجمه نوحه
در ماتم فرزند رسول، جگر گوشد بتول، نورچثم مرتضلی،
حضرت امام حسین، شهید کربلا علیه السّلام
تصنیف
جحت الاسلام مولانا سیّد مکرّم حسین صاحب قبله مجتهد، اعلَی الله مقامه
موئی (۱۳۰۵ه ۱۸۸۷م)
حسب فرماکش
جناب مستطاب معلّی القاب سیّد امیر حیدر،
رئیس جلالی ضلع علی گرژه

۱- آسان برضح شفق کی آنکھ سے دنیا پرخوں برساتا ہے اور زمین اپنے گردگھوتی ہے اور برلحد مصیبت کا اظہار کرتی ہے۔

۲- مناسب ہوگا اگر روش عاند سبزے کی طرح رکھین ہو جائے اور مناسب ہوگا کہ کہکشاں شبنم کی طرح اشک حسرت برسائے۔

س- میں نہیں جانتا کہ یہ کیا قبر ہے اور سجھ میں نہیں آتا کہ یہ کیا آفتیں ہیں کہ زمین سے قیامت اٹھتی ہے اور آسان سے بلا نازل ہوتی ہے۔

س- بنت میں حور وغلال سیند کوئی کر رہے ہیں اور سر ننگے ہیں اس لئے کہ ناموسِ پیفیر پر بلا کیں نازل ہو رہی ہیں۔

۵- کفار برکیش حرم امام حسین کا سامال لوٹے کے لئے ان کے خیمہ میں داخل ہو گئے جس طرح کسی وادی سے گزرتے ہوئے جس طرح کسی وادی سے گزرتے ہوئے تافلہ پر رہزن حملہ کرتے ہیں۔

۲- عجب بات ند ہوگی اگر حضرت سکینڈ کی فریاد سے اور اہل حرم کی آہ وزاری سے آسان سے خدائے تہار و جبّار کے قبر کی آگلاکٹر بزید کے ظالموں پر نازل ہو جائے۔

معاذالله از جور یزید و شمر بد گوهر

که خون حلق ابن مصطفی بر خاکدان ریزد
چو ظالم بر گلوی تشنهٔ سیّد کَشَد خنجر

فلک لرزد، مَلَک گرید، زمین چنبد، جهان ریزد
دم آخر شه [مُضطر] چو خواهد جرعهٔ آبی

سیه دل در جوابش طعنه های جانستان ریزد
مگر جای دل آهن بود در پهلو ستمگر را

که از طوق و سلاسل بر حرم بار گران ریزد
ز عدل داور محشر نشرسد لَشکر ظالم

که آب گرم خنجر در گلوی تشنگان ریزد
حسین بن علی کز کوه ثابت تر قدم باشد

نجنبد از ره حق گر به سر کوه گران ریزد

چه قهر استت این که اولاد پیمبر<sup>(ص)</sup> تنشنه لب میرد

يزيد بيحيا شير و شكر در كام جان ريزد

چو میرد نوجوان، همشکل پغمبر<sup>(مر)</sup>، علی اکبر

ز بیتابی سرشک غم ز چشم قدسیان ریزد

ز حسرت سـوی خیـمـه بنگـرد عبّاس نـامآور

چو مشک از دوش و آب از مشک، از تیر و سنان ریزد

چه مي پرسي ز حال بنت زهرا ثاني مريم

به زندان با سر عريان سرشك ارغوان ريزد

چه سنگین دل که آب زهر جای شربت شیرین

به حلق نازك اصغر ز تير خونفشان ريزد

اساس نسل سادات آن مریض خسته جان تنها

به زنجير و سلاسل خون ز پاي ناتوان ريزد

رفيقان و عزيزان تشنه لب بيش خدا رفتند

الهيي بر شهيدان ابر رحمت جاودان ريزد

در آن صحرای پرآتش که مردان دلاور را

ز تباب مهر روغن گشته مغز استخوان ريزد

خدا رسوا کند سعد و پزید و شمر و خولی را

که بر آل پیمبر (ص) از ستم کوه گران ریزد

نه پای رفتن و نی طاقت صبر ستم ماند

چو در غربت مصیبت بر سر بیچارگان ریزد

رسد بهر تماشای شهیدان سعد سنگین دل

غبار پای توسّن در دهان کُشتگان ریزد

به خون و خاک افتاده همه لَخت دل زهرا

چو بىرگك لالە و نسىريىن بە فىرش بوسىتان ريىزد

حسين بن على درمانده باشد بيكس و تنها

ز هـر شـو ابـر تيـغ و خنـجر و تيـر و سـنان ريزد

قرار جانِ زهرا، شهسوارِ دوشِ پيغمبر<sup>(س)</sup>

به زخم نیزه غلطان بر زمین خون از دهان ریزد

#### نوحه

در ماتم فرزند رسول $^{(m)}$ ، جگرگوشهٔ بتول $^{(m)}$ ، نورچشم مرتضی $^{(g)}$  حضرت امام حسین شهید کربلا علیه السلام

نصنيف

حجة الاسلام مولانا سيد مكرّم حسين صاحب قبله مجتهد، اعلى الله مقامه (١٣٠٥ه/١٨٨٧م)

حسب فرمایش جناب مستطاب معلی القاب سید امیر حیدر رئیس جلالی، ضلع علیگره

فلک هر صبح از چشم شفق خون بر جهان ویزد

زمین بر روی خود گردد مصیبت همر زمان ریزد

سزد گر ماه روشن، همچو رنگین سبزهرو گردد

سزد گر، همچو شبنم اشک حسرت کهکشان ریزد

نميدانم چه قهر است اين، ندانم كين چه آفتهاست

قيامت از زمين خيرد بلا از آسمان ريزد

به جنّت حور و غلمان سينه كوباننـد عريـان سـر

چو بىر ناموس پىغمبر<sup>(م)</sup> بىلايى ناگھان ريىزد

به غارت بُردن رخت ِحرم رفتند بدكيشانَ

چو در وادي، هنجوم رهنزنان بسر کاروان رينزد

عجب نبود ز فرياد سكينه كز حرم خيزد

شهراد قههر جههاد اذل از آسسمان ديسزد

# نوحه در مائم فرزندرسول

### ججة الاسلام مولانا سيد كمرم حسين صاحب قبله مجتهد اعلى الله مقاسه

يروفيسر حكيم سيدمحمر كمال الدين حسين بمداني

ججة الاسلام مولانا سيد كرم حسين صاحب سادات عابدي بمدان كے جيد عالم تھے۔ آپ كے يدر بزرگوار جناب سید وارث علی تھے۔ آپ نے تعلیم لکھنؤ میں حاصل کی۔ آپ کو ریاضی ، فقہ ،طب اور علم رجال وغیرہ میں مہارت حاصل تھی۔ آپ فن شاعری میں بھی مہارت تامہ رکھتے تھے۔ چنانچہ ہفت بند مختشم کا شانی کے طرز پر ایک ہفت بند حضرت امیر الموشین علی این ابی طالب علیه السلام کی شان میں بزبان فاری نظم فر مایا اور فاری زبان میں ایک نوجہ بھی تصنیف فر مایا۔ آپ کی تصانف میں ، رساله در بحث نماز جمعه رساله در بحث طبارت، اختیارات ،رساله نوروز اورنسب نامه ساوات جلالی بری اہمیت کے حامل میں۔ آپ کے باس ایک اہم ذخیرہ کتب تھا۔ آپ کی وفات نم رئے الثانی ۵۰ سا ر مطابق ۱۸۸۷ء موئی۔ آپ کی قبر امام باڑہ محلّہ گڑھی کے والان کے مشرقی حصہ میں واقع ہے۔ آپ کی تاریخ وفات جناب نواب جعفر علی خال صفوی، رئیس شمس آباد، ضلع فرخ آباد نے نظم فرمائی۔ یہ قطعہ اوح مرقد منور کے کتبے برلکھا ہوا ہے۔

> عليم آل طه سرايا ليانت ز دارفنا سال بستم گرفته مرمحسین آه بحر کرامت (alT + 0)

سید قدی جمال، فاضل صاحب کمال آن که ز در باب علم یافته در باب علم مجتهد عهد خولیش پیشرو الل کیش حاشت ز روز تنم بود ربیع دوم در عمش از جانبین کرد ملک شور وشین

جلالى وطن مجتهد نيك طينت

آن که به نورش جمان در جِنگم و فقه و رای ملكة بر باب علم صد سند دلكفاى عدل وی از علم پیش، علم وی از خیر و رای کز چمن دہر شد سوی جنان روگرای وای مکرّم حسین، مجتبدالعصر وای زندہ ہیں۔ شہید وہ ہے جو اس عالت میں ہے جب کہ وہ کس سے جنگ نہیں کرسکااگر کرتا ہے قو مرکے بھی دشن کو ہرا سکتا ہے، ظاہراً فاتح تو نہیں ہوتا گر دشن کے دقار و آبروکو چین لیتا ہے۔ شہید، تاریخ کا دل ہے، دل، جسم کے دیگر اعضا کوخون دیتا ہے۔ شہید اپنے خون سے مردہ سان کو زندہ کرتا ہے۔ لہم عاشورہ کی کیوں یاد مناتے ہیں اور پیرو اہل ہیت کی حیثیت سے ہماری کیا ذمہ داریاں ہیں؟ امام حسین کوسید الشہد اکیوں کہتے ہیں؟ اس لئے کہ وہ ایک ظالم حکرال کے ظلم کا نشانہ تھے، اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ واقعہ کر بلا جب قاتموں کو بیان کرتا ہے تو ظالمین مجرم اور عظیم گناہگار کے طور پر پیش کرتا ہے اور جب امام حسین کا تذکرہ کرتا ہے تو آئیں ایک باہوش، با حوصلہ اور صاحب عزم مقدس کے طور پر پیش کرتا ہے اور جب امام حسین کا تذکرہ کرتا ہے تو آئیں ایک باہوش، با حوصلہ اور صاحب کی خواہش کا اجاع کیا چنانچہ آخرافات اور بدعنوانیوں میں اضافہ ہونے لگا۔

الی صورت میں فرزند رسول امام حسین کا قیام نہ کرنا دین کے خاتمہ کی تائید کے متراوف تھا چنانچہ امام حسین پوری قوم کی ذمہ داری اپنے سر لی بے عظیم سانحہ تھا جس میں امام حسین اسلامی دفاع جسے مقدس مقصد کے تحت المجھے اور ان کے ساتھ زمانے نے بہانہ برتاؤ کیا۔

۔ یہی وجہ ہے کہ ہرسال عالم اسلام میں قربانی امام حسین کی یاد منائی جاتی ہے۔ یہ تذکرہ عُم بھی کم نہ ہوگا جاہے جتنی بار دہرایا جائے جیسا کہ علامہ اقبال نے کہا:

رونے والا ہوں شہید کر بلا کے غم میں میں کیا در مقصد نہ دینے ساتی کور مجھے دس محرم کے مراسم عزا آل رسول کی قربانیوں کی یاد ولاتے ہیں، یہ ہمیں مزید با ہوش بناتے ہیں وہ لوگ جنہوں نے آل رسول اور اسلام کا خاتمہ کرنا چاہا اور وہ لوگ یہ سب بچھ و کیھتے اور سنتے رہے گر کچھنہیں کیا، ان کا کردار بھی سامنے لاتا ہے۔

بماري ذمه داريال

شہید مرتضی مطہری فرماتے ہیں:

"اس سلیلے میں ہم پر اہم ذمہ داری ہے بالخصوص عہد حاضر میں عاشورہ ہمارے لئے درس ہے جس ہے ہم اخلاقی اور ساجی تربیت حاصل کرتے ہیں، ہمیں تحریفات سے مستقل نبرد آزمار ہنا ہے"۔ ع

<sup>1-</sup> Am excerpt from jihad and Shadat, Dr. Ali Shariati

<sup>2-</sup> A Shwa, Popular Distortion and our responsibility Murtada Motahhari

اے اللہ، تیرے وجود کے سلسلے میں کوئی انسان کیا دلیل بیش کرے جب کہ اس کا وجود خود تیری ذات پر مخصر ہے، تو لائٹریک ہے تاکہ تو انسانوں کی ہدایت کر سکے، تو دور ہوئے بھی سب سے بہت قریب ہے اندھی ہیں وہ آ تکھیں جو تجھے نہیں دیکھتی گر تو سب کو دیکھتا ہے، جس نے تجھے کھودیا اس نے کیا پایا؟ اور جس نے تجھے بالیا اس نے کیا پایا؟ اور جس نے تجھے بالیا اس نے کیا کھویا، بیشک جو تجھ ہٹ کے بھی خوش ہے وہ ناکام ولائی ہے'۔

دوسری طرف ہم یزید کو دیکھتے ہیں جس کے باپ معاویہ، دادا ابوسفیان (پیغیبر کا سخت ترین دشن) جو ہمیشہ پیغیبر کے مشن کو تاکام بنانے کی کوشش کرتا رہا اور اپنی اصلیت کو اپنی ایک نظم میں آشکار کردیا۔
'' بنی ہاشم نے سلطنت کے حصول کے لئے ایک ڈھونگ رچا ہے۔ ان کے اوپر نہ کوئی وحی آئی اور نہ کوئی الی دین آیا' ۔!

انقلاب امام حسین اسلامی تحریک ہے جو اسلام کے عظیم رہبر کی ذریعے عمل میں آئی۔ اسلامی اصول وقوانین کا مطالبہ تھا کہ امام حسین، امت کو اس بدترین صورت حال سے نجات ولائیں اور قوم کو مخرف کرنے والے حاکم کا سد باب کریں، جیسا کہ مدینہ چھوڑتے وقت خود امام حسین فرماتے ہیں:
'' میں نے بزید کے خلاف بے وجہ اور متکبرانہ قیام نہیں کیا ہے بلکہ میں اپنے جدکی امت کی اصلاح کی غرض سے اٹھا ہوں، میں دنیا سے برائیوں کو مٹاکر اجھائیوں کو عام کرنا جا بتا ہوں۔ سع

حسین میدان جنگ میں بحالت سجدہ قبل کئے گئے ان کا سرتن کے جدا کرکے نیزہ پر بلند کیا گیا تھا اور جب وہ ومثق پہونیا تھا تو اس پر پھر برسائے گئے، اسے بزیدی قوموں نے روندا تھا۔

ڈاکٹر علی شریعتی کہتے ہیں'' شہید لینی حاضر (زندہ) وہ جنہوں نے سرخ رنگ کو سچائی پر مرنے کی علامت قرار دیا اور صرف اس لئے لڑے تاکہ اسلامی قدریں پامال ہونے سے نی جائیں، وہ آج بھی زندہ ہیں اور حاضر و شاہد ہیں۔ وہ صرف خداکی نظر میں نہیں بلکہ اس کی مخلوقات کی نظر میں ہر دور اور ہر خطہ میں

٣-سيدابن طاؤوس بتقتل الحسين، ج ١، م ١١-١٠

تک کہ غیر مسلم بھی واقعات کر بلاکی سچائی ہے انکار نہیں کر سکتے کہ امام حسین کے ساتھ کیا سلوک کیا گیا، ایک دوسرا مورخ جیورجی زیدان کہتا ہے کہ اہام حسین کی سروتن کی جدائی دل ہلادینے والا منظر تھا، یہاں تک کہ یزید بھی کانپ گیا تھا جب اس نے لاشتہ بے سرامام حسین دیکھا تو اس نے محسوس کرلیا تھا کہ اس نے کتنا بھیا تک جرم کیا ہے۔

عاشورہ کیا ہے؟

ماہ محرم ۲۱ ہجری بمطابق کم و بیش ۲۰ اکتوبر ۲۸۰ ء کونہر فرات کے کنارے، کربلا نامی جگه پرعراق میں واقعهٔ عاشورہ ظہور پذیر ہوا، ایک کثیر تعداد پر مشتمل لشکر (جسے بنی امید کی حمایت حاصل تھی) سوسے بھی کم لوگوں کے خلاف اس مطالبہ کے ساتھ جمع ہوا کہ بیادگ خلیقهٔ وقت کی بیعت کرلیں، اس مختمر گردہ نے مقاومت کی چنانچہ حالات نے جنگ کی صورت اختیار کرلی اور بیسارے لوگ مارے گئے۔

ظاہر ہے کہ زمانے میں اب تک سیروں جنگیں لڑی گئیں ہیں، تاریخ نے انہیں لکھا بھی مگر وہ بھلادی گئیں جب کہ ذمانے میں اب تک سیروں جنگیں لڑی گئیں جب کے لئے تحریک بنا ہوا ہے۔ ہم بھلادی گئیں جب کہ عاصر کا جائزہ لیں گے۔

حسين كون ہے؟

اس مختمر گروہ کے سربراہ جو کربلا میں شہید کردیئے گئے، جو فرزندان علی ابن ابی طالب اور نواستہ رسول سے جو فاطمہ کے بیٹے سے جس کے لئے پیغبر نے کہا تھا: "دحسین مجھ سے ہو اور میں حسین سے بول، پروردگار تو اس سے مجت کر جوحسین سے مجت کرے لئے

• ۵ ہ میں امام حسن کی شہادت کے بعد امام حسین اہل بیت میں سب سے باعظمت سے، انہوں نے امام حسن کے سلح نامہ کا پاس و کحاظ رکھا جب کہ آپ کے بعض معتقدین نے اس کی مخالفت بھی کی۔ انہوں نے جو پچھ بھی کیا وہ اس لئے نہیں کہ ان کا سیاسی دائرہ وسیع ہوجائے بلکہ انہوں نے لوگوں کی دینی و انسانی ضروریات کو پورا کرتے ہوئے۔ خدمات انجام دیں چنانچے لوگ بھی ان کے علم، شرافت اور ایما نداری کی بنیاد پر انہیں دوست رکھتے تھے دعائے عرفہ میں آپ کے نظریات کی گہرائی کو محسوں کیا جاسکتا ہے۔ اس مثال میں آپ دیکھیں گے کہ انہوں نے اللہ کے صفات کس طرح ذکر کہئے ہیں؟

فرماتے ہیں:

## امام حسین گاندھی جی کی نظر میں

حامد دضانيا

تاریخ بتاتی ہے کہ فرزندرسول حفرت امام حسین کے ذریعے کیا گیا قیام عاشورہ عالم انسانیت میں کتی اہمیت کا حال ہے۔

امام حسین کی شخصیت کے سلسلے میں کئی گئی باتوں کا اگر جائزہ لیا جائے تو ہندوستانی جنگ آزادی کے سربراہ مہاتما گاندھی کا قول خصوصی حیثیت رکھتا ہے، جیسا کہ وہ اپنے ساتھیوں سے یہ کہتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ انہوں نے اپنی مادر آیتی ہندوستان کی جنگ آزادی کے لئے خدائے حریت حضرت امام حسین سے سبق لیا ہے اور ہمارے پاس سوائے اس کے کوئی چارہ کار بھی نہیں تھا کہ ہم حضرت امام حسین کا اتباع کریں، علاوہ ازیں گاندھی جی نے کہا کہ ساتویں صدی ہیں امام حسین اور ان کے بادر ساتھیوں کی شہادت تاریخ انسانیت کا عظیم سانحہ ہے چنانچہ ہر سال ماہ محرم میں مسلمان اپنے امام کی شہادت کی یاومناتے ہوئے انہیں خراج عقیدت پیش کرتے ہیں۔

امریکن مورخ واشکنن ارونگ نے کہا: '' بیں شہادت امام حسین کے سلط میں بہت زیادہ تو نہیں کہدسکنا، کر بلا ایک عظیم سانحہ تاریخ اسلام ہے، ظلم کی اس سے بڑی مثال کہیں نہیں ملتی، گو کہ حضرت علی کا قتل عالم انسانیت کے لئے بڑے غم کی بات تھی گر امام حسین کی شہادت انتہائی دل فگار تھی۔ آج بھی آ دمی اس کے تصور سے لرز اٹھتا ہے، یہ ایک بہت بڑا حادثہ تھا''۔ ارونگ کہتا ہے کہ قیام امام حسین کے اثرات ہمیشہ باتی رہنے والے ہیں، امام حسین یزید کی منشا کے مطابق اپنی زندگ بچانے کے خود کو اس کے ہرد کرتے ہوئے بیعت بھی کر سے تھے گر اسلامی رہنما ہونے کی بچانے کے لئے خود کو اس کے ہرد کرتے ہوئے بیعت بھی کر سے تھے گر اسلامی رہنما ہونے کی میشیت سے انہوں نے آپ کوکسی بھی طرح کی حیثیت سے انہوں نے آپ کوکسی بھی طرح کی حیثیت سے انہوں نے آپ کوکسی بھی طرح کی انہونی کے لئے تیار رکھا تا کہ دین کو بنی امیہ کے چنگل سے آزاد کرایا جا سکے، مجھے یقین ہے امام حسین کی روح ہمیشہ ہمیش کے لئے باتی رہنے والی ہے۔

'' میں آپ کا احترام کرتا ہوں، اے بزرگوار! اے بہادری اور قربانی کے روشن سبق''۔ ماہر علوم مشرقیات اڈورڈ براؤن نے کہا کہ بیمکن ہے کہ کوئی دل غم کر بلا کومحسوس نہ کرتا ہو یہاں ایک کتاب لکھ رہے ہیں جو جلد ہی شائع ہوجائے گی اور آخر میں میں جناب کرنل سید جرار احمد صاحب کی شکر گزار ہوں کہ جنہوں نے محرم سے متعلق بہت سی مفید باتیں مجھے بتا کیں۔

حواله جات

مندرجه ذیل کمایون سے بھی بدد لی گئ ہے۔ ۱- راہی معموم رضا: آ رحا گاؤن (اردد ناول)، تی دیل

- 2- Syed Taqi Husain: Our Heritage, 2000 New Delhi
- 3-Shiaism, Lucknow, 1955
- 4- Ghaffari, Salman: Shiaism or original Islam, Tehran, 1971
- 5- Thorton :Gazetter vol.39 of Ghazipur District, Gazetteer of the united provinces of Agra and oudh, Allahabad, 1915

- 7- Varun, D.P.: Ghazipur Gazetteer, Allahabad 1982
- 8- Yasin, Mohammad: A social History of Muslim India, Lucknow 1605-1748
- 9- Rizvi, Syed Athar Abbas : A Socio-Intellectual History of Isna Ashari Shias in India, Munshiram Manohar Lal Publications Itd. New Delhi, 1986

عزاداری کے سلسلہ میں اہل ہنود کی عقیدت اور ان کا تعاون بھینی طور پرگاؤں کے شیعہ حضرات کو حاصل ہوتا ہے۔ راقم الحروف کو یاد ہے کہ اس کے دادا مرحوم سید محمہ صاحب جو کہ گاؤں کے مشہور کیم سے۔ ان کے زمانہ میں بھی گاؤں کے پنڈت، ٹھا کر اور یادولوگ با قاعدہ مجلس میں آتے سے اور فرش پر انہیں بڑی عزت کے ساتھ بٹھایا جاتا تھا۔ بیسلسلہ تھوڑا کم ہوا ہے لیکن ابھی بھی وہ لوگ موجود ہیں جن کا عقیدہ امام مظلوم پر ہے۔ اس بات کی دلیل نونہرہ گاؤں کے ایک امام باڑہ ہے، جے سید احمہ مرحوم صاحب کے امام باڑے کے نام سے جانا جاتا ہے، وہاں آج بھی چائدی کا ایک تعزیہ رکھا ہوا ہے جے ایک گیتا ذات کے فرد نے ہدیہ کیا تھا نمبر دار صاحب کے امام باڑہ میں۔ ای طرح چاندی کے بی علم ہندو حضرات کی طرف سے چڑھائے کے نئے۔ غم حسین کی بیتا شیر ہے کہ ہرقوم اس غم میں ابنا تعاون صدق دل سے پیش کرنے کے لئے آگے نظر آتی ہے۔

پرے میں معلوم ہوئی ہے کہ اس گاؤں میں نے ابھی کیا لیکن مجھے ایک بڑی اہم خبر گنگولی کے چہلم کے بارے میں معلوم ہوئی ہے کہ اس گاؤں میں اب سے ۵۰ سال پہلے امام کا چہلم منائے جانے کا چلن نہیں تھا۔ ایک انصاری برادری کی شخصیت منظور احمد صاحب نے اس کی شروعات کی اور بڑی عقیدت کے ساتھ وہ امام کے چہلم کا اجتمام کرنے لگے۔ دھیرے دھیرے اس میں ترقی ہوتی گئی اور لوگ اس میں اپنا تعاون دینے گئے۔ اس سال گنگولی میں اس چہلم کی گولڈن جو بلی منائی جائے گی، جس کے لئے بوٹ پیانے پر انجمن کی جانب سے اجتمام ہور ہا ہے۔
لئے بوے پیانے پر انجمن کی جانب سے اجتمام ہور ہا ہے۔
آخر میں کہوں گی جوش ملیح آ مادی نے تھک بی کہا ہے:

موت کے سلاب میں ہر خشک و تروبہہ جائے گا ہاں! فظ نام حسین ابن علی رہ جائے گا

نوف : اس مقالے کو لکھنے میں مجھے متعدد حضرات سے تعاون حاصل ہوا، جن میں سے بعض حضرات سے میں نے براہ راست بات چیت کرکے اور بعض سے ٹیلی فون کے ذریعہ رابطہ کرکے معلومات حاصل کیں۔ مجھے اپنے والدمحرّم جناب سیدعلی عابدی اور چچا جناب تقی حسیٰی صاحب سے مبت مدد لمی ۔ یہ دونوں حضرات گاؤں کے بزرگ ہیں اور ماشاء اللہ ہرسال محرم کرنے کے لئے گاؤں تشریف لے جاتے ہیں اور درسروں کو بھی اپنے وطن آنے کی دعوت دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ پارہ ترکیم مرک کے بارے میں مجھے احمد عباس حسیٰی پاروی سے معلومات حاصل ہوئیں۔ وہ ساوات پارہ ب

گاؤں میں پانچ مردول کے لئے اور تین عورتوں کے لئے مخصوص امام باڑے اوردو امام باڑے مرد و خوا تین دونوں کے لئے ہیں۔ یہاں کی قدیم انجن ' انجمن حسینیہ' ہے جس کے ذمہ گاؤں میں برآ مد ہونے والے تمام جلوسوں کی اور زنجیر و آگ پر ماتم کی ذمہ داری ہے۔ اس گاؤں میں غازی پور کے دوسرے گاؤں کی طرح مجالس میں تحت الفظ کا زیادہ چلن ہے۔ گنگولی کے محرم کے بارے میں سید احمد ہادی عرف مظہر صاحب اور راہی معصوم رضا کے ناول 'آ دھا گاؤں' سے معلومات فراہم کی گئی ہیں۔ مظہر صاحب نے بتایا کہ اہل ہنود کی اچھی خاصی تعداد محرم کی عزاداری میں اپنا تعاون چیش کرتی ہیں۔ مظہر صاحب نے بتایا کہ اہل ہنود کی اچھی خاصی تعداد محرم کی عزاداری میں اپنا تعاون چیش کرتی ہیں۔ مظہر صاحب نے بتایا کہ اہل ہنود کی اچھی خاصی تعداد محرم کی عزاداری میں اپنا تعاون جیش کرتی ہے، جس میں مجالس میں شرکت سے لے کر دوسرے تمام کام شامل ہیں۔ اس گاؤں کی آبادی کو بھی دوصوں یعنی اثر پٹی ودکھن بٹی میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ان دونوں محلوں میں بڑے شان سے عزاداری کی روایت کو جھایا جارہا ہے۔

گنگولی میں یوم عاشورہ کا جلوں سے پہر کو برآ مد ہوتا ہے جو کہ مقامی کربلا میں پہونج کر اختتام
پذیر ہوتا ہے۔ یہ جلوں محلّہ تکیہ سے شروع ہوتا ہے اس جلوں کی خاص بات یہ کہ یہ جلوں تب تک
آگے نہیں بڑھتا جب تک دوسرے گاؤں سے شی حضرات کے تعزیے نہ آ جا کیں۔ یقینا یہ بھائی
چارے کی ایک خوبصورت مثال ہے۔ یہاں شام غریباں کی مجلس کے ساتھ یوم عاشورہ کا اختتام ہوتا
ہوارلوگ دوسرے دن یعنی اا محرم وطن سے واپسی کی تیاری کرنے نگتے ہیں۔

آخر میں ارزانی پور گاؤں کا مختراً ذکر چیش کرنا مقصود ہے۔ جہاں پر عزاداری محرم کے ابتدائی پروگرام بعنی ۲۸ رجب کے جلوس کا جے 'سفر مدینہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، اہتمام ہوتا ہے یہ جلوس امام حسین اور ان کے اس قافلہ کی روائی کی یاد تازہ کرتا ہے، جب حسین نے ولید گورز مدینہ سے انکار بیعت کے بعد اختیار کیا تھا۔ قرب و جوار کے تمام گاؤں کے لوگ اس میں شرکت کرتے ہیں۔ جس میں مجلس بر یا ہوتی ہے اور جلوس بر آمد کیا جاتا ہے۔ جلوس میں اونٹوں پر تماریاں، علم وغیرہ برآمد ہوتے ہیں۔ یہ پروگرام بہت دنوں سے منعقد ہوتا چلا آرہا ہے۔ اور اس میں دن بد دن ترق ہوتی جاری ہے۔ وہ اس طرح یہ گاؤں موتا ہے۔ اس طرح یہ گاؤں موائی ہوتے ہیں۔ یہ بروگرام بہت کو برقرار رکھے ہوئے ہے۔ جبال تک مجالس کے بعد طعام کا سوال محرم میں بھی عزاداری کی روایت کو برقرار رکھے ہوئے ہے۔ جبال تک مجالس کے بعد طعام کا سوال ہے، وہ میرے وطن یعنی نونبرہ میں بھی پورے دس دنوں تک دو پہر و شب دونوں وقت ہی چیش کیا جاتا ہے۔ اس طرح گنگولی میں دو پہر کے وقت زیادہ تر مجالس کے بعد حاضری کا اجتمام کیا جاتا ہے۔

نے مجھے بتایا کہ بینتی مجلس چندریکا یادو، چندرالالہ، پھیکو ادرایک ہر یجن خاتون ننکی دیوی کی طرف سے ہوتی ہیں۔ ننگی دیوی کو امام سے ایسی عقیدت ہے کہ وہ ہرمجلس میں شریک ہوتی ہے کیونکہ پارہ میں مردانی مجالس کے ساتھ ساتھ زنانی مجلس کا بھی کافی چلن ہے۔ یہ دوسری قوموں سے جڑے ہوئے وہ لوگ ہیں جو عزاداری کی روایت کو با قاعدہ نبھار ہے ہیں۔ ننگی دیوی کو امام باڑہ سید حسین اصغرصا حب سے اس قدر عقیدت ہے کہ وہ ہرشب جمد امام باڑہ کی چوکھٹ پرشمع و اگر بی روش کرتی ہیں۔ یقینا یہ امام حسین کے فم کی کشش ہے جو ہرقوم کہتی ہے کہ 'ہمارے ہیں حسین''۔ ا

### حسين پور

حسین پور میں بھی محرم کے دنوں میں زنانی ور مروانی مجلوں کا اہتمام ہوتا ہے۔ لیکن مغرب کے بعد
اس گاؤں میں زنانی مجلس کا چلن نہیں ہے، شب عاشورہ یہاں جلوں بھی برآ مر نہیں ہوتا۔ صرف
عاشورہ کے دن بعد نماز ظہر تعزیہ وعلم کا جلوں، کر بلا کی طرف جاتا ہے۔ اس گاؤں کے محرم کی ایک
ضعوصیت یہ ہے کہ یہاں بھی شیعہ وسی حضرات مل جل کر عزاداری کرتے ہیں اور سنی حضرات
یا قاعدہ مجالس میں شرکت کرتے ہیں۔ یہاں جب مجلس کا اہتمام ہوتا ہے اور اُس کے لئے جو بھی
تمرک تیار ہوتا ہے، صاحب فانہ اس میں سے پانچ حصہ تمرک نکال لیتا ہے اور بعد مجال اس تمرک کی
نیائی ہوتی ہے جو کہ سب سے زیادہ یولی لگاتا ہے اسے بہتمرک رقم لے کر دے دیا جاتا ہے۔ اور اس
نظاف کو انجمن کی آ مدنی میں شامل کرلیا جاتا ہے۔ اس رقم سے انجمن عباسہ جلوس کا اہتمام اور متعلقہ
انظافات کرتی ہے۔

### گنگولی

بہت ی نامور شخصیتوں کا آبائی وطن گنگولی ہے۔ جن میں میر مجر علی گنگولوی، راہی معصوم رضا صاحب مرحوم، پروفیسر مونس رضا صاحب مرحوم، پروفیسر سید مہدی رضا، سید احمد رضا، پسران سید همتر حسین مرحوم اور سید همتر حسین مرحوم اور سید همتر حسین مرحوم کے علاوہ سید شاہد مہدی صاحب اور نفیس غازی پوری کے نام قابل ذکر بین سید گاؤں شہر عازی پور سے ۲۷ کلومیٹر کی دوری پرواقع ہے، جہاں پر سادات حضرات کی آبادی تقریبا سے آئے ہیں۔ اس

۱- احمد عباس حيني، سادات پاره غازي پور يو يي- تاريخي پس منظرعز اداري ادر اجم څخصيات. نئي د يلي، ٥٠٠ ٢ه

بإره

پارہ ضلع غازی پور کی ایک قدیم بتی ہے جے قطب الدین کے صاحب زادے، دوست محمر، نے بیایا تھا اور اپنے نام کی مناسبت ہے اس کا نام محمد پور رکھا تھا، بید وہ نام ہے جو پچبری کے کاغذات میں اب تک موجود ہے۔ وقت گزرا اور اب پارہ ہوگیا ہے۔ اس گاؤں میں ہرقوم و ملت کے لوگ آباد ہیں۔ یہاں محرم کا چاند نمووار ہوتے ہی گھر گھر سے صدائے حسین کی آ وازیں آنے لگتی ہیں۔ یہاں کی عزاداری قدیم عزاداری میں شار ہوتی ہے۔ دستور قدیم کے مطابق مجلس کی ابتداء سوز خوانی یہاں کی عزاداری قدیم عزاداری میں شار ہوتی ہے۔ دستور قدیم کے مطابق مجلس کی ابتداء سوز خوانی سے ہوتی ہے، جے سید آ فاق حسین صاحب وہموا اپنے مخصوص انداز قرب و جوار میں بھی مشہور ہے۔ عشرہ محرم کے دنوں میں سید حسین اصغر صاحب، میر ناظم صاحب، فیروز علی صاحب مرتضائی بی بی کے امام باڑے میں شب و روز مجالس کا سلسلہ رہتا ہے۔ ساتویں محرم کو میر فیروز صاحب کے امام باڑے سے ملم کا جلوس برآ مہ ہوتا ہے۔ جس میں سید آ فاق صاحب ہرامام باڑے اور چوک کے قریب مرزا دبیر کا مرشیہ پڑھتے ہیں۔

شب عاشور تمام عزافانے ہر خاص و عام کے لئے کھول دیئے جاتے ہیں۔ ہر قوم کے لوگ زیارت کرتے ہیں اور شع و اگر بتی جلاتے ہیں۔ بیطریقہ پورے ہندوستان میں رائج ہے۔ شب عاشورہ پارہ میں ذوالبتاح کا جلوس بھی برآ مد ہوتا ہے۔ جلوس کے پیچھے پیچھے بستی کے دوسرے عقیدت مندلوگ بھی چلتے ہیں جو میر ناظم صاحب کے امام باڑہ پر پہنچتا ہے۔ آفاق صاحب مونس تکھنوی کے قد کی مرثید کے دو بنداس موقع پر پڑھتے ہیں۔

ی سریدے دو بعدان میں جاتے ہیں حسین بیمبال روتی ہیں ہتھیار لگاتے ہیں حسین مرمنوں مرنے کومیدان میں جاتے ہیں حسین مرمنوں مرنے کومیدان میں جاتے ہیں حسین مرمنوں جاتھ میاں کے بہاتے ہیں حسین جاتے ہیں جس کی مورت میں کپڑے ہیں کفن کی صورت میں کپڑے ہیں کبن کی صورت میں کپڑے ہیں کبن کی صورت میں سیارک ہیں جس میں کپڑے ہیں کبن کی صورت میں میں کپڑے ہیں کبن کی صورت کیا کہ کہن کی صورت کیا ہیں کپڑے ہیں کبن کی صورت کیا کہن کہن کی صورت کیا کہن کہن کی صورت کیا کہن کہن کی صورت کی کہن کی صورت کیا کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کی صورت کیا کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کی کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کہن کہن کہن کہن کہن کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کی کہن کی کہن کہن کی کہن کہن کی کہ

پارہ سے دو کلومیٹر دور ثالی حصہ میں واقع نظام بور گاؤں کے پٹھان حضرات کپڑے کا بنا ہوا تعزیہ لاکر اس جلوس میں شامل کرتے ہیں۔ اس کے بعد جلوس کر بلاکی طرف گامزن ہوتا ہے اور تعزیہ دفن کرنے کے بعد لوگ اپنے گھروں کولوث جاتے ہیں۔

پارہ گاؤں میں محرم کے دس دنوں کے اندر کچھ منتی مجالس کا بھی اہتمام کیا جاتا ہے، جس میں سنی حضرات اور اہل ہنود بھی شامل ہوتے ہیں۔ بزرگ محترم جناب احمد عباس حینی عرف معموم صاحب

لوگ رخصت ہوجاتے ہیں۔

نونہرہ کے محرم میں اہلِ ہنود اور سنّی مسلک کے لوگوں کا بھی اہم تعاون ہوتا ہے۔ سنّی حضرات میں حنق لوگ یہاں عزاداری محرم کرتے ہیں اور چوک پر تعزیہ بھی رکھتے ہیں۔ ان لوگوں کی دو انجمنیں بھی ہیں جو سات محرم، نومحرم اور روز عاشورہ اور شب عاشورہ میں عزاداری کا اہتمام کرتی ہیں اور گشت کرتی ہوئی ماتم کرتی ہیں۔

جن میں انجمن ملت اسلامیہ اور'' عباسیہ' نوحہ و ماتم کرتی ہوئی چو پال کا گشت کرتی ہیں۔ سی حضرات کے لئے نوحہ و سلام شیعہ حضرات لکھ کر دیتے ہیں، جن میں سید اظہار احمد صاحب و مسلم صاحب کا نام درج کیا جاسکتا ہے۔ سی حضرات کی طرف سے جلوس میں ماتم کرنے والے لوگوں کے لئے جائے کا اجتمام بھی جگہ جگہ کیا جاتا ہے۔

ہندو حضرات بھی گاؤں کی عزاداری میں بہت دلچیں لیتے ہیں ادر رات بھر جاگ کر ماتمی جلوسوں کی زیارت کرتے ہیں۔ شیعہ حضرات کی زیارت کرتے ہیں۔ اور مظلومیت امام حسین پر اپنے غم او رغصہ کا اظہار کرتے ہیں۔ شیعہ حضرات کے جلوس جو شب عاشور برآ مد ہوتا ہے، ماتمی دستوں سے ہندو حضرات کی طرف سے ان نوحوں کی فرمائش ہوتی ہے جوہندی یا بھر بھوجپوری میں ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر اس نوحہ کی

جیون میں ساجاتے ہردیہ میں جگہ پاتے شبیر مدینہ سے گر ہند میں آ جاتے

یہ نوحہ خاص طور پر جہاں ہندہ حضرات کی آبادی ہوتی ہے، وہاں پڑھا جاتا ہے۔ روز عاشورہ کا ایک خاص واقعہ جو اس گاؤں میں انجام پذیر ہوتا ہے۔ اس کا یہاں ذکر کرنا مناسب ہوگا۔ جب صبح کے وقت جلوس چلیم کی کربلا کی طرف جاتا ہے تو راستہ میں ہندہ حضرات کے مکان پڑھتے ہیں جب علم وتعزیہ وہاں سے گزرتا ہے تو اُن کے گھروں کی لڑکیاں اورعورتیں ایک صاف سخرے لوٹے میں بانی لے کر آتی ہیں اور علم وتعزیہ کے سامنے اے انڈیل دیتی ہیں اور ہاتھ جوڑتی ہیں جب اُن سے پوچھا گیا کہ وہ ایسا کیوں کرتی ہیں تو وہ بیان کرتی ہیں کہ آئییں اپنے برزگوں سے یہ چہ چلا ہے کہ امام صاحب کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے چکر بلا میں پانی کے بغیر تھے۔ اگر ہم وہاں ہوتے تو اہام صاحب کے بچوں کو پانی تو پلا ہی دیل ہے کہ امام صاحب کے بچوں کو پانی تو پلا ہی دیل ہے کہ اس جھوٹے جسین کی دلیل ہے جہ ہر سال ہم نونہرہ کے اس چھوٹے سے گاؤں میں دیکھتے ہیں۔

سات محرم کی شب میں جلوس عزاء برآ مد ہوتا ہے، جس میں زنچیر کا ماتم ہوتا ہے، جس کے لئے مخصوص نوحہ: مومنوں عباس وفا کر محمئے بھائیوں کو شدیہ فدا کر محمئے

بڑے جوش وخروش کے ساتھ المجمن عباسیہ کے صاحبان بیاض، سیدشاداب حسین عرف لاؤلے صاحب اور کیفی عابدی صاحب، پڑھتے ہیں۔ ای طرح شب عاشورہ میں بھی جلوس عزاء برآ مد ہوتا ہے جو پورے گاؤں کا گشت کرنے کے بعد بنگلہ کے امام باڑہ میں اختیام پذیر ہوتا ہے، جہاں آگ یر ماتم بھی بریا ہوتا ہے۔

روزِ عاشورہ بیشتر تعزیے فن ہونے کے لئے کربلا میں لے جائے جاتے ہیں۔ پورب محلّمہ کا تعزیہ چاہر کی کر بلا میں فن ہوتا ہے اور ہرتعزیہ کوعزاغانے یا پھر چوک ہے اُٹھانے کے قبل مرثیہ کے چند بند برصے جاتے ہیں۔ صبح کے وقت جب ہوئی ظہر تلک قتل ساہ هیر" اور سہ پہر کے وقت تعزید اشاتے وقت " حضرت كو بعد ظهر عجب اضطرار تھا"۔ كے چند بند برعزاخانے ميں يرھے جاتے ہيں اور پھر کر بلاکی طرف جلوس روانہ ہوتا ہے۔عصر کے وقت فاقد فنکنی مرحوم سید شبیر حسین صاحب کے دروازہ برجے بن (بھونا ہوا جاول، مسور کی وال، چنا ، مٹر) اور جاء کے ساتھ ہوتی ہے۔ پھرشام غریاں، کی مجلس عزاخانہ میں الگ الگ بھی ہوتی ہیں ادر ایک مردانی مجلس کا بنگلہ یر اہتمام ہوتا ہے۔ اس گاؤں میں عشرہ مجالس اور تمام دوسرے کامول میں خواتین کا بھی برابر کا حصہ ہوتا ہے ، مردانی مجالس کے ساتھ زنانی مجالس بھی دن میں اور شب میں منعقد ہوتی ہیں جن میں سوزخوانی، تحت اور ذاکری کے لئے مخلف خواتین تعاون کرتی ہیں۔ ذاکری کرنے میں پروفیسر بلقیس فاطمه حسینی صاحبه، سيده خورشيد حيني صاحبه، فضه حيني صاحبه اور مجمد ناچيز كوبھي بيشرف حاصل موتا ہے۔ پچم خواتین ایس بھی ہیں جو ذاکری کابوں سے بڑھ کر کرتی ہیں۔ ذاکرین میں جناب سید امیر عباس حینی،سید اظہار حسین صاحب اورسید احمد حسن صاحب کے نام قابل ذکر ہیں۔ پچھ لوگ سوزوسلام رد من ہیں اور تحت کی ادائیگی کے لئے جناب مسلم خال صاحب کا نام بھی قابل ذکر ہے۔ اس طرح پورے دس محرم تک مجالس کا سلسلہ چاتا رہنا ہے اور گیارہ سے چودہ محرم تک لوگ اپنی اپنی جائے ملازمت يرلوث جاتے جيں۔ اس طرح نونهره جو دس باره دنوں كيليے آباد ہوتا ہے، پھر خالي ہوجاتا ہے۔ گھروں میں تالے لگ جاتے ہیں اور مقامی لوگوں سے اسکلے سال محرم میں آنے کا وعدہ کرکے

جن میں عشرہ محرم کی مجالس برپا ہوتی ہیں۔ نونہرہ کے سادات کے مورث اعلیٰ جنہیں دادا خدا بخش کے نام سے جانا جاتا ہے۔ ان کا مزار بھی یہاں موجود ہے، اس کے علاوہ تین کربلا کیں بھی جو کہ کافی قدیم ہیں، یہیں موجود ہیں، ایک کر بلا جو کہ پورب محلّہ کے حضرات کی سر پری میں ہے، وہ چلہر کی کربلا کے نام سے مشہور ہے، دوسری کربلا پیارے پورکی کربلا، کے نام سے جانی جاتی ہے جے نمبردار صاحب سید امیر حسن کی دادی صغرا بی بی نے تعمیر کردایا تھا۔ اس کے علاوہ ایک اور کربلا ای نمبردار صاحب سید امیر حسن کی دادی صغرا بی بی نے تعمیر کردایا تھا۔ اس کے علاوہ ایک اور کربلا ای کے قریب ہے جے مظفر میاں کی کربلا یا محسن میاں کی کربلا کے نام سے جانا جاتا ہے، اس وقت سے کافی بوسیدہ حالت میں ہے۔

ایک روضۂ حضرت عباس ابھی حال ہی میں جناب مولانا شخ رضوان صاحب قبلہ کے تعاون اور مالی المداد سے مبحد سے لی ہوئی جگہ پر تغییر ہوا ہے۔ جہاں بھی رضوان صاحب کا آبائی مکان ہوا کرتا تھا۔ اس طرح یہ روضہ اب جلوس و ماتم کا ایک اہم مرکز بھی بن گیا ہے۔ عشرہ محرم کی مجالس میں آج بھی کچھ اہم تاریخوں کی مجالس جن میں سات محرم آٹھ محرم اور نومحرم کی مجالس خاص طور پر قابل ذکر بھی بن تحت خوانی سے جڑی ہوئی ہیں۔ نمبردار صاحب کے امام باڑہ میں سات محرم کی قدیم مجلس میں بعد مجلس فی تعدم میں نوابخار برآمد ہوتا ہے، جے محترمہ رضیہ اہلیہ سیدعلی صاحب نے پندرہ سال قبل قائم کیا تھا، بعد مجلس ذوابخار برآمد ہوتا ہے، جے محترمہ رضیہ اہلیہ سیدعلی صاحب نے پندرہ سال قبل قائم کیا تھا، بیمبلس بڑے شاندار پیانہ پر انجام یاتی ہے، جس میں میر انیس کا مشہور مرشیہ:

نمک خوان تکلم ہے فصاحت میری ناطقے بند ہیں، سن سن کے بلاغت میری

بڑھا جاتا ہے، اس طرح اس امام باڑہ میں آٹھ محرم کی مردانی مجلس میں میر واحد کا مشہور و معروف مرثیہ:

اے نخن نتظم نظم دل آویز ہو پھر اے زباں صورت شمشیر علی تیز ہو پھر معرکہ خیبر و خندق کا نظر آجائے اے قلم دامنِ کاغذ پہ گہر ریز ہو پھر اے خرد غیرت شریز سُبک خیز ہو پھر ڈھنگ ضرب اسد حق کا نظر آ جائے پڑھا جاتا ہے۔

کرنل سید جرار احمد صاحب یا پھر سید اظہار صاحب اپنے مخصوص اندز میں بید مرثید پڑھتے ہیں۔ اس مرثید کا آدھا حصہ سہ پہر کی مجلس جو کہ امام باڑہ حسینیہ میں منعقد ہوتی ہے، وہاں پڑھا جاتا ہے۔ سکینہ(س) باپ اور چپا کا ذکر کرکے خود بھی روتی رہیں اور چھوٹے بچوں کو بھی آبدیدہ کرتی رہیں'۔ تاریخ کی روشن میں پہلی مجلس عزاء اہل بیت کی رہائی سے قبل زندان شام میں منعقد ہوئی، پھر کر بلامیں ، جاہران عبداللہ انصاری کو پہلی بار زیارت قبر حسین کا شرف عاصل ہوا۔ لے

غازی پور کے گاؤں میں عزاداری

۔ پ ضلع غازی بور کے وہ گاؤں جہاں شیعہ حضرات کی بہتی ہے وہاں عزاداری کا ایک عام چلن پایا جاتا ہے۔ تقریباً تمام گاؤں میں لوگ محرم کے موقعہ پر وطن آنے کی ضرور کوشش کرتے ہیں۔ یہاں پر میں چند گاؤں میں عزاداری محرم کی روایت اور کچھ نمایاں پہلوؤں کا ذکر کرنا چاہوں گی۔

نونېره گاؤں

"Azadari which means the practice of mourning, occupies a unique place in the life of a Shia. It is mainly concerned with the mourning and condolence congregates in the month of Muharram to commemorate the tragedy of Karbala. Orators address the gatherings on the excellance of Shia faith and the divine significance of the martyrdom of Imam Husain and his seventy two companions----- In India, not only Shias but also a large number of Libral Sunni Muslims specially Hanfi school and a good section of the Hindu population, mainly in rural areas, keep Tazias and observe mourning in one form or the other. A number of Hindu rulers such as those of Gwalior and Jaipur, observed Moharram with reverence which strengthened the emotional harmony between their Hindu and Muslim subjects. The devotees seeks the blessing of 'Saint Martyr', on this occassion and recite dirges. Big processions are taken out during the ten days of Moharram throughout India ....... So the Shias the tragedy of Karbala is too poignant to be commemorated lightly. So, they observe Moharrum by mourning, weeping and wailing beating of chests and holding Majlis (condolence congregation) in which the events of Karbala are narrated. Mourning Procession with Tazia and proceed to the local Karbala through out India. 1.

واقعہ کربلا ۲۱ ہے بمطابق ۲۸۰ء میں رونما ہوا۔ پسماندگان اہلِ بیت رسول قید ہے رہا ہوکر جب والیس مدینہ پہنچے تو لوگ گروہ در گروہ امام زین العابدین کی خدمت میں حاضر ہوئے تا کہ مظلوم کی زبانی واقعات کربلاسیں۔ اس اثناء میں جناب ام کلثوم (دخر حضرت علی ) نے اپ وروناک اشعار پڑھے۔ "مدینة جدنیا لاتقبلینا" کی پہلی ذاکرہ والدہ ماجدہ حضرت عبائل جن کا نام فاظمہ کلابیہ پڑھے۔ "مدینة جدنیا لاتقبلینا" کی پہلی ذاکرہ والدہ ماجدہ حضرت عبائل جن کا نام فاظمہ کلابیہ ورلقب ام البنتین تھا۔ وہ مدینہ کی عورتوں میں واقعات کربلا بیان کرتے ترہ اور انہیں اپنے اصحاب کو سناتے رہے۔ علی حسین رضوی ورس سائمہ بھی واقعات کربلا بیان کرتے رہے اور انہیں اپنے اصحاب کو سناتے رہے۔ علی حسین رضوی اپنی تصنیف" میں فرس نین اور زندان پر کھڑے ہوکر اپنا تعارف کراتی رہیں اور زندان پر کھڑے ہوکر اپنا تعارف کراتی رہیں اور زندان پر کھڑے ہوکر

<sup>1-</sup> Nadeem Hasnain & Sheikh Abrar Husain: Shias and Shia Islam in India: A study of society and culture, Harnam publications, New Delhi, 1988

کرتے، ماتی لباس میں لوگوں کی بھیز ہر طرف رواں دواں نظر آتی تھی۔ اس دور میں مختف حیثیت کے لوگ مختف چیزوں کے تعزیئے بناتے تھے۔ چاندی سے لے کرلکڑی اور کاغذوں تک کے تعزیئے بنتے تھے۔ عام طور سے تعزیئے کربلا میں فن کردیئے جاتے مگر قیمتی تعزیوں کو واپس لا کر امام باڑوں میں رکھ دیا جاتا تھا۔ تھوڑی بہت تبدیلی کے ساتھ یہ تمام دستور آج بھی غازی پورضلع میں قائم ہے۔ عازی پور کے تاریخی تعارف کے بعد یہ ضروری ہے کہ ہم عزاء، عزادار اور عزاداری جیسے تصوارت کو بھی سمجھ لیس۔ ان الفاظ کے لغوی معنی کچھ اس طرح ہیں۔

عزا (ع) اسم ذکر (۱) صر پرمصیب (۲) ماتم پری، پرسا، سایا-

عزاء\_ (ع ـ ذكر) ماتم رستي (عزي ـ صابر مونا) له

عزاء وار (ف) صفت ماتم داری، سوگوار، سوگ، ماتمی، میت کے غم اور سوگ میں رہنے والا، میت کاغم کرنے والا۔

عزاداری (مونث) ماتم کرنا، عزاخانه (ندکر) ماتم خانه وه گھر جہال مرہیے پڑھے جاتے ہول یا

تعزبيركها جاتا ہے۔ ك

مجالس (ع) مجلس کی جمع لکھٹو میں ندکر، دہلی میں مونث

انجمنیں۔انجمن کی جمع۔ سے

سیرعلی شرف الدین الموسوی علی آبادی عزاداری کی تعریف اس طرح بیان کرتے ہیں۔ وہ حرکات وسکنات، کلمات و خطبات جوعزادار بن کر حسین کیلئے عزاداری کے عنوان سے صادر ہوتے ہیں۔ بیلے تقریریں، اشعار، مرثیہ سوز وسلام، سیاہ پوتی، اظہار تحزن و ملال، شبیہ سازی، غرضیکہ و تمام مظاہر جن سے عزاء اورغم حسین میں اپنے اندوہ ملال کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ نیز مظلوم کر بلا پر ہونے والے ظلم و ستم پر احتجاج کرتے ہیں اور بیجہتی کا اعلان کرتے ہیں ''۔ ہم

والمرادميم المحنين ويشخ ابرار حسين ني الجي الهم تصنيف Shias and Shia Islam in India:A

Study of Society & Culture میں عزاداری کے بارے میں لکھا ہے کہ:

ا-سيد احمد وبلوي، فربنك آمغيه، ( جلدسوم )، مكتبه حسن سبيل لا بور، ص ٢٤١، ١٩٩٨ و

٣- خواجه عبدالجيد: جامع الغات ( جلد ووم ) اردو سائنس بور ڈ لا بور، ص ١٣٩١

<sup>--</sup> مولوي تورايحن نير نورالغات. سنگ ميل پېلي كيشنز لا بور، ١٩٨٩، ص ١١٨٨

سم - سيدعلى اشرف الدين موسوى على آباد: اصول عزاداري، داراتشافة اسلاميد، كرا چي، ١٩٩٤ م. ص ٢٧

فن تغیر میں معجدول اور مقبرول کے بعد امام باڑول کا بی اہم مقام ہے اور یہ اضافہ نواب فضل علی کے مذہبی انہاک اور سر پرتی کا نتیجہ ہے کہ ان کے زیرسر پرستی شہر عازی پور کی عیدگاہ ہے متعلق ایک امام باڑ ہ تعمیر ہوا جس کے وسیع صدر دروازہ پر ایک پھر نصب ہے جس پر حسب ذیل عبارت کندہ ہے۔

برائے ورد ول وار الثفالي مراور آباد تابع جشن دوران زمین را زان سبب رشک آسال کرد بنای دین فضل علی گفت (شخ کلیم الله زاہری، غازی بوری)

مكان خوشتر از فردوس اقدس به معنى كعبه و بيت المقدس بناي ايز دې گلشن سرايي كه نواب زمان فضلٍ على خان بنام سيد الشهداء بناكرو چو دل در فکر تاریخش گیر سفت

ترجمہ: یہ وہ مکان ہے جو بمعنی کعبہ و بیت المقدس جنت سے بہتر ہے۔ درد دل کے لئے دارالشفاء ہے اور سب سے بہتر اب کریم کی عنایت ہے۔ اس لیے کہ نواب فضل علی خال نے اس کوآ باد کیا اور جشن دورال کے طالع کیا۔ اس کوسید الشہداء کے نام سے تعمیر کیا اس وجد سے یہ زمین و آسان پر باعث رشک بن گیا۔ جب میں اس کی تاریخ میں منظر ہوا تو بنائے دین فضل علی سے اس کی تاریخ ظاہر ہوئی''۔

ایام محرم میں یہاں امام باڑوں میں چراغال کیا جاتا تھا، قندیلیں اور لال ہری شمعیں، روشن ہوتی تھیں۔ روشیٰ و کارچونی کے کام کی چک دمک، سونے اور جاندی کے علموں اور پنجوں کی جگمگاہٹ اور اُن کے پٹکوں کی سجاوٹ زردوزی کے کام پر کرن کی جھالروں کی زیبائش اور درود بوار کی آب و تاب سے امام باڑے بقہ نور بن جاتے تھے۔ بیسلسلہ ہندو یاک کی تقلیم تک جاری رہا۔

مختلف فرمازواؤل نے بھی امام باڑے بوائے اور رؤسا وعمائدین نے بھی بہت سے امام باڑوں کی تغییر کروائی۔ ان تمام امام باڑوں میں ماتم بریا ہوتا تھا اور عزاداری کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ ادھر محرم کا جاند نمودار ہوا کہ صفِ عزا بچھ گئی۔عزاداری کا سلسلہ پہلی محرم سے شروع ہوتا تھااور ۱۰ویں محرم تک چاتا تھا۔ محرم کا چاندنظر آتے ہی خواتین اپنی چوڑیاں تو ڑ دیتی تھیں اور زیورات اتار دیتی تھیں۔ لوگ سیاہ وسبز رنگ کے لباس پہن لیتے تھے، جگہ جگہ مجلس عزاء منعقد ہوتی تھی، گھر گھر تعزیبے داری ہوتی، مختلف متم کے جلوس نکلتے تھے، لوگ مجلسول اور جلوسول میں شریک ہوتے اور تعزیول کی زیارت کے فرمان کے مطابق ہندوستان میں الگ الگ ضلع قائم ہوئے تو عازی پور بھی ایک الگ ضلع کی حیثیت سے قائم ہوا۔ اس وقت ضلع کی سرصدوں میں بڑی تبدیلیاں آئیں۔ پہلے اس میں پورا" بلیا" شاہ آباد کا علاقہ شامل تھا، پہلے شاہ آباد کا علاقہ شامل تھا، پہلے شاہ آباد کا علاقہ شامل تھا، پہلے ہی سال نرون بنارس میں ملادیا گیا اور خان پور غازی پور میں لے لیا گیا۔ ۱۸ دمبر ۱۸۳۲ء کوسکوی، می سال نرون بنارس میں ملادیا گیا اور خان پور غازی پور میں الے لیا گیا۔ ۱۸ دمبر ۱۸۳۲ء کوسکوی، می اور محمد آباد الگ ضلع کی حقوی، می اور محمد آباد اللہ میں شامل کردیتے گئے۔ ۱۸۷۹ء میں بلیا بھی ایک الگ ضلع کی حیثیت سے قائم ہوگیا۔

آدکورہ بالا انقلاب زمانہ کے نشیب و فراز کو جمیاتا ہوا غازی پور رواج زمانہ کے مطابق عزاداری اور تعربے داری میں بھی اپنا کردار نبھا تا رہا اور ضلع کی مختلف شیعہ بستیاں اپنی اپنی استعداد کے مطابق فرض قوی ادا کرتی رہیں، اور آج بھی بدستورجاری و ساری ہے ۔ غازی پور کی شیعہ بستیاں جہاں عزاداری و محرم کا چلن ہے ان میں تاج پور، کا مون پور، بھور، ماحہ ،جلال آباد، ظہور آباد، چادن پور، گنگول، مونڈرہی، جسین پور، زنگی پور، دیوکھٹیا، محمہ پور، غازی پور، شہر، صدرم بکبئی پور، چلبلیا، سادات، مموئیں، ورس پور، محمد پور کسم، شروال اور درگا تھان و غیرہ ہیں سادات کے میرتقی حسین جو ۱۹۵۰ء کی دہائی میں پاکستان منتقل ہوگئے تھے، نہایت ہی عقیدت کے ساتھ مجلس وعزائے حسین ہر پاکرتے ہیں کہ ''نواب پاکستان منتقل ہوگئے تھے، نہایت ہی عقیدت کے ساتھ مجلس وعزائے حسین ہر پاکرتے ہیں کہ ''نواب فضل علی کے دور میں ضلع غازی پور میں اہل تشیع کو زیادہ ترتی حاصل ہوئی۔ جگہ جگہ الم باڑے تھیر مون اور عزاداری کی بنیادیں قائم ہوئیں۔ زیادہ ترتی حاصل ہوئی۔ جگہ جگہ الم باڑے تھیر ہوئے اور عزاداری کی بنیادیں قائم ہوئیں۔ زیادہ ترتی حاصل ہوئی۔ جگہ جگہ الم باڑے تھیر میں اور خوک وجود میں ہوئے اور عزاداری کی بنیادیں قائم ہوئیں۔ زیادہ ترتی حاصل آباد، تاری پور، ذیہمہ، بحری آبادی، جالیا، وغیرہ جہاں سادات کی کثیر تعداد تھی، اس کا کائی عروج ہوا'۔

غازی پور کے مخلف مقابات پر شیعہ اور سن زمینداروں نے اس کو وسعت دی اور اس میں جو تزک و احتثام اور جوش و خروش بیدا کیا، وہ اس سے قبل نہیں تھا۔ لیکن متذکرہ دور میں اسے منانے والوں میں صرف اہل تشیع یا سنی ہی نہیں ہوتے تھے بلکہ ساج کے دوسرے طبقے بھی عزاداری و محرم مناتے تھے، عزاداری و ماتم کرنے والوں کے لئے ہر فرقہ کے لوگ سبلیں لگاتے اور شربت کا انتظام کرتے ۔ نواب فضل علی خال کے دور میں شاید ہی کوئی بستی الیی ہو جہاں دو حیار قابل ذکر امام باڑے موجود نہ ہوں۔ ان کو دیکھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ عوام کوعزاداری سے کتنا شغف تھا۔ اسلامی

اس علاقه کوسید مسعود نے بسایا تھا۔ ہندی زبان میں جو کتابیں منظر عام پر آ میں ان کی تعداد چار ہے۔ جس ٹی کرشنا نندک'' غازی پور کاسٹسر ن' اورهیش نارائن سنگھ کی'' غازی پور جدید انہاس کی روشنی میں'' ڈاکٹر سرجو تیواری کی'' غازی پور کی اتیباسک دھرا'' اور ڈاکٹر شیومنگل رائے ک'' غازی پور کا اتیباس' شامل ہیں۔

سید سالار مسعود غازی چو سے امام زین العابدین علی این امام حسین کی نسل ہے ہے اور مسلکہ جعفری پر ان کا عقیدہ تھا۔ ای لئے ضلع کے مختلف علاقوں میں شیعہ بستیاں عالم وجود میں آئیں۔ ۱۳۹۳ء ہون پور، جون پور کے مشرقی سلطان کے ماتحت رہا۔ جون پور کے مشرقی سلطان برے بااثر ہے۔ انہوں نے اپنا سکہ بھی جلایا۔ ان کے سے سید پور بھتری کے آثار قدیمہ میں پائے گئے ہیں۔ مشرقی سلطان کولودھیوں نے ہرایا اور غازی پورلودھیوں کے زیمیس آئیا۔ ۱۵۲۵ء میں باہر نے ایرائیم لودھی کو شکست دے کرمغل سلطنت قائم گی۔ اس دور میں بہار کے افغان سردار بہت بااثر ہوگئے ہے اور غازی پور افغانوں اور مغلوں کی لڑائیوں کا محاذ جنگ بنا رہا۔ اکبر کے زمانہ بہت با اثر ہوگئے ہے اور غازی پور بہار کے افغان سردار شکست دی۔ اب افغانوں کا اثر غازی پور بہار کے افغان رہن نے شکست دی۔ اب افغانوں کا اثر غازی پور سے ٹہم ہوگیا، لیکن ۱۵۲۵ء میں خان زمن نے شیرشاہ کو شکست دی۔ اب افغانوں کا اثر غازی پور سے ٹہم ہوگیا، لیکن ۱۵۲۵ء میں خان زمن نے مشرشاہ کو شکست دی۔ اب افغانوں کا اثر غازی پور کے ساتھ جوگیور، بنارس اور چتار کی سرکاریں اودھ کو تواب سعادت علی خال کے قبلہ میں آگئیں۔ اودھ کے نواب نے مسلمان اور چتار کی سرکاریں اودھ کے نواب سعادت علی خال کی پور کا حاکم بنایا۔ انہوں نے شہر میں متعدد خوبصورت عارتیں اور مساجد باشدندہ عبداللہ کو غازی پور کا حاکم بنایا۔ انہوں نے شہر میں متعدد خوبصورت عارتیں اور مساجد باشدندہ عبداللہ کو غازی بور کا حاکم بنایا۔ انہوں نے شہر میں متعدد خوبصورت عارتیں اور مساجد والم باڑے بھی تقیر کروائے۔

۳ ۱۷۳۴ء میں بی عہدہ نواب فضل علیٰ کو طار کیکن اس میں اپنے باپ کی کوئی خوبی موجود نہ تھی جس کے سبب وہ کئی بار معزول بھی ہوا۔ آخر میں جب وہ اودھ کا مقررہ نیکس نہ دے سکا تو اس نے بغاوت کا اعلان کردیا، جس کے سبب شجاع الدولہ نے اپنے معتمد راجہ بلونت سنگھ، کو اس کی سرکوبی کے لئے بھیجا۔ فضل علی مقابلہ کی تاب نہ لاکر پٹنہ بھاگ گیا اور ۱۷۵۷ء میں نواب شجاع الدولہ نے بعوض تھیا۔ فضل علی مقابلہ کی تاب نہ لاکر پٹنہ بھاگ گیا اور ۱۷۵۷ء میں نواب شجاع الدولہ نے بعوض آٹھ لاکھ روپے سالانہ نیکس راجہ بلونت سنگھ کو حاکم مقرر کردیا۔ ۲۹ دیمبر ۱۷۹۲ء کوشہنشاہ شاہ عالم ثانی

ساحوں جیسے فاہیان، ہیون سانگ کا غازی پور میں آنا معلوم پڑتا ہے۔ ایک عام روایت غازی پور کے حوالہ سے یہ ہے کہ راجہ گادھ کی گری گادھی پوری ہے۔ تاریخ وانوں کا ماننا ہے کہ اس بے بنیاد روایت پر سب سے پہلے جزل کناھم نے ابنی کتاب "The Ancient Geography of India" میں مہر لگانے کی کوشش کی۔ ازیادہ تر مورخ اس کی تردید کرتے ہیں کہ یہاں بھی بھی گادھی پوری نام کی کوئی بہت تھی۔ اے فیوہر کے مطابق" ہندو طبقہ کے کھ دانثوروں نے بہت تی الی بے بنیاد روایتوں کو جنم ویا ہے جن کا کوئی وجود نہ تھا جیسا کہ راجہ گادھ اور ان کی گادھ پوری کے متعلق رائے کیا گیا ہے۔ یہ مہرازز آف غازی پور کے مصنف ولیم اولٹھم نے غازی پورکا نام امیر سیدمسعود بن جلال الدین میمارزز آف غازی پر ہونا لکھا ہے۔ اس طرح عازی پورگزیشیر کے مصنف آر۔ نیول نے بھی اس کے خطاب" غازی پور ملک السادات غازی کے خطاب یعنی سیدوں کے سردار نے اپنے نے خطاب کے علے ہر اس مقام کا نام غازی پور رکھا۔ سع

غازی پور کے نام اور اس کی بنیاد سے متعلق مسلم تاریخ دانوں اور دانشوروں نے بھی اپنا تعاون پیش کیا جو مختلف تصانیف اور دستاویز کی شکل میں آج بھی موجود ہیں۔ سب سے پہلے غازی پور کے ساوات، شیوخ، علماء فضلاء، فو جدار، منصب دار، صوبیدار، جا گیردار وغیرہ کے بارے میں معلومات "نسب نامہ السادات غازی پور سے ملتی ہے جو بادشاہ اورنگ زیب کے دورِ حکومت ۱۹۹۱ء میں تکھی گئی تھی۔ اس کے قبل ایک دور را تاریخی و خاندانی قلی مسودہ بادشاہ شاہجہاں کے دورِ حکومت میں پرگنہ سے تعزی اور اس کے اطراف وجوانب کی" تاریخ سادات بھتری اور رسالہ" از بہاء الدین عالمی" ہے۔ یہ تینوں قلمی نیخ لندن کی لاہریری میں موجود ہیں (انڈیا کیٹلاگ نمبر ۴۸،۵)۔ ان کے علاہ سید میر محمد علی گئلولوی ۴۳۵۱ء کی" بیان الانساب مرتضی علی کی" کاشف انظامات السادات غازی" سید میر محمد علی گئلولوی ۴۳۵۱ء کی" بیان الانساب مادات غازی پور" اور مولوی بناری کی ذرق الانساب سادات غازی پور" اور مولوی بناری کی درق الانساب سادات غازی پور" اور مولوی بناری کی ذرق الانساب سادات غازی پور" اور مولوی بناری کی نیاد پڑنے کی وجہ تفصیل سے درج ہے۔ بناری کی " تذکر ق الانمان و دانشوروں کی طرح غازی پور کے ہندومصنفین کی بھی بھی تحقیق ہے کہ ایکریزوسلم تاریخ دانوں و دانشوروں کی طرح غازی پور کے ہندومصنفین کی بھی بھی تحقیق ہے کہ در گئلوری میں عارف تا داخران تا دوراس کی طرح غازی پور کے ہندومصنفین کی بھی بھی تحقیق ہے کہ در گئلوری میں عارف تا داخران تا در انشاب میں و کان تا دوراس کی طرح خازی پور کے ہندومصنفین کی بھی بھی تحقیق ہے کہ دورانتھوں کی ایکور کا نام اور اس کی جو کی ایکوری کی بھی بھی تحقیق ہے کہ دورانتھوں کی ایکور کی ایکور کی ایکوری کی دورانتھوں کی دوراند کی دوراند کیا کی دوراند کی دور

 <sup>2-</sup>Oldham W: North Western Provinces' Historical and statistical, memoir of Ghazipur
 District, Allahabad 1870, Tenant Right and Auction Sales in Ghazipur and the provinces of
 Benares, Allahabad 1873.
 3- Nevill, H.R. Ghazipur Gazetter, Allahabad, 1909

# اتر پردیش کے ضلع غازی بور میں عزاداری کی روایت

ڈاکٹر عذرا عابدی 🌣

کیا لے وہ زمانے سے زمانہ اسے کیا دے شمیر کی مادر جنہیں جینے کی وعا وے (وقاحیدرآبادی) دولت غم شبیر کی جس دل کو خدا دے کیا ان کو مٹائے گل بھلا گردشِ دوراں

دانشوروں کا ایک طقہ قدیم غازی پور کی تہذیب و تاریخ کوسنہر سے دور سے تعبیر کرتا ہے۔ غازی پور
کا مختلف ادوار پر مبنی مطالعہ اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ یہ ایک داستان نہیں ہے، بلکہ اسپنے عہد کی
تہذیبی، ثقافتی، سیاسی اور تاریخی اقدار کی آئینہ دار اور عہد قدیم سے دور جدید تک کی تہذیب کا تاریخی عکس
ہے۔ ضلع غازی پور کی تاریخ کا علم جب سے ہوسکا، اس وقت سے لے کرمسلمانوں کی آئد کے آغاز کا
قدیم غازی پور میں شار کیا جاسکتا ہے۔ غازی پور کے مختلف حصوں میں مسلمانوں کی آئد کے آغاز کا
زمانہ وہ ہے جب سید سالار امیر مسعود غازی علوی بن سید سالار ساہو اور اپنے سید سالار ملک مروان
ادر ان کے رفقاء کو سلطان محود غرنوی نے تبلیخ و اشاعت کی مہم پر بھیجا تھا۔ بحوالہ تاریخ المحوال و واعیملہ
د' بڑائی سید سالار مسعود غازی ملک افضل بخرض فتح بناری و ملک علوی نائب ان کے و ملک طاہر

جب کہ بادشاہ محمد بن تعلق کے عہد ۱۳۳۰ء میں غازی پور کے فاتح کی حیثیت سے امیرسید مسعود کو ملک السادات غازی ترمزی بن امیرسید جلال الدین کی آمد بغرض سرکوئی راجہ ما عما تا چکوہ غوث پور میں ہوئی ۔ فتح و کامرانی کے بعد بادشاہ تعلق نے امیر مسعود ترمزی کو مُلک السادات خان کے خطاب سے نوازا۔ اس لقب پر غازی پورکی بنیادرکھی۔ ج

غازی پورکی قدیم تاریخ و تہذیب کو حقیق معنوں میں سمجھنے کے لئے خاطر خواہ تاریخی اساد موجود میں ہیں۔ قدیم غازی پور کے دستیاب ما خذ و مواد میں آٹارِ قدیمہ میں سے ہے، تُقوش، غیر ملکی

۲- سيد امان الله انسب نامد السادات غازي يور (تلمي) ١٩٩٢ و

۱- مولانا عبدالسلام مبار كيوري، تاريخ المند وال و واكله، ج ۲، ص ۹۱

الم الكورشعبة ساجيات، جاميه لميداسلاميه تي ديل

بیگات کی سرپرتی میں محرم منانے کے سلسلے میں فیض آباد لکھنو سے مقابلہ کرتا تھا اور مجانس اور جلوسوں میں نئی نئی اختراعات اور رنگ و رونق میں اضافہ کرتا تھا۔ حکومت برطانیہ کے ہاتھوں اودھ کے الحاق کے بعد مسلمان تعلقد اروں کا طبقہ اور ہندو تعلقد اروں کے مسلمان اعلیٰ کارندے اور نوابین و بیگات اودھ کی وراثتوں کے حقد ار، جنہیں وجیقہ دار کہا جاتا تھا، یہ سب اپنے بزرگوں کی روایات کے مطابق ماتم کی رسمیں پوری کرتے تھے۔